opusdei.org

Ta Trojstvena struja
ljubavi

"Sto znaci vjera u Presveto
Trojstvo za nas vlastiti Zivot?"
Novi Clanak u seriji "Svjetlo
vjere".

5.06.2020.

Mi kr$c¢ani shvacamo da sve Sto
postoji ima svoje podrijetlo u Ocu,
Sinu i Duhu Svetom. Postali smo
krséani kroz krstenje u ime tri
bozanske Osobe. I sve u naSem
Zivotu obiljezeno je znakom Kkriza, u
ime Oca i Sina i Duha Svetoga, prema
Isusovim rijecima (Mt 28,19). Ali Sto



vjera u Trojstvo znaci za nas vlastiti
Zivot? Kako ona utjeCe na nase
svakodnevno postojanje, nasu obitelj,
nas rad, nas odmor?

Iako ¢emo tek na nebu razumjeti u
kojoj mjeri je Trojstvo na$ pravi dom,
u kojoj mjeri je nas zivot skriven s
Kristom u Bogu (Kol 3,3), naSa
krséanska vjera vec¢ usmjerava nase
korake prema ovom Otajstvu, koje
sadrzi odgovor na sva nasa pitanja i
govori nam tko smo zapravo.
Otajstvo Trojstva duboko mijenja na$
pogled na svijet i preobraZava nase
postojanje. Ono osvjetljava ono Sto je,
uzeto po sebi, moglo biti videno kao
banalno ili beznacajno, snaznim
svjetlom. Medu mnogim aspektima
koje ukljucuje vjera u Trojstvo, ovdje
¢emo razmotriti dva koja su usko
povezana: dubina ovog Otajstva i
bozanska vrijednost ljudske ljubavi.

Otajstvo otajstava



Teolozi, sveci i oni koji su iskusili
Boga intenzivno su pokazali, ve¢ od
prvih generacija kr$¢ana, posebnu
sklonost prema Otajstvu Trojstva
(Mysterium Trinitatis). U
svakodnevnom Zivotu takoder Cesto
govorimo o otajstvu, iako viSe u
smislu necega Sto je teSko shvatiti,
kao $to je znati tko je kriminalac u
detektivskom romanu ili kakvo je
rjeSenje za jednadzbu ili tezak
problem. U svim tim slucajevima taj
izraz se odnosi na granice nase
sposobnosti da neSto znamo. Ali kada
govorimo o Otajstvu Boga, pitanje se
viSe ne tie samo nas samih, nego
iznad svega samog Boga 1 Njegovih
beskonac¢nih dubina. Otajstvo Boga
nije nedokucivo jer je tamno, vec,
naprotiv, jer je suviSe svijetlo; oci
naSeg intelekta su oCarane gledanjem
u Njega, kao Sto se dogada kad
pogledamo sunce usred bijela dana.

PoboZna srednjovjekovna legenda,
takoder prikazana i na



velicanstvenim slikama, govori da je
jednog dana sveti Augustin hodao po
plazi pokuSavajuci shvatiti kako Bog
moZe bitiijedan i tri. NaiSao je na
dijete koje je koristilo skoljku kako bi
iz mora izlilo vodu u rupu iskopanu
u pijesku. Na pitanje Sto radi, dijete
je reklo da pokusava staviti cijelo
more u rupu. Veliki Otac Crkve
pokusao ga je navesti da vidi kako je
to nemoguce; ali djecak je odgovorio
da je joS apsurdnije pokuSati
razumjeti Otajstvo Trojstva. Otajstvo
Boga je poput neizmjernosti mora,
poput zasljepljujuceg suncevog
svjetla. Ulazak u ovo Otajstvo znaci
"uranjanje u ocean beskonacne
ljubavi"[1], "uranjanje u to golemo
more." [2]

Tijekom jednog od svojih katehetskih
putovanja Sveti Josemaria je ukazao
na ispravan nacin govorenja o Bogu:
»,Kad vam ljudi kazu da ne razumiju
Trojstvo i Jedinstvo, morate
odgovoriti: ni ja to ne razumijem, ali



to volim i postujem. Kada bih
razumio BoZju veliinu, ako bi Bog
stao u ovu moju siromasnu glavu,
tada bi moj Bog bio vrlo malen. Pa
ipak, On stane u nju - On Zeli stati u
moju glavu - u moje srce, u
neizmjernu dubinu moje duse, koja
je besmrtna. ”[3] Potpuno razumljiv
Bog ne bi bio otajstvo, nego nesto
vrlo malo. KrS¢anski paradoks je da,
iako se beskrajno Trojstvo ne moze
razumjeti nasim intelektom, On
prebiva u nama, u naSem srcu.

TeSkoca u razumijevanju Otajstva
Oca, Sina i Duha Svetoga nije zbog
toga Sto je ona apsurdna, nego zbog
toga Sto je ona Otajstvo ljubavi:
zajedniStvo Osoba. Nas$ Bog je
Otajstvo jer je On ljubav: sve u njemu
je savrSen i vjecni dar. A stvoreni
svijet je izraz te Ljubavi. Kroz svijet i
ljude oko sebe moZemo razumjeti
zasto je vjera potrebna da bi se
shvatila ta istina, koju ni najveci
filozofi nisu mogli otkriti bez



Otkrivenja. Nije stvar u vjerovanju u
ono Sto je apsurdno, ve¢ u ulasku u
osobnu dimenziju Otajstva, Sto
moZemo postic¢i samo kad otvorimo
svoja srca. "Gospodine, hvala ti Sto si
tako velik da ne moZeS stati u moju
glavu, i hvala ti i zato Sto staneS u
moje srce!" [4]

Zasto se Bog sakriva u svom
Otajstvu? U stvarnosti nije da se On
skriva. Cak i medu ljudskim bi¢ima
istina je da intimnost duse druge
osobe moZe biti poznata samo kroz
dobrovoljni ¢in otkrivanja onoga Sto
je u necijem srcu, u sjecanjima,
snovima, brigama i strahovima. Iako
se neSto od ovoga moZe pretpostaviti
izvana, da bi druga osoba shvatila Sto
je duboko u nama, potrebno je
"otkrivenje" nas samih; i onaj koji
dozivljava ovo "otkrivenje" mora ga
istinski razumjeti i asimilirati. Ne
treba nas iznenaditi Sto nas Otajstvo
Boga nadilazi. NaSe oCi moraju se
malo po malo naviknuti na Njegovo



svjetlo. Stoga, ako u svakodnevnom
Zivotu trebamo nauciti "ukloniti naSe
sandale pred svetim tlom drugoga’,
[5] pred Otajstvom Trojstva, prvi stav
koji trebamo imati je poniznost i
duboko postovanje jer ulazimo u
prostor Slobode i Dara, Slobode i
Dara koji su izvor same Ljubavi, sve
Ljubavi.

Ljubav ljubavi

"Jedina prava ljubav je Bozja ljubav",
napisao je sveti Josemaria 1931. [6]
Uranjanje nas samih u dubinu
Otajstva trojedinog Boga vodi nas da
Citamo svijet i povijest u Njegovom
svjetlu, koje je istinsko svjetlo (Iv 1,
9). Kao da smo pokusali odgonetnuti
neki tekst u sjeni pa ga procitali na
Zarkom suncu i otkrili da zapravo
nismo bili niSta razumjeli. Bog je
Ljubav (1 Iv 4,16) jer je On vjeCno
zajedniStvo triju Osoba, koje se
uzajamno slobodno i bezrezervno
daruju: tri osobe koje su na apsolutni



i vjecni nacin ujedinjene odnosom
potpunog i slobodnog samo-
darivanja. Smisao svijeta 1 postojanja
svakog ljudskog bica pociva na toj
autenticnoj slobodi, na toj
"trojstvenoj struji Ljubavi". [7]

Otac zaista stvara Sina, dajuci mu sve
Sto je On sam, a ne samo nesto Sto
posjeduje. Prva boZzanska Osoba je
Otac sa svim svojim bicem, Otac bez
granica, na takav nacin da Sin koji je
od Njega roden ne samo da je
Njegova slika nego je i jedno s Njim:
On je sam Bog u svojoj vjecnosti i
beskonacnosti. Sin, savrSena slika
Oca, ponovno Mu se sasvim daruje,
to jest, odgovara na dar koji prima,
potpuno se predajuci Ocu, bas kao
Sto je Otac predao sebe Sinu. I dar
koji Otac i Sin vjecito razmjenjuju
jest Duh Sveti, treca osoba Trojstva.
Duh Sveti je Ljubav koja ujedinjuje
prve dvije osobe, i On je Bog, jer je
On jedan s njima. Tako je nasS Bog
jedan i trojedan upravo zato Sto je



apsolutna Ljubayv, jer je savrSen Dar,
bez rezervi, bez uvjeta: Ljubavi o
kojoj svi mi sanjamo.

Sveti Augustin, iako je doSao do
spoznaje ograniCenja nasih ljudskih
koncepata, objasnio je to na nac¢in
koji nam pomaze da uvidimo intimni
Zivot Trojstva. Ljubav, napisao je u
svojoj raspravi o Trojstvu, uvijek
podrazumijeva prisutnost
ljubavnika, onih koji se vole i njihove
ljubavi. [8] Sli¢no tome, da bismo
mogli govoriti o daru, mora postojati
netko tko daruje, drugi koji taj dar
prima i ono $to se daruje: dar,
sadasnjost. Samo s tom trijadom
postoji Ljubav. A kad je Ljubav ili Dar
beskonacan, te stoga ulazi u prostor
Otajstva Boga, onda su i ta tri pojma
beskonacna i savrSena. Tako da je
nas Bog jedan i trojedan upravo zato
Sto je Ljubav. Iz te beskrajne Ljubavi
tako nastaje, i prema njoj je
usmjerena, "Zelja koju svi imamo za



beskonacnosti, nostalgija koju svi
imamo za vjecnost" [9].

Jedan od pridjeva koji kr$c¢ani koriste
za opisivanje Trojstva je blaZeno. Bog
je punina blaZenstva, punina srece i
On to Zeli podijeliti, zbog Cega je On i
stvorio sve stvari: kako bi s nama
podijelio svoju beskrajnu radost.
Svijet oko nas, 1 postojanje svake
osobe, ima svoje porijeklo u vjecnom
uzajamnom Daru koji je Zivot Oca,
Sina i Duha Svetoga. Postojimo zato
Sto nas vole tri boZanske Osobe. Zato
je vrijednost ljudskog bi¢a
beskonacna. Gledano u ovom svjetlu,
,» 0boje, 1 podrijetlo i cilj stvaranja,
Sto jest Ljubav, ¢ini nam se
Cudesnima“. To je apsolutno
bezinteresna ljubav jer Bog nas ne
treba. Umjesto toga, mi smo oni koji
trebaju Njega.”[10]

Buduci da svijet proizlazi iz
prelijevanja Ljubavi triju bozanskih
osoba, smisao Zivota za one koji



vjeruju u Trojstvo jest Ljubav. I zato
se sva prava ljubav, u svojoj
najdubljoj jezgri, odnosi na Trojstvo,
kako je nedavno naglasio papa
Franjo prisjecajuci se ucCenja svetog
Ivana Pavla II. [11] Stoga temeljna
vaznost obitelji za kr$¢ansku vjeru
nije povezana samo s moralnom
dimenzijom ili socioloSkim
razmatranjima. Plodonosni odnos
supruznika je vodeca slika u susretu
s Otajstvom Trojstva: “Bog Trojstvo je
zajedniStvo ljubavi, a obitelj je njegov
Zivucdi odraz.” [12]

Kr$cani, dakle, znaju da prvo nacelo
svake stvarnosti nije apstraktno
jedinstvo ili univerzalna ideja, vec
zajedniStvo Osoba: blistavo
zajedniStvo srecCe. Temelj svake
stvarnosti, najdublja istina, nalazi se
u odnosima izmedu osoba. Znacenje
srece je otajstvo koje se pocinje
otkrivati upravo u tim odnosima;
smisao Zivota nalazi se u tim
dubinama. Prijateljstvo, sluZenje



drugima, bratstvo, ljubav u svim
njegovim oblicima, nisu samo lijepe
rijeci ili pozitivne prakse koje
sugerira dobro srce. Pazljivo
kultiviranje meduljudskih odnosa je
najrealniji i najdjelotvorniji nacin
djelovanja, bududi da je temelj svake
stvarnosti Trojstven. Nasuprot tome,
grijeh je u svojoj biti povrSanine
uspijeva vidjeti Sto je stvarno vazno
u Zivotu. Grijeh nas zatvara od
drugih i ukljucuje istinsku
egzistencijalnu kratkovidnost, koju se
svi moramo truditi ispraviti. Objava
Trojstva i vjera koja se razotkriva iz
ovog Otajstva melem je za nase oci;
pokazuje nam kako doista pobijediti
u Zivotu i kako zadobiti druge za
vjecni zZivot.

Pogled svetaca, koji znaju da su
gresnici kao i svi drugi, krece se
izmedu Neba i Zemlje. Sveci
prepoznaju da se istinsko
samoispunjenje nalazi u ljubavi i
sluzenju. Geste naklonosti kao $to je



zagrljaj ili Jjubaznost, kao Sto je
stisak ruke, odjekuju ljubav Trojstva
jer oni oznacavaju Zelju ili
dostupnost da budu jedno u drugom,
kao Sto su to bozanske osobe.Tko je
vidio mene, vidio je Oca, kaZe Isus
Filipu (Iv 14,9). Tko vidi Sina, vidi
Oca, jer Otac je u Sinu i Sinu u Ocu;
oni su punina Ljubavi. To je Zivot
Trojstva, Zivot na koji nas Bog
poziva. Zivot Oca znaci dati svoj Zivot
Sinu; Zivot Sina znaci zahvaljivati
Ocu sa svojim Zivotom; Duh Sveti je
Zivot za drugog.

Promisljanje svijeta u svjetlu Trojstva
vodi u novu perspektivu: ako je
nacelo svih stvari nas Bog, onda se
na pocetku i u sudbini stvarnosti
nalazi ljubav Oca za Sina i Sina za
Oca. Pismo nam daje uvid u ovo kada
govori o Duhu BozZjem koji je lebdio
nad vodama (usp. Post 1,2). Ljubav
Trojstva obuhvaca cijeli svemir. I na
eksplicitniji na¢in, uzimajuci pric¢u o
stvaranju u svjetlu utjelovljenja



Rijeci, prolog Cetvrtog Evandelja
kaZe da su sve stvari postale po njemu
(Iv 1, 3). Sinovstvo Krista odrazava se
u svim stvarima, i sve je upuceno
Njemu (usp. Ef 1:10). Daleke zvijezde,
duboko more, najviSe planine, divno
divlje cvijece, sve nam govori o
apsolutnom daru koji Otac ulijeva u
generaciju Sina. Sve §$to je stvoreno je
ikona ovog vjeCnog odnosa ljubavi.
Svako stvorenje govori o Kristu, kao
Sto liturgija kaZe, parafrazirajuci sv.
Pavla: "Sada se ispunio Ocev plan: da
Krist postane srce svijeta." [13]

Stoga mozZemo promatrati svijet 1
njegovu povijest, cak i u njegovom
najobi¢nijem i prozai¢nom aspektu,
kao mjesto susreta s Bogom, kao
sinovski zadatak koji nam je povjerio
Otac, u Kristu. U svjetlu Trojstva
krséani znaju da su oni “partneri”s
Bogom, bastinici u Kristu za sve
stvari, radeci s Njim da donesu sve
stvorene stvarnosti Ocu s dubokom
zahvalnoS$cu za njegov dar. To je srce



svake Mise, najautenticniji
euharistijski ¢in, kroz koji stvorenje
obnavlja odnos sa svojim
podrijetlom, Trojstvom.

Marija i Trojstvo

Sveti Josemaria je jednom rekao:
"Tezim dosezanju Trojstva na nebu
kroz to drugo "trojstvo" na zemlji:
Isusa, Mariju i Josipa. Oni su, na neki
nacin, viSe pristupacni.”[14] Ljubav
izmedu triju osoba u Svetoj Obitelji,
njihovi odnosi uzajamnog
samodarivanja vodili su ga u njegovu
kontemplaciju Presvetog Trojstva; on
se penjao uz “rijeku” u potrazi za
njezinim izvorom polazeci od
njihove ljubavi prema Ljubavi svih
ljubavi.

Marijin Zivot je potpuno trojstven,
Zivot preobrazen ljubavlju. Marija
prima svoje bice i vraca ga Ocu u
Kristu zahvaljuju¢i Duhu Svetom,
koji je sama Ljubav i koji ju je osjenio
(usp. Lk 1,35). Marija je stvorenje,



Zena Palestine, ali sve u njoj je
oplodeno Ljubavlju koja je vjeCni
odnos izmedu Oca i Sina. Tako je
Marija Gospa (Dama) sveg stvorenja i
sve povijesti. Sve je povjereno
njezinu BezgreSnom Srcu jer nitko ne
poznaje svijet bolje od nje ili ga mozZe
bolje transformirati kroz svoj intimni
1 prisni dijalog sa svakom osobom
Trojstva. S Marijom moZemo Zivjeti
“u srcu Trojstva... prodrijeti u srce
Oca 1 otkriti nove dimenzije koje
mogu osvijetliti konkretne situacije i
promijeniti ih” [15] ¢ineci tako Krista
“srcem svijeta”.

[1] Benedikt XVI, enciklika Spe Salvi,
br. 12.

[2] sveti Josemaria, biljeSke preuzete
s druZenja s obiteljima, 14. lipnja
1974.



[3] ] sveti Josemaria, biljeske
preuzete s druZenja s obiteljima, 9.
veljace 1975.

[4] Ibid.

[5] Franjo, apost. Pobudnica
Evangelii Gaudium (30. studenog
2013), br. 169.

[6] sveti Josemaria, Put, br. 417.

[7] sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 85.

[8] sveti Augustin, De Trinitate,
8.10.14.

[9] Franjo, audijencija, 27. studenog
2013.

[10] Jean Daniélou, La Trinita e il
mistero dell’esistenza, Queriniana,
Brescia 1989, str. 44.

[11] Cf. Franjo, apost. Pobudnica
Amoris Laetitia (19. oZujka 2016.), br.



63.; Cf, sveti Ivan Pavao II, Angelus, 7.
srpnja 1998.

[12] Franjo, Amoris Laetitia, br. 11.

[13] treca antifona za molitvu
veCernje prvog dana Cetvrtog tjedna
u psalmodiji za vrijeme kroz godinu

[14] sveti Josemaria, ,,Okupljeni u
jedinstvu“ iz U razgovoru s
Gospodinom, str. 217.

[15] Franjo, Evangelii Gaudium, br.
283.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/ta-trojstvena-struja-
ljubavi/ (20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/ta-trojstvena-struja-ljubavi/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ta-trojstvena-struja-ljubavi/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ta-trojstvena-struja-ljubavi/

	Ta Trojstvena struja ljubavi

