
opusdei.org

„Svjetlo, sol i
kvasac“: uloga laika
u zadaći Crkve

Prvi kršćani koji su živjeli s
Isusom i apostolima ili koji su
pripadali sljedećoj generaciji,
bili su jako svjesni da je njihova
zadaća sve što imaju ispuniti s
vjerom. „Ono što je duša u
tijelu, to su kršćani u svijetu.“

25.01.2013.

Prvi kršćani koji su živjeli s Isusom i
apostolima ili koji su pripadali
sljedećoj generaciji, bili su jako



svjesni da je njihova zadaća sve što
imaju ispuniti s vjerom. Riječima
Tertulijana: „Ono što je duša u tijelu,
to su kršćani u svijetu.“ Sveti
Josemaria, kako biskup Alvaro del
Portillo kaže u ovom članku,
neumorno je ljude podsjećao da
„Prema tome, svatko od nas mora
aktivno raditi da svim muškarcima i
ženama prenese evanđelje kojeg je
Isus propovijedao.“

„Nemoguća misija.“ Nijedan drugi
izraz ne može sažeti zapovijed danu
malenoj skupini ljudi na Maslinskoj
gori u jedno rano proljetno jutro u
zoru kršćanske ere: „Nego primit ćete
snagu Duha Svetoga koji će sići na
vas i bit ćete mi svjedoci u
Jeruzalemu, po svoj Judeji i Samariji i
sve do kraja zemlje." (Dj 1:8).
Kristove su posljednje riječi imale
sve znakove ludosti. Ni bogati, ni
učeni, ni moćni, kako bi ti
jednostavni ljudi iz ovog izgubljenog
zakutka rimskoga carstva trebali



cijelom svijetu prenijeti poruku
nedavno pogubljenog čovjeka?

Unutar razdoblja od tri stotine
godina, veliki se dio rimskog carstva
preobratio na kršćanski način života.
Doktrina raspetoga pobijedila je
progone moćnika, napasti učenih i
otpor hedonista moralnim
zahtjevima. Danas je kršćanstvo
najjača svjetska duhovna sila. To
može objasniti samo Božja milost. Ali
njegova je milost djelovala kroz
muškarce i žene koji su živjeli zadaću
što su je primili.

Krist nije o zadaći govorio kao o
većoj vjerojatnosti. Svojim je
učenicima dao izravnu zapovijed. U
svetom Marku čitamo: „Pođite po
svem svijetu, propovijedajte
evanđelje svemu stvorenju. Tko
uzvjeruje i pokrsti se, spasit će se, a
tko ne uzvjeruje, osudit će se“ (Mk
16:15-16). I slično kod svetog Mateja:
„Pođite dakle i učinite mojim



učenicima sve narode krsteći ih u
ime Oca i Sina i Duha Svetoga i učeći
ih čuvati sve što sam vam
zapovjedio! I evo, ja sam s vama u
sve dane – do svršetka svijeta“ (Mt
28:19-20). Ovakve riječi donose u
sjećanje Kristovu molitvu Ocu na
posljednjoj večeri: „Kao što ti mene
posla u svijet tako i ja poslah njih u
svijet“ (Iv 17:18). Drugi vatikanski
koncil, komentirajući ove riječi, kaže:
„Crkva je primila ovaj jedinstveni
mandat od Krista, pronositi
spasiteljsku istinu od apostola i mora
to raditi sve do kraja svijeta.“ (Lumen
Gentium, 17.).

Svačija zadaća

Kada god dođe do razgovora o zadaći
Crkve, ljudi često greškom
pretpostavljaju da je ova
odgovornost na kleru. Ali zadaću
koju je Krist povjerio svojim
učenicima trebaju provoditi svi
članovi Crkve. Svatko, svatko prema



svojim uvjetima, treba sudjelovati u
ovom zajedničkom pothvatu. (usp.
Ibid, 30) Koncil nas podsjeća da je
„kršćanski poziv po samoj svojoj
prirodi također i poziv na apostolat…
U Crkvi postoji različitost zadaća, ali
jedinstveni zadatak. Krist je
apostolima i njihovim nasljednicima
povjerio dužnost podučavanja,
posvećivanja i vladanja u njegovo
ime i po njegovoj moći. Ali i laici
jednaku sudjeluju u svećeničkoj,
proročkoj i kraljevskoj službi
Kristovoj te prema tome imaju
vlastiti udjel u zadaći cijelog Božjeg
naroda u Crkvi i
svijetu“ (Apostolicam Actuositatem,
2). Svi kršćani čine jedno tijelo u
Kristu po krštenju i sudjeluju u
otkupiteljskoj zadaći. Svatko prema
tome treba aktivno raditi na tome da
svim muškarcima i ženama prenese
evanđelje koje je Krist propovijedao.

Iako je apostolska dimenzija
kršćanskog poziva oduvijek prisutna



u Crkvi, dugo se činilo da je
spasiteljska zadaća povjerena samo
nekolicini. Ostatak vjernika, velika
većina, imala je ništa drugo osim
pasivne uloge. Drugi se vatikanski
koncil vratio počecima, naglašavajući
da univerzalni poziv na svetost nije
samo mogućnost već istinska
dužnost: „Prema tome, na svim
kršćanima leži iskonska odgovornost
rada na tome da se božanska poruka
spasenja učini poznatom i da je svi
ljudi svijeta prihvate“ (Ibid.,3).

Tamo gdje samo laici mogu
dospjeti

Imaju li laici kao takvi posebnu ulogu
unutar Crkvene zadaće? Drugi
vatikanski koncil već je dao točne
smjernice. Obični vjernici, kaže
konstitucija Lumen Gentium,
„pozvani su od Boga da, radeći svoje
uobičajene poslove i vođeni duhom
Evanđelja, mogu raditi na
posvećivanju svijeta iznutra, poput



kvasca. Na taj način mogu Krista
učiniti poznatim drugima, osobito
svjedočanstvom života što sja
vjerom, nadom i ljubavi“ (Lumen
Gentium, 31). I dalje, „laici su na
osobit način pozvani da učine Crkvu
prisutnom i djelatnom u onim
mjestima i okolnostima 'gdje samo po
njima ona može postati sol
zemlje" (Ibid., 33). Primjerice, Crkva
je u bolnici prisutna ne samo u
kapelanu, Ona je tamo također i u
kršćanskim vjernicima koji, kao
liječnici i sestre, rade kako bi
pacijentima pružili dobre
profesionalne usluge i osobnu
pažnju. U susjedstvu, crkvena će
zgrada uvijek biti neophodna
referentna točka; ali jedini način da
se dođe do onih koji ne dolaze u
crkvu jest putem kršćanskih obitelji.

Apostolsko pismo Christifideles Laici,
uzimajući kao referencu rad što je
proveden na biskupskoj Sinodi
1987.godine, ovu doktrinu dublje



istražuje. Po pitanju uloge laika, Papa
je upozorio na dvije opasnosti:
„napast da se bude toliko jako
zainteresiran za Crkvene usluge i
zadatke da pojedinci propuste
aktivno sudjelovati u svojim
obavezama u profesionalnom,
društvenom, kulturnom i političkom
svijetu; i napast da se pokuša
nemoguće razdvajanje vjere od
života, odnosno, odvajanje
prihvaćanja Evanđelja od istinskog
življenja Evanđelja u različitim
situacijama u svijetu“ (Christifideles
Laici, 2). Ono što laike muškarce i
žene odvaja od ova dva ekstrema,
kaže Papa, jest njihov „sekularni
karakter“, jer ih Bog poziva da „se
posvete u braku ili životu celibata, u
obitelji, u poslu, i u različitim
aktivnostima u društvu“ (Ibid., 15).

Sinoda je na ovaj način nastojala
izbjeći dvostruki rizik koji je Papa
naglasio. Potičući zadaću vjernika
laika u vremenitim poslovima,



otklanja napast povlačenja u
Crkvene poslove kako bi se pobjeglo
iz neprijateljskog ili indiferentnog
društva. Pozivajući na snažno
jedinstvo vjere i života, biskupi žele
izbjeći gubitak kršćanskog identiteta.
B+kako bi bili sol svijeta, moramo
biti u svijetu. Ali ova sol nikada ne
smije obljutaviti.

Prema tome, posebna zadaća
vjernika laika je jasna: donositi
Kristovu poruku u sve ljudske
poslove: obiteljske, profesionalne,
društvene…i, uz pomoć milosti,
pretvoriti ih u susret s Bogom.

Prvi kršćani

Međutim, sve ovo nije nešto novo što
je nastalo nakon Drugog vatikanskog
koncila. Prvi kršćani, oni koji su
poznavali Krista i apostole osobno ili
su pripadali odmah sljedećim
generacijama, bili su snažno svjesni
svoje zadaće u svijetu. Tertulijan,
primjerice, piše: „Živimo kao i drugi



muškarci i žene. Idemo na Forum,
tržnice, kupališta, dućane, tvornice,
odmarališta, sajmove, i sve ostale
poslovne zone. I mi smo mornari
poput vas, služimo u vojsci,
sudjelujemo u proizvodnji i prodaji;
štoviše, proizvode svoga rada
stavljamo vama na
uslugu“ (Tertulijan, Apologija
kršćana, 42).

I nadalje čitamo u ovom hvale
vrijednom dokumentu kršćanskih
početaka: „Kršćani se ne odvajaju od
ostatka čovječanstva bilo po
domovini, govoru ili običajima;
činjenica je da danas žive u svojim
gradovima; ne pričaju čudnim
jezikom; ne vode nikakav
ekscentrični život… Dok žive i u
grčkim i u ne grčkim gradovima,
ovisno kako im je kocka bačena, i
prilagođavaju se običajima zemlje po
pitanju odijevanja, hrane i općenito
načina života, cijeli pravac njihovog
načina života ističe se kao vrijedan



divljenja i neposredno
nadnaravni“ (Epistle to Diognetus, 5).
Dok ostaju tamo gdje jesu, prvi su
kršćani primjetno promijenili svoje
ponašanje kako isti dokument govori
kasnije: „Žene se kao i drugi i imaju
djecu; ali ne izlažu svoje potomke… U
tijelu su, ali ne žive po tijelu. Svoje
dane provode na zemlji, ali imaju
putovnicu neba. Poštuju zakone, ali u
svom se privatnom životu izdižu
iznad zakona… Jednom riječju, ono
što je duša u tijelu, to su kršćani u
svijetu“ (Ibid., 5 i 6).

Ovaj stav, njihova goruća apostolska
aktivnost, rezultirala je začuđujuće
brzim širenjem kršćanske vjere. Bez
sumnje su ta naša braća i sestre imali
Božju milost. Ali, nadalje, znamo da
je njihov odgovor uvijek bio herojski:
ne samo kada su se suočavali s
mučenjima, već također i u svakom
trenutku njihovih života. Nije
iznenađenje to što je Tertulijan
napisao: „Rođeni smo jučer i već smo



ispunili zemlju: gradove, otoke, sela,
vojsku, palaču, senat, Forum. Ostavili
smo vam samo vaše
hramove“ (Tertulijan, Apologija
kršćana, 1).

Duh Opusa Dei

Dopustite mi da malo promijenim
smjer razgovora. Univerzalni poziv
na svetost i apostolat, tako jasan
prvim kršćanima i ponovljen
prilikom posljednjeg Koncila
(Christifideles Laici, 16),jedan je od
osnovnih principa koji čine duh
prelature Opus Dei. Od 1928.godine
njezin osnivač, Sluga Božji, Josemaría
Escrivá, nikada nije propustio
govoriti da su posvećivanje i
apostolat pravo i dužnost svake
krštene osobe. Primjerice, u pismu iz
1934.: „Vaša je dužnost posvetiti se.
Da, čak i ti. Tko misli da je ova
zadaća samo za svećenike i
redovnike? Svima, bez iznimke, naš
je Gospodin rekao: Budite savršeni,



kao što je savršen Otac vaš
nebeski.“ (Josemaría Escrivá, Put,
291). I opet, naša apostolska zadaća:
„Svijet još uvijek odjekuje od Božjega
poziva: "Oganj dođoh baciti na
zemlju, pa što hoću ako je već
planuo?"

Međutim, vidiš: Gotovo se svuda već
ugasio… Zar nisi spreman raznositi
oganj naokolo?“ (Ibid., 801).
Monsignor Escrivá može se smatrati
pionirom Drugog vatikanskog
koncila. Kardinal Poletti jasno je to
naglasio kada je predstavljao proces
beatifikacije osnivača Opusa Dei:
„Zbog toga što je proglašavao
univerzalni poziv na svetost, sve od
1928. godine kada je osnovao Opus
Dei, mons. Josemaría Escrivá
prepoznat je prije svega kao
prethodnik Koncila u onome što je
bilo sama srž njegovog
učenja“ (Dekret predstavljanja kauze
za beatifikaciju Sluge Božjega



Josemarije Escrivá de Balaguer y
Albás).

Riječ i primjer

U sve jače materijalističkom društvu,
kršćanska je zadaća jednaka onoj
prvih Kristovih učenika: riječju i
primjerom prenositi radosnu vijest.
U ovom životu nikada nećemo znati
učinke našega ponašanja na one oko
nas, dobar primjer ili skandal kojeg
smo izazvali. Prva i esencijalna
obaveza svakoga kršćanina jest
ponašati se u skladu s vjerom,
konzistentni u vjerovanju što ga
ispovijedamo. „Vi ste svjetlost svijeta.
Ne može se sakriti grad što leži na
gori. Niti se užiže svjetiljka da se
stavi pod posudu, nego na svijećnjak
da svijetli svima u kući. Tako neka
svijetli vaša svjetlost pred ljudima da
vide vaša dobra djela i slave Oca
vašega koji je na nebesima." (Mt
5:14-16).



Međutim, primjer nije dovoljan.
„Apostolat ovakve vrste ne sastoji se
samo u svjedočenju načinom života;
istinski apostol traži prilike za
objaviti Krista riječima upućenim
bilo nevjernicima s ciljem njihovog
približavanja vjeri, bilo vjernicima s
ciljem podučavanja, ojačavanja i
ohrabrivanja za život“ (Apostolicam
Actuositatem, 6).

Ovaj zadatak nije usmjeren
„specijalnim“ apostolima. Koncil nas
je sve podsjetio na obavezu svakog
laika prema apostolatu na vlastitu
inicijativu. „Individualni apostolat,
koji velikodušno izvire iz izvora
istinski kršćanskog života, izvor je i
uvjet cijeloga laičkog apostolata, čak i
organiziranog tipa, i ne dopušta
zamjene. Bez obzira na status, svaki
laik (uključujući i one koji nemaju
priliku ili mogućnost udruživanja)
pozvan je na ovu vrstu apostolata i
obavezni su uključiti se u njega.
Ovakav tip apostolata koristan je u



svako vrijeme i na svakom mjestu, ali
u pojedinim je okolnostima jedini
prikladan i moguć.“ (Ibid., 16).

Neprestano imamo prilike za
apostolat. Naš bi cijeli život trebao
biti neprestano apostolski. Međutim,
želio bih razmotriti dva područja
koja čine okosnicu života većine
ljudi: posao i obitelj.

Kroz profesionalni posao

Profesionalni je rad jedno od mjesta
gdje se prijateljstva rađaju i
razvijaju. Može se činiti da su ovdje
mogućnosti za apostolat ograničene
samo na nekolicinu, ali ne smijemo
zaboraviti da duboke, povjerljive
veze razvijamo s ljudima koji s nama
rade, što nam omogućava da im često
pomažemo na odlučan i trajan način.
Neki poslovi (mislim, primjerice, na
podučavanje radu u medijima) nude
mogućnost dolaska do stotina pa čak
i tisuća ljudi. Međutim, bila bi greška
misliti da samo ovakve profesije



mogu biti prilike za apostolat.
Upravo suprotno, svi kršćani, bilo
kojeg posla ili okolnosti, trebali bi
pomagati onima oko sebe pronaći
kršćanski smisao života. Naravno,
neće biti potrebe za velikom rječitosti
i propovijedi. Bit će dovoljno
prakticirati ono što je osnivač Opusa
Dei zvao „apostolat prijateljstva i
povjerenja,“ kojeg je ovako opisao:
„Riječ koju si u pravi čas došapnuo
nesigurnom prijatelju, dobro
odmjereni razgovor koji si znao
zapodjenuti u danoj prilici, stručni
savjet koji je pospješio njegov rad na
sveučilištu i obzirna indiskrecija
kojom otkrivaš neslućene horizonte
svakom koji traži - to je "apostolat
povjerenja".“ (Josemaría Escrivá, Put,
973).

Apostolski se cilj pokazuje u istinskoj
brizi za druge, što se normalno
očituje u osobnoj komunikaciji
između dva prijatelja. „Kršćanski
apostolat – tu mislim konkretno na



apostolat jednostavnog kršćanina,
apostolat muškarca ili žene koji bez
nekih osobitosti žive među sebi
ravnima – velika je kateheza, u kojoj
se osobnim kontaktom, pravim i
iskrenim prijateljstvom u ljudima
budi glad za Bogom i pomaže im se
da otkriju neslućene obzore: naravno
i jednostavno, kako već rekoh, s
primjerom žive vjere, s ljubaznom
riječju, ali koja je i puna snažne
božanske istine.“ (Josemaría Escrivá, 
Susret s Kristom, 149).

Ovaj apostolski trud nije ograničen
samo na pojedince. Slobodno i
odgovorno, kršćani trebaju nastojati
da cijeli spektar socijalnih struktura i
institucija pomogne muškarce i žene
privući bliže Bogu. Koncil je ovu
infuziju kršćanskog duha u
vremenite stvari vidio kao
karakterističnu zadaću vjernika
laika. U apostolskom pismu 
Christifideles Laici, Papa poziva
kršćane koji rade na polju znanosti,



tehnologije, medicine, politike,
ekonomije i kulture (usp. 38, 42-44),
pozivajući ih da se ne udalje od svoje
odgovornosti izgrađivanja
humanijeg, i prema tome
kršćanskijeg, svijeta.

Inspiracija i principi koji su potrebni
za takav jedan pothvat pronalaze se
u socijalnoj doktrini Crkve. Ali ova će
doktrina zaživjeti jedino kada
muškarci i žene – bilo na Wall
Streetu ili u priprostom dućanu na
uglu – na svoj posao počnu gledati
kao na nešto više od samog izvora
prihoda ili uspinjanja na društvenoj
ljestvici. Potrebni su muškarci i žene
koji će – bilo u Gradskoj vijećnici ili u
udruženjima u susjedstvu – raditi na
podizanju humanijeg društva;
potrebni su učitelji – bilo sveučilišni
profesori ili školski učitelji – koji će
pomoći izgrađivati kršćansku
kulturu.

Važnost obitelji



Zajedno sa svim ovim apostolskim
pothvatima vezanim za posao,
apostolat učinjen u i po obitelji
uvijek će imati temelju važnost. Za
roditelje, njihov prvi i najvažniji
apostolat, koji im je izravno Bog
povjerio, jest obrazovanje njihove
djece.

Obitelj je „prva i vitalna stanica
društva.“ (Apostolicam Actuositatem,
11). O njezinom zdravlju ovisi
zdravlje ili bolest cijeloga društva.
Društvo će biti više obiteljsko kada
svi članovi obitelji nauče žrtvovati se
jedni za druge. Tolerancija i
poštovanje u ljudskim odnosima
ovisi o uzajamnom razumijevanju
između roditelja i djece. Odanost će
snažno izvirati u društvo ako se
bračna vjernost bude ispravno
cijenila. A materijalistički će se
konzumerizam smanjiti ako se sreća
doma ne bude računala samo u
materijalnim stvarima.



Uloga primjera ključna je u odgoju
djece. Ivan Pavao II komentirao je o
svom ocu: „Moj je otac bio častan, te
se gotovo sva sjećanja moga
djetinjstva i adolescencije vrte oko
njega… Sama činjenica da ga vidim
kako kleči imala je odlučni utjecaj na
moje rane godine. Bio je toliko stog
prema sebi da nije imao potrebu biti
strog prema svom sinu; njegov je
primjer sam bio dovoljan da mi u
glavu ulije disciplinu i osjećaj
dužnosti“ (André Frossard, Ne bojte
se, str. 14). A kardinal Luciani –
kasnije Ivan Pavao I – piše: „U
stvarnosti, prva knjiga o vjeri što je
djeca čitaju su njihovi roditelji.
Dobro je ako otac kaže dječaku: 'U
crkvi je redovnik što ispovijeda, zar
ne misliš da bi trebao iskoristiti
priliku?' Ali ipak je bolje ako kaže:
'Idem u crkvu, na ispovijed; zar ne
želiš poći sa mnom?'" (Illustrissimi:
pisma pape Ivana Pavla I, str. 223).
Primjer koji se daje u svim
okolnostima – odanost prijateljima,



radne navike, suzdržljivost i
umjerenost, radost u nevoljama,
briga za druge, velikodušnost –
zauvijek je upisan u srca djece.

Tada, roditelji trebaju dati
velikodušnu pažnju obrazovanju
svoje djece. Osnivač Opusa Dei znao
je reći poslovnim ljudima:
„Najvažniji posao kojeg imate jest
odgojiti dobro svoju djecu.“ To će se
ostvariti ako roditelji postanu
prijatelji svojoj djeci; ako djeca uvijek
mogu otvoriti svoja srca s
povjerenjem svojim roditeljima kada
bilo kakva nevolja iskrsne. Sveti
Toma More je napisao: „Kada bih se
vratio kući, morao sam razgovarati
sa ženom, popričati s djecom, i
obratiti se slugama. Na svaku od ovih
aktivnosti gledam kao na posao koji
se treba odraditi – i treba, osim ako
ne želiš biti stranac u vlastitom
domu. Osim toga, trebamo se
pobrinuti da što je moguće više
budemo suglasni s onima koje je



priroda, ili slučajnost, ili smo to bili
sami mi, izabrala da nam budu
suputnici u životu“ (sveti Toma More,
Utopija).

Istina, ludi tok modernog vremena
čini se da ne njeguje ovo mirno
posvećivanje djeci. Imamo sve više i
više svega, osim vremena z druge.
Postoji rizik da roditelje potpuno
zaokupi posao, čak iako se on radi za
budućnost djece. Ali njihovo stanje u
budućnosti ovisi puno više o
vremenu koje su im roditelji
velikodušno posvetili nego o
pruženoj materijalnoj sigurnosti.
Djeca se ne žale toliko na to što im
roditelji nisu dali ovo ili ono, nego na
roditelje koji se nisu dali obitelji.

Obitelji otvorene svima

Ali kršćanin svjestan svoje zadaće
kvasca svijeta ne može biti
zadovoljan s obiteljskim dužnostima
i obavezama. U ovom svijetu gdje se
jako ističe nadmetanje, normalno je



kod kuće, u obitelji, tražiti toliko
potrebnu nježnost i sigurnost koje
toliko često nedostaju u širokom
svijetu. Također je razumljivo da
mnogi roditelji teže osigurati dobro
vlastite obitelji. U isto vrijeme,
kršćanska je obitelj uvijek „otvorena“
obitelj. „Obitelj, poput Crkve, treba
biti mjesto gdje se prenosi Evanđelje
i iz koje Evanđelje zrači… Takva
obitelj evangelizira brojne druge
obitelji, te susjedstvo čiji je
član“ (Evangelii Nuntiandi, 71. Citirao
Ivan Pavao II u svom apostolskom
pismu o ulozi kršćanske obitelji u
modernom svijetu Familiaris
Consortio, 52). Kršćanska obitelj koja
teži živjeti po svojim idealima,
usprkos svojim ograničenjima i
poteškoćama, uvijek je privlačna, čak
i iz ljudske perspektive. Još i više ako
je takva obitelj otvorena drugima,
njegujući apostolski duh s rođacima,
kolegama, susjedima, prijateljima
djece. Tako ćemo shvatiti ideal kojeg
je imao Ivan Pavao II kada je



napisao: „Obiteljska se Crkve također
naziva i svijetlim znakom Kristove
prisutnosti i njegove ljubavi prema
onima koji su daleko, prema
obiteljima koje još ne vjeruju, te
prema onim kršćanskim obiteljima
koje više ne žive po vjeri koju su
jednom primili“ (Familiaris
Consortio, 54).

U isto vrijeme, sve su obitelji izložene
vanjskim utjecajima što proizlaze iz
prava, škole i javnog mišljenja. Kako
bi zaštitili vlastite obitelji i pomogli
drugima, kršćanin treba raditi na
stvaranju za obitelj prihvatljive
društvene klime.

Kao što čitamo u Familiaris
Consortio, „Obitelji bi trebale biti
prve koje će poduzeti korake da bi
osigurale da zakoni i državne
institucije ne samo da ne vrijeđaju,
već podupiru i pozitivno brane prava
i dužnosti obitelji. Među ovim
riječima, obitelji bi trebale rasti u



svjesnosti da su 'protagonisti' onoga
što se zove 'obiteljska politika' i
pridodane odgovornosti za
transformiranje društva" (Ibid., 44).

Nova evangelizacija

Prvi su kršćani transformirali
društvo dok su težili ispuniti
Kristovu zapovijed: „Oni pak odoše i
propovijedahu posvuda, a Gospodin
surađivaše i utvrđivaše Riječ
popratnim znakovima.“ (Mk 16:20).

Na početku trećeg tisućljeća, usred
društva koje naizgled ludo napušta
Boga, kršćani su pozvani na
provođenje nove evangelizacije „u i
po običnim, materijalnim i
sekularnim aktivnostima ljudskog
života. On (Krist) svaki nas dan čeka,
u laboratoriju, u operacijskoj sali, u
vojarnama, u sveučilišnim
dvoranama, u tvornici, u dućanima,
na poljima, u kući, te u cijeloj
nepreglednoj panorami poslova.
Dobro ovo shvatite: postoji nešto



sveto, nešto božansko skriveno u
najobičnijim situacijama, i na
svakome od nas je da to
otkrijemo“ (Razgovori s mons.
Josemarijom Escrivá, 114). Kao što je
napisao Ivan Pavao II: „Ovo će biti
moguće ako vjernici laici budu znali
kako u sebi nadvladati odvojenost
Evanđelja od života, kako bi ponovo
u svojim svakodnevnim aktivnostima
u obitelji, poslu, društvu, prihvatili
integrirani pristup životu koji svu
svoju inspiraciju i snagu vuče iz
Evanđelja“ (Christifideles Laici, 34).
Svijet je gladan dosljednih kršćana:
ljudi koji griješe i padaju, ali kojima
je suđeno ustati i nastaviti, pod
zaštitom svete Marije, na putu koji
vodi Ocu po Isusu Kristu, koji je Put,
Istina i Život.

Catholic Familyland, izdanje XXVII,
str. 11-14, 1998.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/svjetlo-sol-i-kvasac-uloga-

laika-u-zadaci-crkve/ (23.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/svjetlo-sol-i-kvasac-uloga-laika-u-zadaci-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/svjetlo-sol-i-kvasac-uloga-laika-u-zadaci-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/svjetlo-sol-i-kvasac-uloga-laika-u-zadaci-crkve/

	„Svjetlo, sol i kvasac“: uloga laika u zadaći Crkve

