
opusdei.org

Svjetlo koje se ne
gasi: ispovijed u
Cezareji i
preobraženje

U Cezareji Petar nije razumio
da slijediti Isusa podrazumijeva
predanost i žrtvu. Na Taboru je
pak počeo shvaćati da Kristova
slava dolazi kroz patnju, i da
križ nije kraj, nego korak prema
uskrsnuću.

12.03.2025.

Pohvala



Upravo su stigli u područje Cezareje
Filipove. Isus okupi svoje učenike i
upita ih: „Što govore ljudi, tko je Sin
Čovječji?“ Svatko je počeo iznositi
ono što je čuo, možda sa smiješkom
na licu: „Jedni da je Ivan Krstitelj;
drugi da je Ilija; treći opet da je
Jeremija ili koji od prorokâ.“
Gospodin ih je potom iznenadio još
jednim pitanjem, ovaj put osobnijim:
„A vi, što vi kažete, tko sam ja?" (Mt
16,13-15).

Zatim je nastala tišina. Nitko se nije
usudio odgovoriti. Petar pak
progovori: „Ti si Krist, Sin Boga
živoga" (Mt 16,16). Možda bi pomislio
da nije učinio ništa posebno:
jednostavno je rekao naglas ono što
su svi mislili. Zasigurno su
razgovarali o tome mnogo puta, ali
uvijek u grupi, u onoj atmosferi
povjerenja koja bi se stvorila kada bi
noću počeli razgovarati jedni s
drugima, pokušavajući jedni



drugima objasniti što je Učitelj
propovijedao.

„Blago tebi, Šimune, sine Jonin“,
odgovori Isus, „jer ti to ne objavi
tijelo i krv, nego Otac moj, koji je na
nebesima. A ja tebi kažem: Ti si
Petar-Stijena i na toj stijeni sagradit
ću Crkvu svoju i vrata paklena neće
je nadvladati.“ (Mt 16,17-18). Možda
apostol nije mogao razumjeti
značenje ove objave od Gospodina.
Jedno bi mu bilo jasno: on, Petar, bit
će čvrst oslonac Mesiji. Isus je htio
računati na njega da će učiniti nešto
veliko, nešto što će prkositi samom
paklu.

I danas Krist nastavlja pozivati ljude
da surađuju s njim u djelu
otkupljenja: „Djeca Božja. Nositelji
jedincatog plamena koji može
osvijetliti zemaljske puteve duša,
jedinstvenog sjaja, u kojem nikada
neće zavladati mrak, ni sjena ni
polutama. Bog se nama služi kao



bakljom, da bi ovo svijetlo
svijetlilo...O nama ovisi da mnogi ne
ostanu u tami, već da hode putevima
koji vode do života vječnoga.“ (1)

Osjetite Božje stvari

Petar je bio ispunjen izvjesnim
ponosom kad je čuo tu pohvalu.
Međutim, zabrinut će se kad ih
Gospodin „poče poučavati kako Sin
Čovječji treba da mnogo pretrpi, da
ga starješine, glavari svećenički i
pismoznanci odbace, da bude ubijen
i nakon tri dana da ustane." (Mk
8,31). To se nije moglo dogoditi. Da je
on Mesija, kao što im je upravo
potvrdio, morao bi osloboditi Izrael i
protjerati Rimljane kako bi obnovio
Davidovo kraljevstvo. Kako bi bilo
moguće da ga njegov vlastiti narod
osudi? Nije imalo smisla. A Petar, koji
se osjećao legitimnim nedavnim
pohvalama, morao mu je to dati do
znanja.



Na neki način, apostolov način
razmišljanja živi i danas. Patnja je
povezana s neuspjehom. Dakle, ako
krenete nekim putem i naiđete na
prepreke, pomislit ćete da ste možda
pogriješili ili ćete se obeshrabriti jer
ne ide sve po vašim planovima.
Stoga, kada Petar prekorava Isusa
zbog onoga što je upravo rekao,
Gospodin odgovara: „Nosi se od
mene, sotono, jer ti nije na pameti što
je Božje, nego što je ljudsko" (Mk
8,33).

Strah, očaj ili nepovjerenje nastaju i
kao posljedica đavolskog djelovanja
u svijetu i u svakome od nas.
Ponekad je on taj koji nas navodi da
odustanemo ili nas tjera da izgubimo
mir kada nešto u našem životu ne
ispuni naša očekivanja. Osjećati
stvari poput Boga podrazumijeva,
međutim, otkrivanje Kristova lica u
svakoj situaciji, kako u radostima
tako i u žalostima. „Put kršćanina,
kao i svakog čovjeka, nije lak.



Svakako, u određenim trenucima,
čini se da se sve ostvaruje prema
našim predviđanjima; ali to obično
traje samo kratko vrijeme. Živjeti
znači suočavati se s poteškoćama,
osjećati radosti i tuge u srcu; i u ovoj
kovačnici čovjek može steći snagu,
strpljenje, velikodušnost, spokoj.“ (2)

Stoga, kada se približe bolni trenuci,
možemo obnoviti svoju obvezu da
budemo stijena: to nisu okolnosti
koje nam pokazuju da nismo uspjeli
u svom poslanju, već prilika da
sazrijemo svoj poziv, prepustimo se
Božjim rukama i položimo nadu u
Njega. „Ponekad prolazimo kroz
trenutke tame u našem osobnom,
obiteljskom ili društvenom životu i
bojimo se da nema izlaza. Osjećamo
se uplašeni kada se suočimo s
velikim enigmama kao što su bolest,
bol ili misterij smrti. Na istom putu
vjere često posrćemo kada se
susrećemo sa sablazni križa i
zahtjevima evanđelja, koje od nas



traži da svoj život provedemo u
služenju i izgubimo ga u ljubavi,
umjesto da ga zadržimo za sebe i
branimo. Potreban nam je, dakle,
drugi pogled, svjetlo koje dubinski
osvjetljava misterij života i pomaže
nam da izađemo izvan naših shema i
izvan kriterija ovoga svijeta.“(3)
Petru je ipak trebalo neko vrijeme da
stekne tu božansku osjetljivost. Da bi
to učinio, Isus će ga nekoliko dana
kasnije zamoliti da ga prati na brdo
Tabor.

Posljednja riječ

Petar nikada nije čuo takav prijekor.
Čak ni farizeji nisu Isusu uputili tako
snažnu optužbu. U danima koji su
uslijedili nije prestao razmišljati o
ovom razgovoru. Od stijene koja bi
odolila paklu postao je Sotona. Što se
više radovao pohvalama, prijekori su
ga više boljeli. Pokušao je shvatiti
razlog Gospodinove reakcije, ali nije
uspio. I poput njega, drugi apostoli su



također pokušali asimilirati tu
epizodu. „Možemo zamisliti što se
moralo dogoditi u srcima njegovih
prijatelja, njegovih bliskih prijatelja,
njegovih učenika: slika snažnog i
pobjedonosnog Mesije pada u krizu,
njihovi snovi bivaju razbijeni, a
tjeskoba ih napada kad pomisle da će
Učitelj u kojeg su vjerovali, biti
pogubljen kao najveći zločinac." (4)

Apostol je znao da ga Isus voli.
Nadalje, činjenica da ga je zamolio da
ga prati do vrha planine, zajedno sa
Jakovom i Ivanom, pokazala je da mu
je potpuno vjerovao. Nazvao ga je
Sotonom, da, ali nije ga napustio, niti
mu je rekao da više neće biti njegova
stijena. A nešto kasnije – on to još
nije znao – Gospodin će ga potvrditi
za poglavara Crkve unatoč tome što
ga je tri puta zanijekao tijekom
muke. „Iskustvo grijeha ne bi nas,
dakle, trebalo navesti na sumnju u
naše poslanje. Svakako naši grijesi
mogu otežati prepoznavanje Krista.



Stoga se moramo suočiti s vlastitim
osobnim nevoljama, tražiti
pročišćenje. Ali znajući da nam Bog
nije obećao apsolutnu pobjedu nad
zlom tijekom ovog života, već traži
od nas da se borimo.“ (5)

Kad su stigli do vrha Tabora, Petar je
zastao da promatra panoramu.
Možda su ti trenuci pozvali u
sjećanje sliku starih proroka koji na
vrhu planine pronalaze Boga. Takvo
mjesto, s kojeg se vidi beskrajno
prostranstvo stvorenog svijeta koji se
gubi izvan obzora vida, neizbježno
navodi na razmišljanje o veličini
Boga.

Odjednom je Petar shvatio da s
Isusom nešto nije u redu. „I dok se
molio, izgled mu se lica izmijeni," (Lk
9,29), „zasja kao sunce" (Mt 17,2).
Također „haljine mu postadoše
sjajne, bijele veoma – nijedan ih
bjelilac na zemlji ne bi mogao tako
izbijeliti“ (Mk 9,3). Trojica apostola



vidješe dva čovjeka kako se
pojavljuju pokraj Isusa i započeše s
njim razgovarati. Shvatili su da su
„Mojsije i Ilija. Ukazali se u slavi i
razgovarali s njime o njegovu
Izlasku, što se doskora imao ispuniti
u Jeruzalemu." (Lk 9,30-31).

Dok ih je Petar slušao kako
razgovaraju, možda se sjetio da je
Sveto pismo već najavilo da će Mesija
patiti. „Zlostavljahu ga, a on puštaše,
i nije otvorio usta svojih. K’o jagnje
na klanje odvedoše ga; k’o ovca,
nijema pred onima što je strižu, nije
otvorio usta svojih.” (Iz 53,7). „sve
kosti svoje prebrojiti mogu, a oni me
gledaju i zure u me. Haljine moje
dijele među sobom i kocku bacaju za
odjeću moju.” (Ps 22,18-19). Sada sve
odgovara. Napokon će početi
shvaćati značenje tih tajanstvenih
riječi koje su ga navele da prekori
Isusa. Mesija je bio kralj, ali ne na
ljudski način, nego raspeti kralj.
„Njegovo blistavo lice i njegova



sjajna odjeća, koja anticipira sliku
uskrslog, nudi ovim prestrašenim
ljudima svjetlo, svjetlo nade, svjetlo
koje probija tamu: smrt neće biti kraj
svega, jer će se otvoriti slavi
uskrsnuća. Isus, dakle, naviješta
svoju smrt, odvodi ih na goru i
pokazuje im što će se dogoditi
sljedeće, uskrsnuće.“ (6) Strašni križ,
dakle, neće imati posljednju riječ.
Gospodin je na to mislio kad ga je
prekorio da ne misli na Božje stvari.
Za Petra je razapinjanje na križ bilo
znak smrti i neuspjeha, ali za Isusa
ono će biti znak života i spasenja.

U najmračnijoj noći

Kad su Mojsije i Ilija prestali
razgovarati, Petar se nije mogao
suzdržati: „Gospodine, dobro nam je
ovdje biti. Ako hoćeš, načinit ću
ovdje tri sjenice, tebi jednu, Mojsiju
jednu i Iliji jednu.” (Mt 17,4). Svatko
od nas rekao bi istu stvar. Kad jasno
uočimo Božju blizinu, doživljavamo



radost za koju bismo željeli da traje u
nedogled. Nešto slično događa se i
kad doživimo neki posebno ugodan
trenutak: nekoliko dana odmora,
obiteljsko okupljanje, plan s
prijateljima... Ali sve to, kao i epizoda
s Tabora, ima početak i kraj. Pokušaj
njihovog ovjekovječenja, osim što je
nemoguć, odveo bi nas od stvarnosti
i spriječio da s vedrinom i mirom
dočekamo trenutke u kojima se
kraljevstvo Božje čini skrivenim.

Gospodin je dopustio Petru, Jakovu i
Ivanu da promatraju njegovu slavu
kao predokus muke, kako bi je mogli
živjeti s vjerom i nadom u uskrsnuće.
„Isus želi da ovo svjetlo obasja
njihova srca kada prolaze kroz gustu
tamu njegove muke i smrti, kada im
je sablazan križa nepodnošljiva. Bog
je svjetlo, a Isus želi svojim najbližim
prijateljima dati iskustvo tog svjetla
koje prebiva u njemu. Stoga će nakon
ove epizode on biti unutarnje svjetlo
u njima, sposobno zaštititi ih od



napada tame. Čak i u najtamnijoj
noći Isus je svjetlo koje se ne
gasi.“ (7)

Kad se križ pojavi u našim životima,
možemo se prisjetiti svih onih
susreta s Kristom na Taboru, u
kojima smo posebno uočili sreću
hodanja uz njega. I tada, iako možda
imamo dojam da su ta sjećanja dio
prošlosti koja se neće vratiti, znamo
da Bog ne pušta svoju ruku.
„Ponekad, kad sve ispadne suprotno
od onoga što smo zamislili, spontano
nam dođe na usta: Gospodine, sve
tone, sve, sve...! Došlo je vrijeme da
se naš vapaj ispravi: Ja ću s tobom
napredovati sigurno, jer ti si ista
snaga: Quia tu es, Deus, fortitudo
mea (Ps 42,2).“

„Molio sam te da usred svojih
zanimanja ustrajno pokušavaš podići
svoje oči k nebu, jer nas nada tjera
da se držimo za onu čvrstu ruku koju
nam Bog neprestano pruža, kako ne



bismo izgubili nadnaravno gledište;
također kada se strasti uzdignu i
napadnu nas da nas okuju u sitnu
redutu našeg ega, ili kada – s
djetinjom taštinom – osjećamo da
smo središte svemira. Živim uvjeren
da, bez dignutog pogleda, bez Isusa,
nikad ništa neću postići; i znam da
moja snaga, da nadvladam sebe i
pobijedim, dolazi iz ponavljanja onog
vapaja: Sve mogu u onome koji me
jača (Fil 4,13), koji prima Božje
sigurno obećanje da neće napustiti
svoju djecu, ako njegova djeca ne
napuste njega.“ (8)

* * *

Petar „dok je još govorio, gle, svijetao
ih oblak zasjeni, a glas iz oblaka
govoraše: »Ovo je Sin moj, Ljubljeni!
U njemu mi sva milina! Slušajte
ga!«“ (Mt 17,5). Trojica učenika,
prestrašena onim što su upravo čuli,
padoše ničice. Isus im priđe i



dotaknuvši ih reče: „Ustanite, ne
bojte se" (Mt 17,7).

Dok su se spuštali niz planinu, Petar
je razmišljao o svemu čemu je
svjedočio u posljednjih nekoliko
dana. Počeo je shvaćati da „sve
patnje sadašnjega vremena nisu
ništa prema budućoj slavi koja se
ima očitovati u nama" (Rim 8,18):
koliko god Mesija morao trpjeti,
njegova će pobjeda biti mnogo veća.
Međutim, još je morao prijeći dug put
da u potpunosti shvati značenje ovih
epizoda.

Mnogo godina kasnije, u ozračju
stalne prijetnje novonastaloj Crkvi,
Petar će napisati pismo prvim
kršćanima u kojem će ih ohrabriti da
ne gube nadu usred poteškoća:

„Ta nismo vam navijestili snagu i
dolazak Gospodina našega Isusa
Krista slijedeći izmudrene priče,
nego kao očevici njegova veličanstva.
Od Oca je doista primio čast i slavu



kad mu ono od uzvišene Slave
doprije ovaj glas: Ovo je Sin moj,
Ljubljeni moj, u njemu mi sva milina!
Taj glas, koji s neba dopiraše, čusmo
mi koji bijasmo s njime na Svetoj
gori. Tako nam je potvrđena
proročka riječ te dobro činite što uza
nju prianjate kao uza svjetiljku što
svijetli na mrklu mjestu – dok Dan ne
osvane i Danica se ne pomoli u
srcima vašim. " (2Pet 1,16-19).

(1) Sveti Josemaría, Kovačnica, 1.

(2) Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 77.

(3) Papa Franjo, Angelus, 28-II-2021.

(4) Ibid

(5) Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 114.



(6) Papa Franjo, Angelus, 28-II-2021.

(7) Benedikt XVI., Anđeo Gospodnji,
4. ožujka 2012.

(8) Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 213.

Jaime Moya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/svjetlo-koje-se-ne-gasi-
ispovijed-u-cezareji-i-preobrazenje/

(19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/svjetlo-koje-se-ne-gasi-ispovijed-u-cezareji-i-preobrazenje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/svjetlo-koje-se-ne-gasi-ispovijed-u-cezareji-i-preobrazenje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/svjetlo-koje-se-ne-gasi-ispovijed-u-cezareji-i-preobrazenje/

	Svjetlo koje se ne gasi: ispovijed u Cezareji i preobraženje

