
opusdei.org

Sveti Josemaría, u
Bogu i s nama

Odnos sa svecem i s karizmom
je tajanstveni razgovor sa
nečim živim. Kako možemo
slušati što ima za reći našem
svijetu u različitim razdobljima
povijesti?

28.04.2025.

Toga je dana sveti Josemaría napunio
sedamdeset i dvije godine. Bio je 9.
siječnja 1974. i grupa ljudi iz Opusa
Dei okupila se s njim u dnevnoj sobi s
pogledom na Viale Bruno Buozzi na
trenutak obiteljskog razgovora.



Prisutni to nisu znali, ali bio je to
pretposljednji rođendan koji će
provesti na ovoj zemlji. Radost
slavlja lebdjela je u zraku, a zbog
posebne intimnosti trenutka vladalo
je iščekivanje tog druženja. Sveti
Josemaría je započeo govoreći:
„Nisam želio ništa pripremiti prije
nego što dođem razgovarati s vama...
Radije neću ništa pripremati",
ustrajao je dok je sjeo, „iako me
ponekad malo znate povući za
jezik."(1)

Prošlo je više od dvadeset godina
otkako smo proslavili stotu obljetnicu
rođenja svetog Josemarije. Nedavno
je proslavljena stota obljetnica
njegova svećeničkog ređenja. I time
bismo mogli reći da ulazimo u
završnu dionicu obilježavanja stote
obljetnice osnutka Opusa Dei.
Vrijeme prolazi, svašta se dogodi u
sto godina, svijet se promijeni.
Komunikacije, prijevoz, zabava,
medicina, obrazovanje i mnoge



druge stvari danas bi bile
nezamislive na početku 20. stoljeća.
„U stotinu godina društvo i Crkva su
se jako razvili, pa tako i Opus Dei,
budući da je dio njih", istaknuo je
prelat Opusa Dei u intervjuu. Nismo
ravnodušni prema fenomenima
poput globalizacije, feminističkog
osvajanja javnog prostora, nove
profesionalne i obiteljske dinamike
itd. (2)

U ovom kontekstu obljetnica i
promjena, logično je zapitati se, po
njegovim riječima, kako se možemo
oslanjati na riječi svetog Josemarije u
svakom trenutku povijesti? Ako
„sveci koji su već stigli pred Božju
prisutnost održavaju s nama veze
ljubavi i zajedništva" (3), kako
možemo danas slušati utemeljitelja
Opusa Dei u svijetu toliko različitom
od onoga u kojem je živio?

Život koji ne ostaje u prošlosti



Prva audijencija don Álvara del
Portilla, nasljednika svetog
Josemarije, kod svetog Pavla VI.
održana je 5. ožujka 1976., samo
dvije godine nakon spomenutog
okupljanja. Rimski je prvosvećenik
ukratko govorio o utemeljitelju
Opusa Dei, posebno o njegovom
velikodušnom odgovoru na karizme
primljene od Boga, sve dok nije
savjetovao: „Kad god morate riješiti
neku stvar, stavite se pred Božju
prisutnost i zapitajte se: u ovoj
situaciji, što bi moj utemeljitelj
učinio?" (4) Razgovor se zatim
nastavio vrtjeti oko nekih anegdota
iz života svetog Josemaríje, na što je
sveti Pavao VI. konačno upitao: „Jesi
li sve to zapisao?" „Da, Sveti Oče",
odgovorio je don Alvaro; i ne samo
da je napisano, nego je i snimljeno u
filmovima. I Papa je potvrdio: „Ovo je
blago, ne samo za Opus Dei, nego za
cijelu Crkvu."(5)



Zahvaljujući radu mnogih ljudi,
imamo obilje izvora tako da svi
zainteresirani mogu steći dublje
razumijevanje života utemeljitelja
Opusa Dei. Nadalje, prije više od
dvadeset godina osnovan je Povijesni
institut San Josemaría Escrivá de
Balaguer. Promiče istraživanje
njegova života i trenutno uređuje i
objavljuje njegova cjelokupna djela.
Međutim, je li dovoljno temeljito
poznavati život svetog Josemarije da
bismo bili njegovi suvremenici? Je li
dovoljno njegovu propovijed dovesti
do naših dana, audio i video, pa da
zaživi u našem vremenu? Je li
moguće da kada se pitamo "što bih ja
po tom pitanju" ne nalazimo
odgovor?

Kad se udubimo u ova pitanja, mogli
bismo naići na neke izazove.
Svakako, život svetog Josemarije
moguće je promatrati kao nešto što
pripada samo prošlosti, prošlosti koja
postaje sve dalja kako prolaze godine



kojih je sada stotinu. Postoji opasnost
pomisliti da bi netko doista mogao
nazreti nekoliko dodirnih točaka sa
sadašnjošću ili neznatne sličnosti sa
svijetom u kojem živimo; da bismo
mogli pronaći konkretne primjene za
naše dane, kojih je sve manje... ali
bez da nam je bit njihova značenja za
život suvremena. Zapravo, ponekad
ljudima može biti teško razumjeti čak
i riječi, izraze ili stavove koji
zahtijevaju pojašnjenje, bilješku s
objašnjenjem koja ih
kontekstualizira.

Postoji još jedna opasnost,
uobičajena kada se radi o povijesnoj
ličnosti, a to je da se uzme dio za
cjelinu. Uz toliko materijala, nije
iznenađujuće da se mogu izrezati
riječi koje naizgled govore jedno, a
suprotno; ili da stereotipna,
redukcionistička ideja misli osobe
koja je to rekla može proizaći iz tog
fragmenta; ili da se isti značaj pridaje
riječima ili zapisima koji ga nemaju,



kao što su neformalne riječi u
usporedbi s dokumentom o
formaciji. Isto se može dogoditi s
odlukama ili direktivama koje
odgovaraju specifičnom povijesnom
kontekstu i koje, iako ostaje duh koji
ih je motivirao, nisu nužno
primjenjive na sva razdoblja.

I sam osnivač Opusa Dei bio je
svjestan tih opasnosti. On sam,
govoreći o povijesti te karizme koju
je Bog želio za naš svijet, rekao je:
„Gospodin je doveo Djelo naprijed
unatoč tako lošim instrumentima kao
što sam ja. Ali ponekad, osjećam bol
u srcu kada pomislim da će možda
biti moguće sve ovo uzeti - to se
sigurno neće dogoditi vašoj
najstarijoj braći - i gledati to, da, s
ljubavlju i entuzijazmom, ali kao da
gledam arheološki nalaz, drevni
komad. Ja se nadam da shvaćaju da
je sve rezultat rijeke suza, puno krvi i
molitve i žrtve.“ (6) A potonje se
može primijeniti na svaki povijesni



trenutak: Opus Dei je pozvan biti
rijeka života koja izvire iz Boga i
uvijek ide prema budućnosti.

U tom smislu, nužan je razborit
odnos prema životu i prema svim
učenjima svetog Josemarije kako
bismo živjeli od njegova duha, a da
ne ostanemo zarobljeni u nekoj
maloj nedoumici. Nadalje, logično,
sam pokušaj kontekstualizacije nije
dovoljan da bi se svaka generacija
osjećala izazvanom porukom svetog
Josemarije. Hranjenje životom danas
nije samo pokušaj povijesnog
objašnjenja. Odnos sa svecem i
karizmom je tajanstveni odnos sa
nečim živim.

Rijeka života koja dolazi od Krista

Ali kako riječi iz prošlosti, iz
drugačijeg povijesnog konteksta,
mogu uvijek biti relevantne? Kako
Duh Sveti može nastaviti govoriti
svakoj generaciji na temelju učenja
utemeljitelja ili sveca? Papa Franjo je



prije nekoliko godina predložio Crkvi
razmišljanje o liku svetog Franje
Saleškog, na četristotu obljetnicu
njegove smrti, jer je to život „koji se
svakome od nas iznova daruje."(7)
Isto je učinio i sveti Ivan Pavao II.,
kada je predstavio „kao Božji dar
našemu vremenu, život i
svjedočanstvo sestre Faustine
Kowalske."(8) Sveta Terezija
Benedikta od Križa dobila je važnu
nagradu - prosvjetljenje od Boga
kada je čitala svetu Tereziju od Isusa.
Isto se dogodilo svetom Augustinu
kada je došao u dodir sa životom
svetog Antuna; a rekonvalescenta
svetog Ignacija Lojolskog posebno su
dojmili likovi svetog Franje i svetog
Dominika. Postoji nešto u životima
onih koji su već u Božjoj prisutnosti,
kao što je slučaj sa svetim
Josemarijom, što ih nadahnjuje da
propituju bilo koje vrijeme.

Isus je uvijek učio da je naš Bog Bog
živih; da, nekako, njegove riječi



uvijek donose nešto novo. Možemo
se prisjetiti scene saduceja koji su
htjeli iskušati Isusa pričom o braku,
potomstvu i vezama nakon smrti, na
što je Isus odgovorio: „Gadno griješiš.
Bog nije Bog mrtvih, nego živih" (usp.
Mk 12, 27). Slično kao u tom
zamršenom slučaju, Kristovo
uskrsnuće je ključ stvari koju
razmatramo. Otkrivanje načina na
koji Bog djeluje kroz povijest
temeljno je za razumijevanje što
znači da je sveti Josemaría naš
suvremenik, da je njegov život dio
žive povijesti Crkve, prošlosti,
sadašnjosti i budućnosti. Kako kaže
Joseph Ratzinger, „u prošloj riječi – u
djelu koje nam je sveti Josemaría
ostavio, možemo misliti – možemo
uočiti pitanje o njegovom današnjem
vremenu; u ljudskoj riječi odjekuje
nešto veće.“(9) Uz pomoć Duha
Svetoga Crkva uči pronalaziti
odgovore iz izvora Objave na uvijek
nove situacije. Na analogan način,
također uz pomoć Duha Svetoga,



karizma može osvijetliti uvijek nove
situacije u kojima se nalazi.

Kad je jedna karizma Crkve u dodiru
s poviješću, s ljudima od krvi i mesa,
s njihovim brigama i snovima, ono
što Isus govori o toj osobi koja
konačno otkriva logiku Kraljevstva
nebeskog postaje stvarnost, jer „on iz
svoje riznice iznosi novo i staro" (Mt
13,52). Ovo je proces u kojem će biti
vrijedno ne zaboraviti neke riječi
samog svetog Josemarije: uvijek
ćemo morati djelovati „imajući na
umu da promjena u povijesnim
okolnostima - s modifikacijama koje
uvodi u konfiguraciju društva - može
učiniti da ono što je bilo pravedno i
dobro u danom trenutku prestane
biti takvim. Stoga, ta konstruktivna
kritika mora biti neprestana u vama,
što onemogućuje paralizirajuće i
pogubno djelovanje inercije.“ (11)

Nakon što je već podijelio puninu
života u Kristu, sveti Josemaría nije



udaljen stotinu godina, nego je
prisutan među nama i nastavlja nam,
na različite načine, prenositi duh koji
mu je Bog povjerio, kako bi ljudi svih
vremena, nadahnuti tim svjetlom,
mogli osvijetliti vlastitu povijesnu
situaciju. U tom smislu, jedna
odgovornost u ovom zadatku bit će
naučiti razlikovati u riječima ili
stavovima utemeljitelja Opusa Dei
ono što pripada njegovom
povijesnom kontekstu, njegovom
osobnom karakteru, njegovom
mišljenju u specifičnoj situaciji, itd.,
od onoga što čini dio karizme koju
želi Bog. Potrebno je naučiti
razlikovati ono što je čisto povijesno
u svetom Josemariji od one vatre
koju je u njemu rasplamsao Duh
Sveti, a koja nužno ima veze s bitnim
značajkama Opusa Dei. U ovom
normalnom zadatku razlučivanja,
Crkva i oni koji vode Djelo imat će
izazovan zadatak, uz pomoć Boga i
svih onih koji su primili ovaj duh, da
uvijek vode ovaj proces.



Utemeljitelj koji se skriva da bi Bog
mogao zasjati

Mnogi su sveci izrazili želju da s neba
nastave poslanje koje su vršili na
zemlji. O svetoj Tereziji od Djeteta
Isusa, papa Franjo je nedavno
napisao: „Preobrazba koja se u njoj
dogodila omogućila joj je da prijeđe
iz žarke želje za nebom u stalnu i
gorljivu želju za dobrom svih, što je
kulminiralo u snu da u nebu nastavi
svoju misiju da ljubi Isusa i učini ga
ljubljenim. U tom smislu, u jednom
od svojih posljednjih pisama napisala
je: "Uvjerena sam da neću biti
neaktivna na nebu. Želja mi je i dalje
raditi za Crkvu i za duše." I tih istih
dana rekla je izravnije: "Provest ću
svoje nebo na zemlji do svršetka
svijeta. Da, želim provesti svoje nebo
čineći dobro na zemlji (…). Bog mi ne
bi dao tu želju da činim dobro na
zemlji nakon svoje smrti, da je ne
želim ostvariti.”“(11)



Na vrlo sličan način, sveti Josemaría
također je imao ovo uvjerenje.
„Ponavljao nam je“, piše don Alvaro
u jednom od svojih pisama,
„godinama, prilično često i svojim
uobičajenim izuzetno iskrenim
tonom, u očinskom povjerenju: Kad
umrem, stvari će ići još bolje, jer
ovdje više nisam ništa drugo nego
smetnja; i s Neba ću vam moći bolje
pomoći.“(12) Prošlo je gotovo pedeset
godina od fizičke prisutnosti svetog
Josemarije na ovoj zemlji, trenutak
kada je započelo razdoblje
kontinuiteta i novosti u Opusu Dei, „s
tom velikom opipljivom prazninom,
ali s vrlo intenzivnom nadnaravnom
učinkovitošću“ (13); s materijalnom
odsutnošću svog utemeljitelja, ali s
njegovom duhovnom prisutnošću jer
je sada blizu Boga. Kako ga nastaviti
vući za jezik? Kako otkriti što bi on u
svakom trenutku učinio da živi u
našem vremenu, da voli vrijeme u
kojem živimo?



Možda je ključ upravo u toj „velikoj
osjetilnoj praznini“ koja je fizička
odsutnost svetog Josemarije, a koja
mu sada omogućuje da u potpunosti
ostvari moto svog života: „Skrivanje i
nestajanje je moja stvar, neka samo
Isus svijetli.“(14) Na tom putu
nećemo u osnivaču Opusa Dei vidjeti
samo nekoga tko utjelovljuje obilježja
vremena u kojem je živio i koga
fizički nasljedujemo. Više nego živjeti
poput njega, radi se o životu s njim u
Kristu, uvijek na nov način nadahnut
duhom koji je Bog nadahnuo u nama.
Sam sveti Josemaría nekoliko je puta
rekao da se trebamo sjetiti da je u
svakom dobu uvijek Krist taj kojeg
moramo nasljedovati. Riječ je o tome
da živimo vlastitu povijesnu
situaciju, sve velike i male epizode
života, "cum Petro ad Iesum per
Mariam" (15) kao kontemplativci
usred svijeta, u tom božanskom
dijalogu, dobro ukorijenjenom u
Crkvi, jer samo tako čovjek može biti
trajan.



„Ulazak u more svijeta", rekao je
prelat Opusa Dei, „ne znači
prilagođavanje poruke ili duha
okolnostima trenutka, jer Evanđelje
već u sebi sadrži sposobnost
rasvjetljavanja svih situacija.
Naprotiv, to je poziv za svakoga od
nas, s našim duhovnim i
intelektualnim resursima, našim
profesionalnim vještinama ili našim
životnim iskustvom, a također i s
našim ograničenjima i nedostacima,
da težimo pronalaženju načina da
više surađujemo i u golemoj zadaći
postavljanja Krista na vrh svih
ljudskih aktivnosti, potrebno je
dubinski poznavati vrijeme u kojem
živimo, mogućnosti koje ga
karakteriziraju i ograničenja i
nepravde, koje ga pogađaju“ (16).

***

Sveti Josemaría govorio je, govoreći o
Opusu Dei, da je „sve učinjeno i sve
ostaje da se učini." U vrijeme njegove



kanonizacije Crkva je prihvatila i
potvrdila, zahvaljujući njegovu
svetom životu, karizmu koja mu je
povjerena kao utemeljitelju. Stoga
nas njegov život, koji nadilazi smrt i
prolazi kroz povijest, s neba
nadahnjuje da svatko od nas bude
Opus Dei. Vidjeli smo da ponekad,
kada je dolazio na sastanke sa svojim
sinovima i kćerima, nije ništa
pripremao, jer se radije prepuštao
pitanjima prisutnih. Ista stvar
nastavlja se događati i danas: sveti
Josemaría spreman je dopustiti da ga
zavedu oni od nas koji živimo u
vremenu vrlo različitom od njegova.
Ali da bismo to učinili, morat ćemo
otkriti vlastite brige i zatim ih ispitati
u svjetlu Krista, kroz duh osnivača
Opusa Dei. Sveti Josemaría, živeći u
vječnoj Božjoj novosti, ne dijeli
recepte iz prošlosti, nego uvijek izlazi
u susret sadašnjosti, kako bi gradio
budućnost.



(1) Sjećanja na Hernána Salceda.

(2) Monsinjor Fernando Ocáriz,
Intervju s El Mercuriom iz Čilea, 28-
VII-2024.

(3) Francisco, Gaudete et Exsultate,
br. 4.

(4) Blaženi Alvaro del Portillo, Riječi
izgovorene na obiteljskom
okupljanju. AGP, Biblioteka, P01,
1976., str. 281.

(5) Isto, str. 284.

(6) Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog sastanka, 14-VI-1972.

(7) Franjo, Totum amoris est, 28-
XII-2022.

(8) Sveti Ivan Pavao II., Homilija za
proglašenje svetom bl. Marije
Faustine Kowalske, 30-IV-2000.

(9) Benedikt XVI., Isus iz Nazareta.
Prvi dio. Uvod.



(10) Sveti Josemaría, Pismo 29, br. 18.

(11) Franjo, Nagovor. Ap. C’est la
confiance, 15-X-2023, nn. 42-44
(prikaz, stručni).

(12) Blaženi Alvaro del Portillo,
Obiteljska pisma II, br. 52. AGP,
Biblioteka, P17.

(13) Isto, br. 64.

(14) Sv. Josemaría, Pismo u povodu
njegova zlatnog svećeničkog jubileja,
28-I-1975.

(15) Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
647.

(16) Monsinjor Fernando Ocáriz,
Poruka, 7-VII-2017.

Hernán Salcedo Plazas i Andrés
Cárdenas Matute



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/sveti-josemaria-u-bogu-i-s-

nama/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/sveti-josemaria-u-bogu-i-s-nama/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sveti-josemaria-u-bogu-i-s-nama/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sveti-josemaria-u-bogu-i-s-nama/

	Sveti Josemaría, u Bogu i s nama

