
opusdei.org

Sveti Josemaría i
uloga svetog Josipa u
kršćanskom životu

Članak koji je obljavljen u
časopisu Romana (br. 59.), koji
je napisao vlč. Lucas Mateo
Seco kratko prije smrti u veljači
2014. Uz blagdan sv. Josipa 19.
ožujka, Crkva slavi i sv. Josipa
radnika 1. svibnja.

17.03.2020.

Sveti Josemaría i Uloga svetog
Josipa u Kršćanskom životu



napisao: Lucas F. Mateo-Seco

1.Uvod

Pobožnost prema svetom Josipu bila
je duboko ukorijenjena u duši svetog
Josemaríje od rane dobi. Prisjećajući
se kako je 1934. svetom Patrijarhu
povjerio svoje napore zadobivanja
dozvole za svetohranište u prvom
centru Opusa Dei u Madridu, 1971. je
zabilježio: „Već sam duboko u duši
imao pobožnost prema svetom Josipu
koju sam prenio na vas.“[1] I trsio se
zadržati živom i gorljivom tu
pobožnost do kraja svojeg života,
gledajući kako doživljava snažan rast
u njegovim zadnjim godinama. [2]

U tri točke posvećene svetom Josipu
u njegovom ranom djelu, Put, već
vidimo neke od teoloških razloga
njegove snažne pobožnosti. U broju
559 piše: „Sveti Josip, Poočim Kristov,
također je tvoj Otac i Gospodin. Utječi
se njemu.“ [3] Snaga kojom svetog

• 



Josipa zove Kristovim Poočimom
ovdje je značajna.

U kasnijem tekstu, homiliji održanoj
19. ožujka 1963., u potpunosti
posvećenoj svetom Josipu [4],
objašnjava smisao kojim priča o
njegovom očinstvu, slijedeći dobro
poznate riječi svetog Augustina iz 
Propovijedi 51, 20: „Gospodin nije
potekao od Josipovih bedara. No bez
sumnje je po pobožnosti i iz
djelotvorne Josipove ljubavi od
Djevice Marije rođen sin, koji bijaše
Sin Božji.“ [5] Očinstvo svetog Josipa
prema Isusu nije očinstvo po tijelu,
već stvarno i jedinstveno očinstvo
izraslo iz njegovog iskrenog braka s
Djevicom Marijom i iz njegove
jedinstvene zadaće.

U upravo citiranoj homiliji, sveti
Josemaría je rekao: “zato ga već
mnogo godina zazivam osobito
srdačno Oče naš i Gospodine.'“ [6] I
objašnjava: „Jer sveti je Josip zaista



naš Otac i Gospodin. One koji ga
štuju on brani i prati na njihovu
zemaljsku isto kako je štitio i pratio
još nejakog Isusa.“ [7] U kritičkom
povijesnom izdanju Puta, Pedro
Rodriqez pretpostavlja da je sveti
Josemaría možda preuzeo izraz „otac
i gospodin“ od svete Tereze Avilske,
„koja je imala toliko veliki utjecaj na
pobožnost prema svetom Josipu, ne
samo među karmelićanima, već u
cijeloj Crkvi. [8]

U Putu, posljedice tog očinstva
osobito se pokazuju u utjecaju svetog
Josipa na „nutarnji život“. U broju
560 čitamo: „Naš Otac i Gospodin
sveti Josip Učitelj je nutarnjeg života.
– Stavi se pod njegovu zaštitu i osjetit
ćeš djelotvornost njegove moći.“ I u
broju 561: „O svetome Josipu kaže
sveta Terezija u svojem životopisu,:
'Tko ne nađe Učitelja koji bi ga
naučio molitvi, neka uzme ovoga
slavnog Sveca za učitelja i ne će
pogriješiti na putu.' Savjet dolazi od



iskusne duše. Slijedi ga.“ Razlog radi
kojeg sveti Josemaría daje ova dva
savjeta je blizak i stalni kontakt
svetog Josipa s Isusom i Marijom,
kroz godine uz njih.

Tri citirane točke iz Puta stavljaju
pristup svetog Josemaríje svetom
Josipu u dvije bitne koordinate:
istinu njegovog očinstva prema Isusu
i utjecaj svetog Patrijarha na povijest
spasenja. Ove točke svjedoče zreloj
teološkoj uvjerenosti u važnost
svetog Josipa još od najranijih
tekstova, ocrtanih u jasnom i
čvrstom načinu na koji svetog Josipa
zove Isusovim ocem bez ikakvog
kolebanja. [9]

2. Čvrsta prijašnja tradicija

Razboritim i preciznim jezikom koji
je bio njegova značajka, sveti
Josemaría postaje dio čvrstih
crkvenih tradicija teološkog
razmatranja i pobožnosti prema
svetom Patrijarhu. Njegova bogata i



čvrsta razmatranja o svetom Josipu
idu ruku pod ruku s oplemenjenom
pobožnošću nadahnutom Svetim
Duhom i svjesnošću stupanja čvrstim
teološkim tlom. [10]

Papa Pio IX je 1870. u dekretu 
Quemadmodum Deus (8. prosinca
1870.), proglasio svetog Josipa
Zaštitnikom univerzalne Crkve, a 15.
kolovoza 1889. je Leo XIII objavio
svoju encikliku Quamquam pluries
posvećenu svetom Patrijarhu. U toj
enciklici Leo XIII velikom teološkom
snagom pojašnjava razloge zašto se
sveti Josip može smatrati Zaštitnikom
univerzalne Crkve.

Prvi razlog koji Papa spominje je da
je sveti Josip suprug Naše Gospe i
stoga otac Isusov, dobra – bonum
prolis – tog braka. Za Papu, istinitost
braka između Naše Gospe i svetog
Josipa prihvaća se bez ikakve sumnje
i vodi direktno istini Josipova
očinstva nad Isusom. Obje stvarnosti



– brak i očinstvo –tvore dvije bitne
značajke božanskog poziva svetog
Josipa. Bio je pozvan izvršiti ta dva
zadatka koja je u sebi želio Bog, u
njihovoj ispravnoj vrijednosti. U tom
je pozivu našao razlog za ostale
milosti koje je sveti Josip primio,
najvažniji razlog za „njegovo
dostojanstvo, njegovu svetost,
njegovu slavu.“ [11]

Za Lea XIII, brak svetog Josipa s
našom Gospom je ključ
razumijevanja njegovih uzvišenih
darova jer istina i savršenstvo tog
braka „zahtijeva“ sudjelovanje u
njegovima dobrima i, posebno, u 
dobru potomka, iako nastalog
djevičanski. Papa taj brak zove
„najintimnijim od svih saveza, koji iz
svoje biti otkriva zajednicu darova
koje primaju oni koji su u njemu
spojeni“, te kaže da je sveti Josip dan
našoj Gospi ne samo kao „životni
suputnik, svjedok njezina
djevičanstva, zaštitnik njezine časti“,



već i kao sudionik u njenom
„uzvišenom dostojanstvu“. Tada je
on „legitiman i prirodan zaštitnik
Svete Obitelji.“ [12]

Leo XIII ovdje nastavlja nit misli koju
su već izrazili sveti Ambrozije i sveti
Augustin, a koja ima najčišću
formulaciju kod svetog Tome
Akvinskog: između Blažene Djevice
Marije i svetog Josipa bio je pravi i
savršeni brak. Uzimajući u obzir
trajno djevičanstvo naše Gospe, neki
su stari pisci imali poteškoća s
prihvaćanjem ovog saveza kao
pravog braka. [13] Ovo se kolebanje
raspršilo u korist autentičnosti braka,
među ostalim razlozima, radi jasnog
stajališta koji su zauzeli sveti
Ambrozije [14] i sveti Augustin [15].
Međutim, važni autori poput svetog
Bernarda (+1153.) bili su još vrlo
oprezni u potvrđivanju braka svetog
Josipa i Blažene Djevice, ili ga nisu
prepoznali kao ključan element u
teologiji svetog Josipa [16]. Stajalište



svetog Tome Akvinskog (+1274.) ne
ostavlja mjesta sumnji: savez između
Josipa i Marije bio je istinski i
savršeni brak, jer je uključivao
ženidbeni savez njihovih duša. [17]

Ne bismo trebali zaboraviti da je
pogled na zajednicu Josipa i Marije
kao na pravi brak u skladu s jezikom
korištenim u Novom Zavjetu, koji se
ne ustručava nazvati Mariju ženom
Josipovom. Novi Zavjet također ne
dopušta nejasnoću u vezi Gospinog
djevičanstva, čak ni na mjestima gdje
ju nazivaju Josipovom ženom (vidi,
npr. Mt 1, 16-25); niti se ne ustručava
nazvati Josipa Isusovim ocem, ili ga
prikazati kao takvog (vidi, npr. Lk 2,
21-49).

3. Sveti Josip u učenjima svetog
Josemaríje

Od svojih najranijih zapisa sveti
Josemaríja opisuje svetog Josipa kao
mladog muškarca, možda malo
starijeg od naše Gospe, ali pun snage



i jakosti: „Sveti Patrijarh nije bio
starac, već mlad, jak, čestit čovjek,
veliki ljubitelj vjernosti, čovjek s
hrabrošću. Sveto ga Pismo opisuje
samo jednom riječju: pravedan (vidi 
Mt 1, 20-21). Josip je bio pravedan
čovjek, čovjek pun svih vrlina, kako
je bilo i prikladno za nekoga tko je
trebao biti Božji zaštitnik na
zemlji.“ [18]

Iza tih riječi stoji uvjerenje da Bog,
dajući poziv, daje milosti prikladne
za onog koji ga dobiva, te je stoga
obdario svetog Josipa svim darovima
prirode i milosti koji su ga učinili
prikladnim suprugom naše Gospe i
glavom Svete Obitelji.

Naglasak svetog Josemaríje na
Josipovoj mladosti ima potporu u tri
temeljna razloga: u
zdravorazumskom čitanju Svetog
Pisma (koje njegov brak s našom
Gospom predstavlja kao nešto
normalno, a brak mlade djevojke i



starca ne bi se smatrao normalnim);
u zajednici duša svojstvenoj braku
(ljubav koja je postojala među njima);
i iznad svega u uvjerenju da sveta
čistoća nije pitanje dobi već proizlazi
iz ljubavi.

„Ne slažem se s tradicionalnom
slikom svetog Josipa kao starca, iako
je ona možda potaknuta željom da se
naglasi trajno Marijino djevičanstvo.
Vidim ga kao snažnog mladog
čovjeka, možda nekoliko godina
starijeg od naše Gospe, ali na
vrhuncu života i rada. Ne morate
čekati starost i beživotnost da bi
živjeli krijepost čistoće. Čistoća
proizlazi iz ljubavi, a snaga i radost
mladosti nisu prepreka plemenitoj
ljubavi. Josip je imao mlado srce i
mlado tijelo kada se oženio za
Mariju, kada je upoznao otajstvo
njezina božanskog materinstva, kada
je živio u njezinom društvu,
poštujući cjelovitost koju je Bog htio
dati svijetu kao još jedan znak da je



došao dijeliti život svojih
stvorenja.“ [19]

Za svetog Josemaríju bilo je
„neprihvatljivo“ prikazati Josipa kao
starog čovjeka radi ušutkavanja onih
koji imaju „zle misli“. [20] I bilo je
jednako neprihvatljivo sumnjati u
istinu njegovog braka s našom
Gospom, kao i ne uzimati u obzir
ljubav koja je između njih postojala.

Ljubav između svetog Josipa i naše
Gospe

Biskup Javier Echevarría je
vjerodostojan svjedok razmišljanja
svetog Josemaría o vezi između
Marije i Josipa, prenoseći riječi
usmjerene Našoj Gospi Guadalupskoj
u Meksiku 1970.: „Obitelj sačinjena
od čestitog, radišnog mladog čovjeka
i žene, tek nešto starije od djevojke: u
zarukama punim čiste ljubavi,
pronašli su u svojim životima plod
Božje ljubavi prema čovječanstvu. U
svojoj poniznosti ona ništa ne kaže.



Kakva lekcija svima nama, toliko
spremni kao uvijek hvaliti se našim
postignućima! Reagira istančanošću
čestitog čovjeka – koliko li je težak
trenutak morao biti kada je otkrio da
njegova, toliko sveta žena očekuje
dijete. A kako nije htio okaljati njezin
ugled, ostao je tiho, dok je razmišljao
kako da razriješi stvari, dok Božje
svjetlo, koje je bez sumnje tražio od
prvog trenutka, nije došlo na njega. I
bez oklijevanja prihvaća nebeski
plan.“ [21]

Autentičnost braka sa sobom donosi
stvarnost bračne ljubavi, živu želju
da život provedu zajedno i u
međusobnom samodavanju, stoga je
samo prirodno gledati ove značajke
kao važan dio braka između Josipa i
Marije. Bog je toj ljubavi dodao plod
maternice naše Gospe: Vječnog Sina
koji je postao čovjekom, koji je
izabrao roditi se u ljudskoj obitelji.



Kako smo vidjeli, sveti Josemaríja
uzima zdravo za gotovo da je brak
između Josipa i Marije istinski brak.
To ga dovodi do razmatranja o
ljubavi između dva supružnika:
„Sveti je Josip vjerojatno bio mlad
kada se oženio za našu Gospu, ženu
koja je tek izašla iz adolescencije. S
obzirom da je bio mlad, bio je vrlo
čist. I bio je takav radi svoje ljubavi.
Samo kada ispunimo naša srca
ljubavlju možemo biti sigurni da se
ne će pobuniti ili zastraniti, već ostati
vjerni najčišćoj Božjoj ljubavi.“ [22]

Za svetog Josemaríju ključ života
svake osobe, kao što je to bila u
životu svetog Josipa, je ljubav. U njoj
nalazimo razlog njegove snage,
vjernosti, čistoće. „Možete li zamisliti
reakciju svetog Josipa, koji je toliko
volio našu Gospu i poznavao njezinu
besprijekornu čistoću? Koliko je
morao patiti kada je vidio da očekuje
dijete! Smirilo ga je tek Božje
otkrivenje posredstvom Anđela.



Tražio je mudro rješenje: da ju ne
obeščasti, otići bez da išta govori. Ali
kakva tuga, jer ju je volio cijelom
svojom dušom. I zamislite njegovu
radost kada je saznao da je plod
njene maternice djelo Duha
Svetoga!“ [23]

Iako se ne usredotočuje na razlog
Josipovog unutarnjeg nemira, sveti
Josemaría pretpostavlja da se
sastojao u njegovom „ne viđenju“, a
ne u sumnji u krijeposti njegove
supruge. Nije znao što da radi. „Josip
je bio pravedan čovjek, čovjek pun
svih vrlina, kao što je i bilo prikladno
za nekog tko je trebao biti Božji
zaštitnik na zemlji. Na početku, kada
je otkrio da njegova Bezgrješna
Supruga nosi dijete, je bio zabrinut.
Vidio je Božju ruku u toj činjenici, ali
nije znao kako bi se trebao ponašati.
U svojoj čestitosti ju je mislio
napustiti u tajnosti, kako je ne bi
obeščastio.“ [24]



Josipova je bol, izgleda, bila sadržana
u tome da napusti svoju suprugu.
Sveti Josemaríja drži se čvrsto teksta
iz Novog Zavjeta, čitajući ga s vjerom
i zdravim razumom. Prema tekstu,
razlog Josipove brige je jasan:
njegova neupućenost u ono što se
zbiva, a koji je anđelova poruka
raspršila. Josipova ljubav i
poznavanje Marije ga je dovelo do
toga da misli da je u taj događaju,
koji ne razumije, uključen Bog. Sveti
Josemaría ovdje predlaže ono što su
mnogi egzegeti rekli: da Josipova
sumnja nije bila vezana uz krijepost
naše Gospe, već uz to kako bi trebao
reagirati, shvaćajući da je uključeno
nešto božansko. [25]

Sveti Josemaría nikada nije sumnjao
u postojanje autentične bračne
ljubavi između ovo dvoje. [26]
Štoviše, Josipova je čistoća zaštićena
ljubavlju utemeljenoj na vjeri:
„Njegova je vjera njegovala njegovu
ljubav prema Bogu, koji je



ispunjavao obećanja dana
Abrahamu, Jakovu i Mojsiju, kao i
njegovu ljubav prema Mariji
njegovoj ženi i njenom Sinu. Ova
vjera, nada i ljubav bi unaprijedili
veliku zadaću koju je Bog započinjao
u svijetu, između ostalih, kroz
drvodjelca iz Galileje: čovjekovo
otkupljenje.“ [27]

Josipovo očinstvo

Sveti se Josemaría nikada nije
kolebao kako izraziti očinstvo svetog
Josipa. Od svojih najranijih zapisa do
kraja svojega života, zvao ga je
Isusovim ocem bez ikakvih
kvalifikacija. Možemo promatrati
njegovu misao vezanu uz teologiju
svetog Josipa kako je upisana u
koordinatama dvojice Crkvenih
Otaca: svetog Ivana Zlatoustog i
svetog Augustina. Od svetog Ivana
Zlatoustog citira tekst koji sljedeće
riječi stavlja u Božja usta: „Nemojte
misliti da ste, stoga što je Kristovo



začeće bilo djelo Duha Svetoga,
odvojeni od tog Božanskog rada. Jer
iako je istina da niste bili dionici
generacije i da Djevica ostaje
netaknuta;svejedno je sve to
povezano s očinstvom bez štetnog
djelovanja na dostojanstvo njenog
djevičanstva, sve vam to dajem, kao
što vas tražim da mu date njegovo
ime.“ [28] Od svetog Augustina sveti
Josemaría, kako smo vidjeli, citira 
Propovijed 51. [29]

Očinstvo prema Isusu je suštinski dio
„zadaće“ koja je u ispunjavala
Josipov cijeli život: „Imao je
božansku zadaću: živio je predanom
dušom, u potpunosti se predao brizi
o Isusu, posvećujući svoj
svakodnevni život.“ [30] Ovdje leži
jedna od glavnih privlačnosti koje je
sveti Patrijarh nametnuo svetom
Josemaríji; njegova potpuna
predanost Isusu u „posvećivanju
svakodnevnog života“, to jest, u
provođenju dužnosti svojstvenih



njegovom položaju i kao dobar otac
židovske obitelji svojeg vremena.

Sveti Josemaría u Susretu s Kristom
daje dugačak opis očinsko-sinovske
veze koja je postojala između svetog
Josipa i našeg Gospodina. Lijepa je to
stranica, umjerena i pobožna,
ispunjena pozornošću prema
detaljima: „Isusov je život, za svetog
Josipa, bio ponavljajuće otkriće
njegovog poziva. Ranije smo se sjetili
onih prvih godina punih
suprotstavljajućih okolnosti:
veličanja i bijega, veličanstva
mudraca i siromaštva jaslica, pjesme
anđela i šutnje čovječanstva. Kada
dolazi trenutak prikazanja djeteta u
hramu, Josip, koji nosi skromnu
žrtvu, od jednog para golubica, vidi
kako Šimun i Ana proglašavaju Isusa
Mesijom: sveti Luka kaže da su
'Njegovi otac i majka slušali sa
čuđenjem' (Lk 2, 33). Kasnije, kada
dijete ostane u Jeruzalemu, bez
znanja Marije i Josipa, te ga ponovo



pronađu nakon tri dana traženja, isti
nam evanđelist kaže, 'Bili su
zapanjeni' (Lk 2, 48). Josip je
iznenađen i zapanjen. Bog mu
postepeno otkriva svoje planove, a
on ih pokušava razumijeti… Sveti je
Josip, više od ikoga prije ili nakon,
učio od Isusa kako biti spreman
prepoznati Božja čuda, kako da mu
srce i um budu budni.“ [31]

Ovdje nam je unutarnji život svetog
Josipa opisan kao jedinstveno
hodočašće vjere, u određenom
smislu vrlo slično onom naše Gospe.
Oni oboje, Marija i Josip, otkrivaju
Božju volju malo po malo i svoje prvo
samodavanje preoblikuju u vjernost
koja ih međusobno ojačava. U isto
vrijeme, kroz svoje očinstvo, Josip
prenosi Isusu svoje zanimanje
zanatlije, svoj način rada i pogleda
na svijet: „Tako je Josip učio od Isusa
da živi kao Bog. Ali, usuđujem se reći
da je on na ljudskom području u
mnogome podučavao Sina Božjega…



Josip je ljubio Isusa kao što otac ljubi
svoga sina. Dao Mu je sve najbolje što
je imao. Njegovao je to Dijete kako
mu je bilo naređeno, od Njega je
načinio zanatliju – dao Mu je svoje
zvanje. Zato Ga ljudi iz Nazareta
zovu i faber i fabri filius: zanatlija i
zanatlijin sin (Mk 6,3; Mt 13,54). Isus
je radio uz Josipa u njegovoj
radionici. Kakav mora da je bio Josip
i što je milost u njemu prouzročila da
bi ga osposobila za zadatak da Sina
Božjega odgoji kao čovjeka? Moralo
je biti tako da je Isus u radu, po svom
karakteru i načinu govora bio vrlo
sličan Josipu. Isusovo djetinjstvo i
mladost, a stoga i njegovo ophođenje
s Josipom, odrazit će se u kasnijem
Gospodinovu životu: njegov smisao
za stvarnost, njegov način kako sjeda
za stol i lomi kruh, njegova sklonost
za konkretno objašnjavanje nauke
uzimanjem primjera iz
svakodnevnog života – sve to
odražava njegovo djetinjstvo i
Josipov utjecaj.“ [32]



Ovdje je paradoks kojeg je sveti Josip
vrlo svjestan. Onaj koji je
Utjelovljena Mudrost „uči“ od
čovjeka najosnovnije stvari,
uključujući vještine drvodjelstva. U
ovome se paradoksu manifestira
„uzvišena tajna“ utjelovljenja i
Josipovog očinstva, Od svoje je Majke
naš Gospodin naučio govoriti i
hodati; u domu kojem je na čelu bio
sveti Josip naučio je lekcije marljivog
i čestitog posla. Međusobna je ljubav
Josipa i Isusa učinila sličnima jednog
drugom u mnogim stvarima:
„Nemoguće je ne spoznati tu
uzvišenu tajnu. Tu je Isus, čovjek koji
govori narječjem određene pokrajine
u Izraelu, čovjek koji podsjeća na
zanatliju koji se zove Josip – i taj
čovjek jest Sini Božji. Može li uopće
netko Boga u nečemu podučiti? Ipak
je On pravi čovjek i živi kao svi drugi:
najprije kao dijete, potom kao mladić
koji kao naučnik pomaže u Josipovoj
radionici, a poslije kao odrastao
čovjek u punini svoje dobi. Isus je



napredovao u mudrosti, rastu i
milosti pred Bogom i ljudima (Lk
2,52).“ [33]

Sveti Josip, učitelj unutarnjeg života u
radu

Sveti je Josip naučio Isusa lekcije koje
svaki dobar židovski otac nauči
svojeg sina: lekcije čistog života i
samožrtvovanja, ljudskih krijeposti i
dobro dovršenog posla predanog
Bogu; lekcije umjerenosti, pravednog
i čestitog života. Sveti Josip također
uči i nas koji tvorimo jedinstveno
tijelo s Kristom. „U ljudskome je Josip
bio Isusov učitelj, on se svaki dan
pun ljubavi s Njim ophodio, skrbio se
za njega radosnim požrtvovanjem.
Nije li to dovoljan razlog da u tom
pravednom čovjeku, u tom svetom
patrijarhu koji utjelovljuje vrhunac
vjere Staroga zavjeta vidimo Učitelja
duhovnog života? Unutarnji život
nije ništa drugo nego stalno osobno
ophođenje s Kristom, s kojim se



sjedinjujemo. Josip će nam toliko
toga znati reći o Isusu. Zato ne
zanemarujte nikada njegovo
štovanje, ite ad Joseph, idite Josipu,
kako kaže kršćanska predaja
riječima Staroga zavjeta (Post
41,55).“ [34]

Dvije su značajke u životu svetog
Josipa snažno privukle svetog
Josemaríju: njegov život
kontemplacije i njegov život rada. To
nas ne treba iznenaditi stoga što su
obje karakteristike u temeljima duha
Opusa Dei. Na blagdan Bogojavljanja
1956. rekao je: „Još jednu, posljednju,
misao želimo posvetiti svetom Josipu,
tom čestitom mužu, našem Ocu i
Gospodinu. Kao obično, on ostaje i u
ovoj sceni Bogojavljenja
neprimijećen. Ja ga predstavljam
sabranoga u molitvi, kako pun
ljubavi štiti čovjekom postalog Sina
Božjega, koji je povjeren njegovoj
očinskoj brizi. Uz profinjenu
osjećajnost čovjeka koji ne živi sam



za sebe, sveti se Patrijarh pokazuje
velikodušnim u tihoj i djelotvornoj
službi. Danas smo govorili o životu
molitve i apostolskoj težnji. Tko bi
nam u tome bio bolji učitelj negoli
sveti Josip? Ako želite da vam dam
jedan savjet, koji godinama stalno
ponavljam: Ite ad Joseph (Post 41,55),
obratite se Josipu. On će vam
pokazati konkretne putove kako doći
do Isusa, ljudske i Božje putove
kojima ćete se Njemu približiti. Isto
kao i on, i vi ćete se uskoro odvažiti i
Božje dijete, koje nam je rođeno, 
uzeti u ruke, poljubiti, obući i
njegovati.“ [35]

Citat u prijašnjoj rečenici je preuzet
od molitve svetog Josemaríje tijekom
pripreme za Svetu Misu pronađene u
Rimskom Misalu. [36] Ta nam
molitva pokazuje primjer svetog
Josipa koji razmatra Isusa i dobra
nam je lekcija koliko blizu bismo
trebali razmatrati Kristov život.



Sveti Josemaría bio je zaljubljen u
Josipov život rada, te ga je smatrao
učiteljem unutarnjeg života u tom
životu intenzivnog i poniznog rada.
„On nas podučava da upoznamo
Isusa, da s Njim zajedno živimo, te da
se osjećamo dionicima Božje obitelji.
Sve nas on to podučava kao onakav
kakav je bio: jednostavan čovjek,
otac obitelji, radnik koji se uzdržava
radom svojih ruku. Ta činjenica ima
za nas i posebno značenje koje je
motiv za naš uzor i našu radost" [37]
Lik svetog Josipa nam također govori
o potrebi da uvijek budemo
apostolski, jer zna kako od svog posla
stvoriti priliku „napraviti Isusa
poznatim.“

Većina homilije pod nazivom U
Josipovoj radionici posvećena je toj
temi. Duh Opusa Dei „okreće se oko
običnog rada, oko profesionalnog
rada usred svijeta kao oko svoje
osovine. Božji poziv postavlja nam
zadatak, poziva nas da sudjelujemo u



jedinstvenom poslanju Crkve, tako
da pred ljudima oko sebe
posvjedočimo za Krista i da sve
privedemo k Bogu.“ [38] Lik svetog
Josipa iskače kao onaj koji je radu
dao njegovu ispravnu dimenziju u
povijesti spasenja.

Ovdje, u predavanju svojeg posla
Bogu, kršćani vrše svećenstvo koje su
primili krštenjem. Komentirajući
molitvu svetom Josipu koju smo
upravo citirali, rekao je: „Deu qui
dedisti nobis regale sacerdotium.
Svećenstvo je za sve kršćane
kraljevsko… Svi imamo svećeničku
dušu. Praesta, quaesumus ut, sicut
beatus Ioseph unigenitum Filium
tuum, natum ex Maria Virgine… suis
manibus reverenter tractare meruit et
portare… ita nos facias cum cordis
munditia. To je način na koji on želi
da mi budemo: čistoga srca. Et operis
innocentia – nevinost djela je
ispravnost nakane – tuis sanctis
altaribus de servire. Da mu ne



služimo samo za Oltarom, već u
cijelome svijetu, koji je naš oltar. Sva
ljudska djela su napravljena kao na
oltaru i svaki od vas, kroz jedinstvo
kontemplativnih duša koje
predstavlja vaš dan, na neki način
priča 'svoju Misu' koja traje dvadeset
i četiri sata, u iščekivanju Mise koja
slijedi i koja će trajati nova dvadeset i
četiri sata i tako do kraja naših
života.“ [39]

Za svećenika je ispravno da
posvećuje. Posvećivanje posla se
odvija kao izvršavanje svećenstva
vjernih, „jer svi njihovi poslovi,
molitve i apostolska nastojanja,
njihov svakodnevni bračni i
obiteljski život, njihova svakodnevna
zanimanja, njihovo fizičko i
mentalno opuštanje, ako se provode
u Duhu, čak i životne teškoće, ako ih
se strpljivo nosi – sve to postaju žrtve
'duhovne ugodne Bogu po Isusu
Kristu' (1 Pet 2, 5). Najprikladnije ih
je, zajedno sa žrtvom Gospodinovog



tijela, predati prilikom slavljenja
Euharistije.“ [40]

Među izrazima pobožnosti prema
svetom Josipu jedna iskače, kojom se
sveti Josemaría pridružuje ranijoj
bogatoj tradiciji: usporedba svetog
Patrijarha s Josipom, sinom
Jakovljevim, koji je osigurao kruh
stanovnicima Egipta i djeci
izraelskoj. Ova je usporedba
osnažena činjenicom koja je duboko
dirnula njegovo srce: „traženje
kruha“ je uloga oca obitelji (mi smo
dio Josipove obitelji), a kruh o kojem
priča je Sveta Euharistija. Njegove
najgorljivije riječi o ovoj temi mogu
se pronaći u prisjećanju na događaje
koji okružuju pridobivanje dozvole
za čuvanje našeg Gospodina u
Svetohraništu u prvoj rezidenciji
Opusa Dei za studente.

Evo kako se prisjetio tog događaja:
„Ako se ne varam, 1934. smo počeli s
prvom rezidencijom za studente… Sa



sobom smo trebali, u Svetohraništu,
imati našeg Gospodina. Sada je
jednostavno postaviti Svetohranište,
ali onda je bilo vrlo teško… Počeo
sam se za Svetohranište moliti
svetom Josipu. Kao i moja djeca koja
su tada bila uz mene. Dok smo se
molili na tu nakanu, pokušao sam
pronaći potrebne stvari: odjeću,
Svetohranište… Nismo imali novaca.
Kada sam uspio zajedno sakupiti
dvadeset i pet pezeta, što je tada bila
velika svota novaca, morao sam se
pobrinuti za neke preče potrebe.
Uspio sam nagovoriti neke časne
sestre, koje jako volim, da mi daju
Svetohranište. Odjeću sam dobio na
nekom drugom mjestu, te nam je
napokon dobri madridski biskup
dozvolio da postavimo Presveti
Sakrament. Tada, kao znak
zahvalnosti, napravio sam mali lanac
za ključ Svetohraništa s medaljicom
svetog Josipa koja je na poleđini
imala ispisane riječi Ite ad Ioseph!
Tako je sveti Josip uistinu naš otac i



gospodar jer nam je dao kruh,
euharistijski kruh, poput dobrog oca.
Nisam li upravo rekao da pripadamo
toj obitelji?“ [41]

Sveti Josip, donositelj kruha Svetoj
Obitelji, također je donositelj kruha
Crkvi. S Nebesa nastavlja biti otac
onima koji u Kristu tvore jedno
Mistično Tijelo. Kako su godine
prolazile, ta je stvarnost postajala sve
življa u srcu svetog Josemaríje. Tako
se biskup Álvaro del Portillo prisjetio
puta u nekoliko južnoameričkih
država 1974.: „Tijekom tog puta naš
je Utemeljitelj počeo pričati o
tajnovitoj prisutnosti – nazvao ju je
'neopisivom' – Marije i Josipa uz sva
Svetohraništa na svijetu. To je
objašnjavao na ovaj način: Blažena
Djevica Marija se nikada u životu
nije odvajala od svojeg Sina, tada je
jedino logično da je nastavila biti uz
njega čak i nakon što je on odlučio
ostati u tom 'zatvoru ljubavi', to jest
Svetohraništu: da ga obožava, da ga



voli, da moli za nas. I isto je
objašnjenje primijenio na svetog
Josipa. Uvijek je bio uz Isusa i svoju
suprugu: imao je veliku sreću
umrijeti uz njih – koja veličanstvena
smrt!... Sve u svemu, naš je
Utemeljitelj svetog Josipa dovodio u
sve.“ [42]

Kao zaključak, pobožnost svetog
Josemaríje prema svetom Josipu i
njegova teološka vizija zadaće svetog
Patrijarha temelje se na njegovoj
meditaciji o Svetom Pismu, o svetim
Crkvenim Ocima, posebno svetom
Ivanu Zlatoustom i svetom Augustinu
i o teologiji svetog Josipa koju
možemo naći u ranijem Papinskom
učiteljstvu, posebno onom Lea XIII.

Marijanska teologija je najčešće
strukturirana oko istinskog
majčinstva naše Gospe (Marija je
majka Krista i cijelog čovječanstva).
Analogno tome, u teološkoj viziji
svetog Josipa koju možemo pronaći u



učenjima svetog Josemaríje, sve je
strukturirano oko tri glavne osi: istini
njegovog braka s našom Gospom,
istini njegovog očinstva prema Isusu
i njegovom zadaćom Čuvara Svete
Obitelji, a onda i cijele Crkve. Unutar
ovih smjernica, vidimo ga kako kroz
cijeli svoj život teži dubljem
uvažavanju uloge svetog Josipa u
našem kršćanskom životu, kako se
vidi iz upravo citiranog
svjedočanstva blaženog Álvara del
Portilla.

[1] Bilješke iz propovijedi, 19. ožujka
1971. (AGP, P09, str. 136).

[2] Pogledati, Andres Vázquez de
Prada, Utemeljitelj Opusa Dei, VOL.
III, Scepter, New York 2005., str. 525 i
d. O prisutnosti svetog Josipa u
učenjima svetog Josemaríje vidjeti,
između ostalog, sljedeća djela:



Laurentino M. de la Herrán,
"Pobožnost prema svetom Josipu u
životu i učenjima mons. Escrive de
Balaguera, Utemeljitelja Opusa Dei
(1902.-1975.),"Studije o Josipu, 34
(1980.), str. 147-189; Ignacy Soler,
"San José en los escritos y en la vida
de San Josemaría. Hacia una teología
de la vida ordinaria", Estudios
josefinos, 59 (2005.), str. 259-284.
Vidjeti također José Benigno Freire
Pérez, Para amar más a San José,
Promesa, San José de Costa Rica
2007., str. 55-61; Martín Ibarra
Benlloch, "La capilla de la Sagrada
Familia," Scripta de Maria, II/4
(2007.), str. 351-364; Joaquin Ferrer, 
San José nuestro Padre y Señor, Arca
de la Alianza, Madrid 2007.

[3] Sveti Josemaría, Put, br. 559.

[4] Vidjeti homilijuU Josipovoj
radionici, u Susretu s Kristom, br.
39-56. Na dalje citiranu kao: U
Josipovoj radionici.



[5] Sveti Augustin,Propovijed 51, 20:
PL 38, 351; BAC 95, str. 40. VidiU
Josipovoj radionici, br. 55.

[6]U Josipovoj radionici, br. 39.

[7] Ibid.

[8] Kako je sveta Tereza rekla:
„Počinjem u ime Gospodnje,
uzimajući kao pomoć njegovu slavnu
Majku, čiji habit nosim, iako
nevrijedna, i također svojeg slavnog
oca i gospodara, svetog Josipa, u čijoj
kući jesam“ (Sveta Tereza, Temelji,
Predgovor, 6). VidiPut, Kritičko-
povijesno izdanje, priredio Pedro
Rodriguez, Sceprer, London – New
York 2009., str. 730, posebno bilješku
29.

[9] O raznim opisima vezanim uz
očinstvo svetog Josipa kroz stoljeća
(zakonito, navodno, skrbničko,
posvojiteljsko i td.), vidjeti Bonifacio
Llamera Teologija svetog Josipa, BAC,
Madrid 1953., str. 73-114. Llamera



nudi dva iznimno korisna zaključka;
„Nazivi zakoniti otac, navodni otac,
skrbnički otac, posvojiteljski otac,
djevičanski otac i zamjenski otac
nebeskog Oca izražavaju samo
djelomičan i nepotpun aspekt
očinstva svetog Josipa“ (str. 94). Tako
i sljedeći zaključak, koji objašnjava
zašto su sva ova „očinstva“
nepotpuna za njega: „Očinstvo svetog
Josipa je novo, jedinstveno i jedino,
reda koji je iznad onog prirodnog
očinstva i ljudskog posvojiteljskog
očinstva“ (str. 102). Prateći svetog
Augustina možemo reći da je
očinstvo svetog Josipa naspram Isusa
jedinstveno, jedino i višeg reda, isto
kako je i njegov brak sa našom
Gospom jedinstven, jedini i višeg
reda.

[10] Uz nebrojene aluzije o svetom
Josipu koje je sveti Josemaría imao
tijekom života, imamo četiri opširna
teksta posvećena svetom Josipu iz
kojih je lako izvući gotovo potpunu



teologiju svetog Patrijarha: homilija 
„U Josipovoj radionici“, 19. ožujak
1963., u Susretu s Kristom, Scepter,
London – New York 1974., br. 39-56; 
Josipova škola, bilješke iz
propovijedi, 19. ožujka 1958. (AGP,
P18, str. 79-88); Sveti Josip, naš otac i
gospodar, bilješke iz propovijedi, 19.
ožujka 1968. (AGP, P09, str. 93-103); O
Josipovoj obitelji, bilješke iz
propovijedi, 19. ožujka 1971. (AGP.
P09, str. 133-141).

[11] Leo XIII, Enciklika Quamquam
pluries, (15. kolovoza 1889.), br. 3.

[12] Brak je najintimniji od svih
saveza, koji u svojoj biti daje
zajednicu darova među onima koji
su njime spojeni zajedno. Tako ga je,
dajući Josipu Blaženu Djevicu Mariju
za suprugu, Bog postavio ne samo za
njenog životnog suputnika, svjedoka
njenog djevičanstva, zaštitnika
njezine časti, već i, krijepošću bračne



veze, sudionikom u njenom
uzvišenom dostojanstvu“. (Ibid.)

[13] Vidjeti Guy-Marie Bertrand,
"Josip (sveti). II. Patristique et haut
moyen âge," Rječnik duhovnosti, VIII,
Beauchesne, Pars 1974., 1304.

[14] "Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur" (u Lk, 2, 5: SC 45, str. 74).

[15] Sveti Augustin čak potvrđuje da
„je taj brak toliko stvarniji što je
čišći“ (Propovijed 51, 10, 13 i 16: PL
38,342, 344-346, 348; BAC 95, 39-40).
Latinski izrazi koje koristi sveti
Augustin u Propovijedi 51 su jako
lijepi i jasni: "Quare pater? Quia tanto
firmius pater, quanto castius pater . . .
Non ergo de semine Joseph Dominus,
quamvis hoc putaretur: et tamen
pietati et charitati Joseph natus est de
Maria virgine filius, idemque Filius
Dei."



[16] Vidjeti: sveti Bernard, „Homilija
o missus est“, II, 15: "Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit, quamvis
certa . . . et necessaria dispensatione
utrumque ad tempus appellatus sit et
putatus" (u Opera, vol. 4, uredili Jean
Leclerq i Henri Rochais, Rim 1966.,
str. 33). Ovdje nije naglašena istina
braka, već činjenica da se svetog
Josipa naziva vremenski, ad tempus, 
vir i pater. Španjolski prijevod Dieza
Ramosa naglašava malu važnost koju
je brak između Josipa i Marije prima
u toj homiliji: „Nije, tada, bio muž
majke ili otac sina, iako je (kako je
bilo rečeno) iz potrebnih razloga i
Božjim dopuštenjem, bio pozvan i
smatran za oboje“ (BAC 110, 203).
Mala važnost koju sveti Bernard daje
braku između Blažene Djevice i
svetog Josipa ne sprječava ga da da
topao opis Josipove svetosti,
uspoređujući ga s Josipom, sinom
Jakovljevim: „Sjetite se također tog
velikog patrijarha. u drugo vrijeme
prodanog u Egipat i prepoznat ćete



da nemaju samo isto ime, već i
čistoću, nevinost i milost… Prvi Josip,
ostajući vjeran svojem gospodaru,
nije htio pristati na loše namjere
njegove ljubavnice (vidjeti: Post 39,
12); ovaj je Josip, prihvaćajući svoju
Gospu kao djevicu, Majku svojeg
Gospodina, najvjernije pazio na nju,
očuvavši sebe u svoj čistoći“ (Ibid. 16:
BAC 110, 204).

[17] Oblik braka se sastoji u
nesumnjivo nerazdvojivom savezu
duša, kojim su muž i žena
zavjetovani vezom međusobne
ljubavi koja se ne može razdvojiti. I
krajnji cilj braka je dobivanje i odgoj
djece; prvo od toga se zadobiva
bračnim snošajem; drugo ostalim
dužnostima muža i žene, kojima
jedno drugom pomažu u odgajanju
potomaka… Što se tiče prvo
savršenstva, brak Djevice Majke
Božje i Josipa je bio u potpunosti
istinit, jer su oboje pristali n bračnu
vezu… Ali što se tiče drugog



savršenstva koje se dobiva bračnim
činom, ako se odnosi na tjelesni
snošaj, kojim se dobivaju djeca, taj
brak nije bio konzumiran… Bez
obzira na to, taj je brak imao drugo
savršenstvo, podizanje djeteta“ (Sveti
Toma Akvinski, Summa Theologiae,
III, p. 29, a. 2, c.).

[18] Josipova škola, str. 80. I na
drugom mjestu kaže: „Evanđelja nam
daju sliku Josipa kao izvanredno
čvrstog čovjeka koji ni na kakav
način nije bio uplašen ili plah prema
životu. Upravo suprotno, suočavao se
s problemima, rješavao teške
situacije i pokazivao odgovornost i
inicijativu u svemu što je trebao
napraviti“ (U Josipovoj radionici, br.
40).

[19]U Josipovoj radionici, br. 40.
Nalazimo istu ideju u O Josipovoj
obitelji, str. 134 i u Sveti Josip, naš
Otac i Gospodar, str. 95-96.



[20] Kako bi bolje „zagarantirali“
djevičanstvo naše Gospe neki
apokrifni pisci govore o prijašnjem
braku i predstavljaju Josipa
poodmakle dobi. Taj je pogled imao
snažan utjecaj na kršćansku
umjetnost (vidjeti: Guy-Marie
Bertrand, „Josip (sveti). II. Patristique
et haut moyen âge," Rječnik
duhovnosti, VIII, cit., 1302-1303).
Sveti Josemaría je u svom „realizmu“
i jednostavnosti, držao
neprihvatljivom sliku tih apokrifnih
pisaca. Pristup svetog Josemaríje je
vrlo sličan onom svetog Jeronima u
njegovoj Adv. Helvidium, 19 (PL 23,
203): važno je sabrano se držati
podataka koji nam se daju u Novom
Zavjetu.

[21] Sveti Josemaría, Bilješke iz
njegove osobne molitve pred Našom
Gospom Gvadalupskom, 21. svibnja
1970., citirane u: biskup Javier
Echevarría, Pismo¸1. prosinca 1996.
(AGP, P17, vol. 4, str. 230-231).



[22] O Josipovoj obitelji, str. 134.

[23] Ibid., str. 138.

[24] Josipova škola, str. 80.

[25] Nakon citiranja Mt 1, 20, Pierre
Grelot napominje: „Poziv da se ne
boji prihvatiti Mariju kao svoju ženu
je također bilo otkrivenje njegovog
poziva: Josip, pravedan čovjek, je od
Boga primio poziv na razini njegove
svetosti… Uzimanjem majke djeteta k
sebi i stvaranjem od nje svoje žene,
Josip je u isto vrijeme postao pred
Bogom i ljudima odgovoran za majku
i dijete; to je posebna uloga u planu
spasenja. Njegovo stvarno očinstvo je
naglašeno činjenicom da je trebao
djetetu dati svoje ime, očevu „riječ
prepoznavanja“ za njegovo dijete“ (P.
Grelot, "Josip (Sveti). I."Rječnik
duhovnosti, VIII, cit., 1297-1298).

[26] „A Josip, muž njezin, pravedan,
ne htjede je izvrgnuti sramoti… Ne,
nije mu svijest dopustila da to učini.



Patio je. Znao je da mu je supruga
bezgrješna, da je bila čista duša, ali
nije mogao razumjeti čudo koje se u
njoj radilo. Zato voluit occulte
dimittere eam (Mt 1, 19), odlučio je
tiho ju otpustiti. Oklijevao je, ne
znajući što da radi, ali je problem
riješen na najčišći način“ (Sveti Josip,
naš Otac i Gospodar, str. 101)

[27] U Josipovoj radionici, br. 42.

[28] Sveti Ivan Zlatousti, In Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70.
Vidjeti:Josipova škola, str. 80-81.

[29] Vidjeti: U Josipovoj radionici, br.
55.

[30]Josipova škola, str. 81.

[31] U Josipovoj radionici, br. 54.

[32] Ibid., br. 55.

[33] Ibid.

[34] Ibid., br. 56.



[35] Homilija „Bogojavljanje našeg
Gospodina“, 6. siječnja 1956., u Susret
s Kristom, br. 38.

[36] "O felicem virum, beatum Ioseph,
cui datum est Deum, quem multi reges
voluerunt videre et non viderunt,
audire et non audierunt, non solum
videre et audire, sed portare,
deosculari, vestire et custodire!"

[37] U Josipovoj radionici, br. 39.

[38] Ibid., br. 45.

[39] Sveti Josemaría, Sveti Josip, naš
Otac i Gospodar, str. 97-98.

[40] Vatikan II, Dogmatska konst. 
Lumen Gentium, br. 34.

[41] O Josipovoj obitelji, str. 137.

[42] Álvaro del Portillo, Uronjeni u
Boga, Scepter, Princeton, 1996., str.
131.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/sveti-josemaria-i-uloga-
svetog-josipa-u-krscanskom-zivotu/

(31.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/sveti-josemaria-i-uloga-svetog-josipa-u-krscanskom-zivotu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sveti-josemaria-i-uloga-svetog-josipa-u-krscanskom-zivotu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sveti-josemaria-i-uloga-svetog-josipa-u-krscanskom-zivotu/

	Sveti Josemaría i uloga svetog Josipa u kršćanskom životu

