
opusdei.org

Stručna formacija
(III): Građani koji
rade s drugima

Svojim radom i odnosima koje
uspostavljamo kroz njega,
možemo pomoći u izgradnji
društva u skladu s
dostojanstvom ljudske osobe.

27.05.2022.

Želja za smislenim radom obično
uključuje želju da se izgradi nešto
vrijedno i doprinese poboljšanju
društva. Kako stara priča kaže, kada
se proizvode cigle, osoba može na



ovaj posao gledati kao na
jednostavno pravljenje cigle,
izgradnju zida ili gradnju katedrale.
Naša je želja graditi katedrale svojom
profesijom: nešto ljudski vrijedno i
znak Božje prisutnosti u svijetu.

Papa Franjo nas ohrabruje: „Moramo
zapamtiti da muškarci i žene imaju
'sposobnost poboljšati svoju sudbinu,
unaprijediti svoj moralni rast i
razviti svoje duhovne obdarenosti.'
Rad bi trebao biti okruženje za ovaj
bogati osobni rast, u kojem mnogi
aspekti života ulaze u igru:
kreativnost, planiranje budućnosti,
razvijanje naših talenata, življenje
naših vrijednosti, odnos prema
drugima, davanje slave Bogu.”[1]

Međutim, današnja situacija u
mnogim zemljama zamaglila je ovaj
pogled. U nekima su uvjeti rada
neljudski; u drugima većina poslova
jedva dopušta opstanak; a na Zapadu
su brze promjene i uzastopne krize



dovele do nesigurne situacije koja je
dovela do određene negativnosti.
Dominantni narativ ili osobno
iskustvo može svesti posao na
aktivnost koja nam je potrebna da
preživimo, ali to nas često čini
nesretnima i frustriranima. To
posebno pogađa mlade ljude koji su
kvalificirani i talentirani, ali koji
mogu pronaći samo poslove koji im
jedva dopuštaju uzdržavanje i koji
teško gledaju na budućnost s nadom.
Možda čak razmišljaju o preseljenju
u drugu zemlju kako bi potražili
bolje mogućnosti. I mnogi na kraju
traže ispunjenje poslom izvan svog
profesionalnog područja.

U takvom kontekstu, kada se toliko
ljudi nađe u ovakvim situacijama,
poruka svetog Josemarije o
posvećivanju rada osvjetljava ovu
krizu nadom Evanđelja. Kao što je
papa Franjo rekao: „Oni koji krizu ne
sagledaju u svjetlu Evanđelja
jednostavno izvode obdukciju leša.



Oni vide krizu, ali ne i nadu i svjetlo
koje donosi Evanđelje. Muče nas
krize ne samo zato što smo zaboravili
kako ih gledati kroz svjetlo
Evanđelja, nego zato što smo
zaboravili da je Evanđelje prvo koje
nas dovodi u krizu. Ako možemo
skupiti hrabrost i poniznost da
priznamo da je vrijeme krize vrijeme
Duha, kad god se suočimo s
iskustvom tame, slabosti, ranjivosti,
proturječnosti i gubitka, više se
nećemo osjećati preplavljenima.
Umjesto toga, nastavit ćemo vjerovati
da će stvari poprimiti novi oblik,
izranjajući isključivo iz iskustva
milosti skrivene u tami.”[2]

Svjetlo koje vjera baca na ljudski rad
ističe izvornu istinu da je čovjek
postavljen u Rajski vrt ut operaretur,
[3] kako bi radio i surađivao s Bogom
u izgradnji svijeta, u stvaranju
ljudskog društva i kulture. Ukratko,
rad je nešto pozitivno i dobro, prilika
za osobno i društveno ispunjenje,



polje naše svetosti i „veza jedinstva s
našim bližnjima i sredstvo da
pridonesemo napretku cijelog
čovječanstva, izvor sredstava za
uzdržavanje svoje obitelji, prilika za
osobni napredak.”[4]

Ovdje ćemo se usredotočiti na
društvenu reperkusiju rada, koja se
širi u koncentričnim krugovima iz
nečijeg neposrednog okruženja kako
bi pomogla ostvariti učinkovitu
transformaciju svijeta.

Ljubav prema svijetu

Ljubav prema svijetu i želja da se on
poboljša i privede Bogu središnji je
aspekt poziva u Djelo i u srži je
njegove poruke. Taj nas duh navodi
da pronađemo božanski poziv u svim
okolnostima običnog života, kao što
sveti Josemaría naglašava: „Moramo
ljubiti Boga kako bismo voljeli
njegovu volju i želju da odgovorimo
na njegove pozive. Oni nam dolaze
kroz dužnosti našeg običnog života:



državne, stručne, radne, obiteljske,
društvene, vlastite i tuđe patnje,
prijateljstvo, želje da činimo ono što
je ispravno i pravedno.”[5]

Pogled na tragedije, nepravde i
patnje u današnjem svijetu, te
površnost s kojom mnogi ljudi žive,
mogao bi nas navesti na pomisao da
naš sadašnji svijet nije „dopadljiv“,
barem dok se ne popravi. A osjećaj
da nismo u mogućnosti učiniti puno
da pridonesemo toj promjeni može
nas navesti da se zatvorimo u krug
vlastitog malog svijeta odnosa,
problema, interesa i projekata. Tu
barem osjećamo da možemo učiniti
nešto pozitivno.

Ipak, svijest da je Bog naš Otac tjera
nas iz naše zone udobnosti kada se
prisjetimo obećanja Psalma 2: Dat ću
vam puke u baštinu.[6] Sin prima
ovo naslijeđe sa željom da ono urodi
plodom, s optimizmom, puni nade,
jer vidi povjerenje svoga Oca, i sa



živim osjećajem odgovornosti prema
ovom svijetu koji Bog stavlja u naše
ruke. Srcu Božjeg djeteta ništa nije
strano, jer sam svijet – sve i svi – čini
ovo naslijeđe.

Ljubav prema svijetu kao daru koji
nam Bog Otac povjerava navodi nas
da shvatimo da „trebamo dubinsko
poznavanje vremena u kojem
živimo, njegove dinamike i
potencijala, kao i ograničenja i
nepravde, ponekad ozbiljne. To nije
pitanje samo intelektualnog
razumijevanja, već izlaska u susret
određenim ljudima, njihovim
snovima i nadama, njihovo
osjetljivosti, potrebama i kritikama.
Tako se znanje pretvara u empatiju,
u slušanje, u nastojanje da se
preuzme odgovornost za druge i
posveti se traženju njihova dobra, u
ljubav iskazanu u djelima. Kao što je
Benedikt XVI. rekao u svojoj enciklici
Caritas in veritate: „Voljeti nekoga
znači željeti dobro te osobe i



poduzeti učinkovite korake da to
osiguramo. Osim dobra pojedinca,
postoji dobro koje je povezano sa
životom u društvu: opće dobro. To je
dobro 'svih nas', koje čine pojedinci,
obitelji i posredne skupine koje
zajedno čine društvo. To je dobro
koje se ne traži zbog sebe samoga,
nego zbog ljudi koji pripadaju
društvenoj zajednici i koji samo u
njoj mogu stvarno i djelotvorno
ostvariti svoje dobro. Željeti opće
dobro i težiti mu, zahtjev je pravde i
milosrđa.”[8]

Iz ljubavi – prema Bogu, drugim
muškarcima i ženama i svijetu –
izvire dostojanstvena i
preobražavajuća snaga rada, koja
nam omogućuje da pridonesemo
izgradnji „dobra svih nas”, s
drugima, kroz poseban doprinos
naše vlastite profesije. Uzor
suosjećajne ljubavi prema našim
sugrađanima je prispodoba o
milosrdnom Samaritancu. Papa



Franjo je rekao da nas „Isusova
prispodoba poziva da ponovno
otkrijemo svoj poziv kao građani
svojih nacija i cijeloga svijeta,
graditelji nove društvene veze.”[9]
Ali, kako dalje ističe, „čak i sami
građanin, dobri Samaritanac, trebao
je imati obližnju gostionicu koja bi
mogla pružiti pomoć koju on osobno
nije mogao ponuditi.”[10] Rad, naš i
tuđi, omogućuje nam da
pridonesemo rješavanju ljudskih
potreba.

Način postojanja u svijetu

Laički mentalitet temelji se na
činjenici da su rad, društveni i
politički odnosi, slobodno vrijeme
itd., mjesto susreta s Bogom i zadatak
svojstven običnim kršćanima.
Nadalje, rad je specifičan način koji
svaka osoba ima kako bi se „brinula
za nasljedstvo” i surađivala u
izgradnji društva. Naši bi životi bili
vrlo drugačiji bez poljoprivrednika,



učitelja, vozača kamiona i inženjera.
Kao što je sveti Josemaría rekao:
„Rad je sredstvo kojim se čovjek
ubacuje u društvo, sredstvo kojim
postaje dio cjeline ljudskih odnosa,
instrument koji mu dodjeljuje mjesto,
okruženje u ljudskom suživotu.
Profesionalni rad i postojanje u
svijetu dvije su strane istog novčića;
to su dvije stvarnosti koje zahtijevaju
jedna drugu, tako da je nemoguće
razumjeti jednu bez druge.”[11]

To osobno mjesto gdje Bog čeka
svakoga od nas je povlašteno
okruženje za angažiranje naše
slobode kao sposobnosti stvaranja
dobrih stvari s drugima i za druge,
koje su dobre i za sebe. “Vratimo se
promicanju dobra, za sebe i za cijelu
ljudsku obitelj i tako zajedno
napredujemo prema autentičnom i
cjelovitom rastu.”[12] U frizerskom
salonu, uredu, učionici, voćnjaku ili
tvornici, upravo u “ovdje i sada”
našeg rada postavlja se odlučujuće



pitanje: Gospodine, što je dobro što
očekuješ od mene? A upravo to
nastojanje da se traži kršćansko
savršenstvo u svojoj profesiji, da se
da “dobar primjer, svatko na svom
mjestu, već je tražiti dobro cijelog
čovječanstva.”[13]

Istovremeno, lako je shvatiti da je
ostvarivanje dobra zadatak koji
nadilazi sposobnost jedne osobe. To
je uobičajen zadatak, „zajednička
borba", kao što nas je pandemija
natjerala da shvatimo. Papa Franjo je
rekao: „Nitko se ne može suočiti sa
životom u izolaciji. Trebamo
zajednicu koja nas podržava i
pomaže, u kojoj možemo pomoći
jedni drugima da gledamo naprijed.
Koliko je važno sanjati zajedno. Sami
riskiramo vidjeti fatamorgane, stvari
kojih nema. Snovi se, s druge strane,
grade zajedno. Sanjajmo, dakle, kao
jedna ljudska obitelj, kao suputnici
koji dijele isto tijelo, kao djeca iste
zemlje koja je naš zajednički dom,



svatko od nas donosi bogatstvo svojih
uvjerenja i stavova, svatko od nas sa
sobom donosi svoj vlastiti glas, svi
smo braća i sestre.”[14] I iskustvo
potvrđuje da zajedničko činjenje
dobra ruši barijeru ideoloških
razlika, različitih stilova života ili
nedostatka vjere.

U Crkvi će uvijek postojati institucije
usmjerene na socijalnu pomoć, a svi
mi kao kršćani pozvani smo biti
dobri Samaritanci koji se
zaustavljaju u susretu s našim
ranjenim bratom. Ali mi kao laici
imamo i neotuđivu misiju biti
prisutni na mjestima u kojima je
društvo ustrojeno, posebice onim
mjestima vezanim uz našu profesiju.
Arhitekt, na primjer, može
demonstrirati protiv zagađenja,
glasati za obiteljsku zabavu i
volontirati da pomogne
beskućnicima u svom gradu. Ali ako
radi u području urbanizma,
nezamjenjiv je u stvaranju, sa svojim



kolegama, zelenijih,
međugeneracijskih, sigurnijih
okruženja, s osnovnim uslugama,
zajedničkim prostorima itd., na
način koji izravno utječe na kvalitetu
zraka, obiteljske odnose i pristup
stanovanju.

Uz dobročinstvo i pravdu

Taj kršćanski način postojanja i
življenja u svijetu, rad s drugima i za
druge, nosi u sebi najveći potencijal
za preobrazbu društva. „Ono što
osvjetljava našu savjest je vjera u
Krista koji je umro i uskrsnuo i koji je
prisutan u svakom trenutku života.
Vjera nas pokreće da odigramo punu
ulogu u promjenjivim situacijama i
problemima ljudske povijesti. U ovoj
povijesti, koja je započela stvaranjem
svijeta i koja će svoje ispunjenje
postići na kraju vremena, kršćanin
nije iseljenik. On je građanin grada
ljudi i njegova duša čezne za
Bogom.”[15]



Ako se usredotočimo na područje
rada, možemo se zapitati koje su
karakteristike kršćanskog načina
življenja najučinkovitiji čimbenici te
preobrazbe. Odgovor bi bio širok
raspon kvaliteta, ali dvije se vrline
ističu po svojoj posebnoj vrijednosti:
milosrđe i pravednost, promatrane u
njihovoj društvenoj dimenziji. I
jedno i drugo dovodi do niza stavova
koje ljudi danas prepoznaju kao
bitne vrijednosti za provođenje
zajedničkog pothvata, a koje potiče
društveni nauk Crkve. Ova učenja
nude smjernice koje svjetlom istine
Evanđelja osvjetljavaju moguće
načine djelovanja u najrazličitijim
društvenim, kulturnim i drugim
situacijama.

Na primjer, prijateljstvo, solidarnost i
društveno djelovanje dovode do
„izgradnje odnosa koji nadilaze puki
rad i jačaju korisne odnose.”[16]
Sveti Josemaría je u pismu iz
1939.godine o kršćanskom poslanju u



društvenom životu naglasio sljedeće:
„Kršćanin ne može biti individualist.
On ili ona ne mogu zanemariti druge,
živjeti sebično, okrenuti leđa svijetu.
Kršćanin je u biti društven:
odgovoran član mističnog Tijela
Kristova.”[17]

Poticanje cjelovitog ljudskog razvoja
– svih muškaraca i žena i cijele osobe
– pretpostavlja odgovornu slobodu
osobe i naroda, budući da nijedna
struktura ne može jamčiti razvoj
izvan i iznad ljudske odgovornosti.
[18] Suradnja proizlazi iz uvjerenja
da nije moguće pronaći rješenje
problema iz jedne perspektive, a vodi
do proaktivne otvorenosti, do
timskog rada (također s onima koji
ne razmišljaju kao mi) i iskrenog
dijaloga.

Pravda je davanje drugoj osobi ono
što joj pripada, ono što joj odgovara
prema njenom biću i postupcima. To
je pravi put dobročinstva i neodvojiv



je od njega.[19] Istodobno, poziva na
višu perspektivu, budući da se
društvu ne može pomoći da
napreduje samo poštenim odnosima
prava i dužnosti, već, prije svega,
besplatnim odnosima milosrđa i
zajedništva.[20]

Društvene vrijednosti
transparentnosti, poštenja i
odgovornosti,[21] iako mogu stvoriti
kratkoročne nedostatke (onima koji
su uključeni u preuzimanje rizika od
povjerenja u druge), čvrsti su temelji
za stvaranje okruženja i načina rada
koji zahtijeva zajedničku uzajamnost
dužnosti, čime se ljudi mobiliziraju
mnogo učinkovitije od pukog
traženja prava.[22]

Mogućnosti su beskrajne, ovisno o
okolnostima svake osobe.
Sudjelovanje u profesionalnim
udrugama, mentorstvo mladih,
suradnički projekti otvorenog tipa ili
programi opismenjavanja odraslih,



na primjer, mogu biti inicijative koje
se promoviraju uz pomoć kolega.
Određivanje prioriteta u istraživanju
zanemarenih bolesti, pro bono
usluge za relevantne uzroke,
opredijeljenost za čišći industrijski
proces, odbijanje mita, poboljšanje
uvjeta rada... Sve su to inicijative
koje se mogu promovirati unutar
tvrtke ili ustanove u kojoj jedan radi.

Transformacija radnog okruženja

Ljubav prema svijetu, zajedno sa
sviješću o vlastitoj slobodi i
odgovornosti, dovode do predanosti
na vlastitom radnom mjestu i s njega
u težnji ka poboljšanju društva. Rad
nije samo mjesto za individualno
„samoostvarivanje”, već platforma s
koje se u svoj svojoj širini prikazuje
ljudska i kršćanska briga za druge i
za društvene uvjete koji omogućuju
pravi ljudski razvoj.[23]

Gledanje na rad kao na sredstvo za
doprinos napretku čovječanstva



zahtijeva, prije svega, pomoć da se
samo radno okruženje učini
ljudskijim. Na primjer, kada smo
suočeni sa situacijama sukoba koji
mogu nastati na poslu, kao i u
svakom ljudskom odnosu, ključna
stvar je ne dopustiti da njima
dominiraju ili završiti s onim što
papa Franjo naziva „logikom
sukoba",[ 24] koji uvijek traži
stigmatizaciju „krivaca" i pokušava
„opravdati pravedne."[25]

Ljudskije radno okruženje zahtijeva i
stalan i odlučan trud da se voli,
pokušavajući se istinski
zainteresirati za svakog čovjeka, za
njegove stvarne potrebe, jer smo svi
siromašni i manjkavi, „ne samo u
materijalnom smislu, nego i u
duhovnom, emocionalni i
moralnom.”[26] Osobno iskustvo
Božje ljubavi, obitelji, prijatelja, to
nam olakšava.



Sve navedeno može se ostvariti na
bezbroj specifičnih načina: pružanje
posebne pomoći kolegici koja čeka
dijete ili nekome tko se brine o
starijoj ili bolesnoj osobi; učiniti
nekome uslugu ne tražeći ništa
zauzvrat; proslavljanje nečijih
rođendana; ignoriranje malih
nesuglasica; biti lojalan i ne
kritizirati ljude.

Učiniti radno okruženje humanijim
također uključuje identificiranje
problema, njihovo osobno
preuzimanje, pokušaj „utopiti zlo u
obilju dobra“, pokrivanje
nedostataka drugih ljudi,
umnožavanje inicijativa koje
razvijaju ili preusmjeravaju energiju
potrebnu za poboljšanje situacije.[27]
Tako ćemo pomoći prevladati
individualistički i utilitaristički
pogled na koji rad može biti okaljan, i
otkrit ćemo, s pogledom pročišćenim
dobročinstvom, „izvanredna
približavanja i moguća rješenja.”[28]



Napor potreban da se ova vizija
ostvari može se činiti zastrašujućim,
ali našu nadu jačaju zaključne riječi
enciklike Caritas in veritate: „Svijet
treba kršćane s rukama podignutim
prema Bogu u molitvi, kršćane
potaknuti spoznajom da istina -
ispunjena ljubav, caritas in veritate,
iz koje proizlazi autentičan razvoj, ne
proizvodimo mi, nego nam se daje. Iz
tog razloga, čak i u najtežim i
najsloženijim vremenima, osim
prepoznavanja onoga što se događa,
moramo se prije svega obratiti Božjoj
ljubavi. Razvoj zahtijeva pozornost
na duhovni život, ozbiljno
razmatranje iskustava povjerenja u
Boga, duhovnog zajedništva u Kristu,
oslanjanja na Božju providnost i
milosrđe, ljubav i praštanje,
samoodricanje, prihvaćanje drugih,
pravde i mira. Sve je to bitno ako se
'kamena srca' žele preobraziti u 'srca
od mesa' (Ezek 36,26), čineći život na
zemlji 'božanskim' i time dostojnijim
čovječanstva.”[29]



[1] Papa Franjo, Laudato si’, 127.
Unutarnji citat je iz Enciklike
Populorum Progressio Pavla VI., br.
274.

[2] Papa Franjo, Božićna čestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 21.
prosinca 2020., br. 6.

[3] Post 2:15.

[4] Sveti Josemaría, Pismo br. 14, 15.
listopada 1948., br. 4.

[5] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 17.

[6] Usp. Ps 2,8

[7] Fernando Ocáriz, Poruka, 7.
srpnja 2017.

[8] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 7.

[9] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 66.

[10] Isto, br. 165.



[11] Sveti Josemaría, Pismo br. 11, 6.
svibnja 1945., br. 13.

[12] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 113

[13] Sveti Josemaría, Pismo br. 3, 9.
siječnja 1932., br. 4

[14] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 8.

[15] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 99.

[16] Papa Franjo, Božićna čestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 23.
prosinca 2021.

[17] Sveti Josemaría, Pismo br. 5, 2.
listopada 1939., br. 37.

[18] Usp. Benedikt XVI., Caritas in
veritate, br. 17.

[19] Usp. Benedikt XVI., Caritas in
veritate, br. 6.

[20] Ibid.



[21] Usp. Benedikt XVI., Caritas in
veritate, br. 36.

[22] Ibid, br. 43

[23] Usp. Sveti Josemaría, Razgovori,
br. 10: „U radu, u plemenitom
stvaralačkom radu ljudi ne vidimo
samo jednu od najviših ljudskih
vrijednosti, nezaobilazno sredstvo
društvenog napretka i veće
pravednosti u odnosima među
ljudima, već i znak Božje ljubavi
prema svojim stvorenjima, i ljubavi
čovječanstva jedni prema drugima i
prema Bogu: u radu vidimo sredstvo
savršenstva, put do svetosti.”

[24] Papa Franjo, Božićna čestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 23.
prosinca 2021.

[25] Usp. papa Franjo, Evangelii
gaudium, br. 226.



[26] Papa Franjo, Božićna čestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 23.
prosinca 2021.

[27] Usp. Ana Marta González, „Svijet
i ljudsko stanje po svetom Josemariji
Escrivá. Kršćanski ključevi za
filozofiju društvenih znanosti”,
Romana br. 65, srpanj-prosinac 2017.

[28] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 32.

[29] Isto, br. 79.

Susana López

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/strucna-formacija-iii-
gradani-koji-rade-s-drugima/

(8.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/strucna-formacija-iii-gradani-koji-rade-s-drugima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/strucna-formacija-iii-gradani-koji-rade-s-drugima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/strucna-formacija-iii-gradani-koji-rade-s-drugima/

	Stručna formacija (III): Građani koji rade s drugima

