opusdei.org

Strucna formacija
(II1): Gradani koji
rade s drugima

Svojim radom i odnosima koje
uspostavljamo kroz njega,
mozemo pomoci u izgradnji
drustva u skladu s
dostojanstvom ljudske osobe.

2'7.05.2022.

Zelja za smislenim radom obi¢no
ukljucuje Zelju da se izgradi nesto
vrijedno i doprinese poboljSanju
drustva. Kako stara prica kaze, kada
se proizvode cigle, osoba moZe na



ovaj posao gledati kao na
jednostavno pravljenje cigle,
izgradnju zida ili gradnju katedrale.
NaSa je Zelja graditi katedrale svojom
profesijom: nesto ljudski vrijedno i
znak BoZje prisutnosti u svijetu.

Papa Franjo nas ohrabruje: ,Moramo
zapamtiti da muskarci i Zene imaju
'sposobnost poboljsati svoju sudbinu,
unaprijediti svoj moralni rast i
razviti svoje duhovne obdarenosti.'
Rad bi trebao biti okruZenje za ovaj
bogati osobni rast, u kojem mnogi
aspekti Zivota ulaze u igru:
kreativnost, planiranje buducnosti,
razvijanje naSih talenata, Zivljenje
nasih vrijednosti, odnos prema
drugima, davanje slave Bogu.”[1]

Medutim, danasnja situacija u
mnogim zemljama zamaglila je ovaj
pogled. U nekima su uvjeti rada
neljudski; u drugima vecina poslova
jedva dopusta opstanak; a na Zapadu
su brze promjene i uzastopne krize



dovele do nesigurne situacije koja je
dovela do odredene negativnosti.
Dominantni narativ ili osobno
iskustvo moZze svesti posao na
aktivnost koja nam je potrebna da
preZivimo, ali to nas Cesto ¢ini
nesretnima i frustriranima. To
posebno pogada mlade ljude koji su
kvalificirani i talentirani, ali koji
mogu pronaci samo poslove koji im
jedva dopusStaju uzdrzavanje i koji
teSko gledaju na buduénost s nadom.
MoZda Cak razmiSljaju o preseljenju
u drugu zemlju kako bi potrazili
bolje mogucnosti. I mnogi na kraju
traZe ispunjenje poslom izvan svog
profesionalnog podrucja.

U takvom kontekstu, kada se toliko
ljudi nade u ovakvim situacijama,
poruka svetog Josemarije o
posvecivanju rada osvjetljava ovu
krizu nadom Evandelja. Kao Sto je
papa Franjo rekao: ,,Oni koji krizu ne
sagledaju u svjetlu Evandelja
jednostavno izvode obdukciju lesa.



Oni vide Kkrizu, ali ne i nadu i svjetlo
koje donosi Evandelje. Muce nas
krize ne samo zato Sto smo zaboravili
kako ih gledati kroz svjetlo
Evandelja, nego zato $to smo
zaboravili da je Evandelje prvo koje
nas dovodi u krizu. Ako mozemo
skupiti hrabrost i poniznost da
priznamo da je vrijeme Krize vrijeme
Duha, kad god se suocimo s
iskustvom tame, slabosti, ranjivosti,
proturjecnosti i gubitka, vise se
necemo osjecati preplavljenima.
Umjesto toga, nastavit cemo vjerovati
da Ce stvari poprimiti novi oblik,
izranjajuci iskljucivo iz iskustva
milosti skrivene u tami.”[2]

Svjetlo koje vjera baca na ljudski rad
istiCe izvornu istinu da je Covjek
postavljen u Rajski vrt ut operaretur,
[3] kako bi radio i suradivao s Bogom
u izgradnji svijeta, u stvaranju
ljudskog drustva i kulture. Ukratko,
rad je neSto pozitivno i dobro, prilika
za osobno i drustveno ispunjenje,



polje nase svetostii,veza jedinstva s
nasim bliznjima i sredstvo da
pridonesemo napretku cijelog
CovjeCanstva, izvor sredstava za
uzdrzavanje svoje obitelji, prilika za
osobni napredak.”[4]

Ovdje ¢emo se usredotociti na
druStvenu reperkusiju rada, koja se
Siri u koncentriénim krugovima iz
necijeg neposrednog okruZenja kako
bi pomogla ostvariti u¢inkovitu
transformaciju svijeta.

Ljubav prema svijetu

Ljubav prema svijetu i Zelja da se on
poboljsa i privede Bogu sredisnji je
aspekt poziva u Djelo i u srZi je
njegove poruke. Taj nas duh navodi
da pronademo boZanski poziv u svim
okolnostima obi¢nog Zivota, kao Sto
sveti Josemaria naglasava: ,Moramo
ljubiti Boga kako bismo voljeli
njegovu volju i Zelju da odgovorimo
na njegove pozive. Oni nam dolaze
kroz duznosti naSeg obi¢nog Zivota:



drZavne, strucne, radne, obiteljske,
druStvene, vlastite i tude patnje,
prijateljstvo, Zelje da ¢inimo ono Sto
je ispravno i pravedno.”[5]

Pogled na tragedije, nepravde i
patnje u danasnjem svijetu, te
povrsnost s kojom mnogi ljudi Zive,
mogao bi nas navesti na pomisao da
na$ sadasnji svijet nije ,,dopadljiv®,
barem dok se ne popravi. A osjecaj
da nismo u mogucénosti uiniti puno
da pridonesemo toj promjeni moze
nas navesti da se zatvorimo u krug
vlastitog malog svijeta odnosa,
problema, interesa i projekata. Tu
barem osje¢amo da moZemo uciniti
nesto pozitivno.

Ipak, svijest da je Bog na$ Otac tjera
nas iz naSe zone udobnosti kada se
prisjetimo obecanja Psalma 2: Dat ¢u
vam puke u bastinu.[6] Sin prima
ovo naslijede sa Zeljom da ono urodi
plodom, s optimizmom, puni nade,
jer vidi povjerenje svoga Oca, i sa



Zivim osjecajem odgovornosti prema
ovom svijetu koji Bog stavlja u nase
ruke. Srcu Bozjeg djeteta niSta nije
strano, jer sam svijet — sve i svi — ¢ini
ovo naslijede.

Ljubav prema svijetu kao daru koji
nam Bog Otac povjerava navodi nas
da shvatimo da ,,trebamo dubinsko
poznavanje vremena u kojem
Zivimo, njegove dinamike i
potencijala, kao i ogranicenja i
nepravde, ponekad ozbiljne. To nije
pitanje samo intelektualnog
razumijevanja, vec izlaska u susret
odredenim ljudima, njihovim
snovima i nadama, njihovo
osjetljivosti, potrebama i kritikama.
Tako se znanje pretvara u empatiju,
u sluSanje, u nastojanje da se
preuzme odgovornost za druge i
posveti se traZzenju njihova dobra, u
ljubav iskazanu u djelima. Kao Sto je
Benedikt XVI. rekao u svojoj enciklici
Caritas in veritate: ,Voljeti nekoga
znaci Zeljeti dobro te osobe i



poduzeti ucinkovite korake da to
osiguramo. Osim dobra pojedinca,
postoji dobro koje je povezano sa
Zivotom u drustvu: opce dobro. To je
dobro 'svih nas', koje ¢ine pojedinci,
obitelji i posredne skupine koje
zajedno Cine drustvo. To je dobro
koje se ne trazi zbog sebe samoga,
nego zbog ljudi koji pripadaju
drustvenoj zajednici i koji samo u
njoj mogu stvarno i djelotvorno
ostvariti svoje dobro. Zeljeti opée
dobro i teziti mu, zahtjev je pravde i
milosrda.”[8]

Iz ljubavi - prema Bogu, drugim
muskarcima i Zenama i svijetu —
izvire dostojanstvena i
preobrazavajuca snaga rada, koja
nam omogucuje da pridonesemo
izgradnji ,,dobra svih nas”, s
drugima, kroz poseban doprinos
naSe vlastite profesije. Uzor
suosjecajne ljubavi prema nasim
sugradanima je prispodoba o
milosrdnom Samaritancu. Papa



Franjo je rekao da nas ,Isusova
prispodoba poziva da ponovno
otkrijemo svoj poziv kao gradani
svojih nacija i cijeloga svijeta,
graditelji nove druStvene veze.”[9]
Alj, kako dalje isticCe, ,,Cak i sami
gradanin, dobri Samaritanac, trebao
je imati obliznju gostionicu koja bi
mogla pruziti pomoc¢ koju on osobno
nije mogao ponuditi.”[10] Rad, nas i
tudi, omogucuje nam da
pridonesemo rjesavanju ljudskih
potreba.

Nacin postojanja u svijetu

Laicki mentalitet temelji se na
Cinjenici da su rad, druStveni i
politi¢ki odnosi, slobodno vrijeme
itd., mjesto susreta s Bogom i zadatak
svojstven obi¢nim kr$canima.
Nadalje, rad je specifican nacin koji
svaka osoba ima kako bi se ,brinula
za nasljedstvo” i suradivala u
izgradnji drustva. Nasi bi zivoti bili
vrlo drugaciji bez poljoprivrednika,



ucitelja, vozaca kamiona i inZenjera.
Kao Sto je sveti Josemaria rekao:
»,Rad je sredstvo kojim se Covjek
ubacuje u drustvo, sredstvo kojim
postaje dio cjeline ljudskih odnosa,
instrument koji mu dodjeljuje mjesto,
okruZenje u ljudskom suzivotu.
Profesionalni rad i postojanje u
svijetu dvije su strane istog novcica;
to su dvije stvarnosti koje zahtijevaju
jedna drugu, tako da je nemoguce
razumjeti jednu bez druge.”[11]

To osobno mjesto gdje Bog ceka
svakoga od nas je povlasteno
okruZenje za angaziranje nase
slobode kao sposobnosti stvaranja
dobrih stvari s drugima i za druge,
koje su dobre i za sebe. “Vratimo se
promicanju dobra, za sebe i za cijelu
ljudsku obitelj i tako zajedno
napredujemo prema autenticnom i
cjelovitom rastu.”[12] U frizerskom
salonu, uredu, ucionici, vo¢njaku ili
tvornici, upravo u “ovdje i sada”
naseg rada postavlja se odlucujuce



pitanje: Gospodine, Sto je dobro Sto
oCekujeS od mene? A upravo to
nastojanje da se trazi krs¢ansko
savrsSenstvo u svojoj profesiji, da se
da “dobar primjer, svatko na svom
mjestu, vec je traZziti dobro cijelog
Covjecanstva.”[13]

Istovremeno, lako je shvatiti da je
ostvarivanje dobra zadatak koji
nadilazi sposobnost jedne osobe. To
je uobicCajen zadatak, ,,zajednicka
borba", kao $to nas je pandemija
natjerala da shvatimo. Papa Franjo je
rekao: ,Nitko se ne moZe suodciti sa
Zivotom u izolaciji. Trebamo
zajednicu koja nas podrzava i
pomaze, u kojoj moZemo pomoci
jedni drugima da gledamo naprijed.
Koliko je vazno sanjati zajedno. Sami
riskiramo vidjeti fatamorgane, stvari
kojih nema. Snovi se, s druge strane,
grade zajedno. Sanjajmo, dakle, kao
jedna ljudska obitelj, kao suputnici
koji dijele isto tijelo, kao djeca iste
zemlje koja je na$ zajednicki dom,



svatko od nas donosi bogatstvo svojih
uvjerenja i stavova, svatko od nas sa
sobom donosi svoj vlastiti glas, svi
smo braca i sestre.”[14] I iskustvo
potvrduje da zajednicko Cinjenje
dobra rusi barijeru ideoloSkih
razlika, razlicitih stilova Zivota ili
nedostatka vjere.

U Crkvi ¢e uvijek postojati institucije
usmjerene na socijalnu pomoc, a svi
mi kao krscani pozvani smo biti
dobri Samaritanci koji se
zaustavljaju u susretu s nasSim
ranjenim bratom. Ali mi kao laici
imamo i neotudivu misiju biti
prisutni na mjestima u kojima je
drustvo ustrojeno, posebice onim
mjestima vezanim uz nasu profesiju.
Arhitekt, na primjer, mozZe
demonstrirati protiv zagadenja,
glasati za obiteljsku zabavu i
volontirati da pomogne
beskuc¢nicima u svom gradu. Ali ako
radi u podrucju urbanizma,
nezamjenjiv je u stvaranju, sa svojim



kolegama, zelenijih,
medugeneracijskih, sigurnijih
okruZenja, s osnovnim uslugama,
zajednickim prostorima itd., na
nacin koji izravno utjeCe na kvalitetu
zraka, obiteljske odnose i pristup
stanovanju.

Uz dobroéinstvo i pravdu

Taj krScanski nacin postojanja i
Zivljenja u svijetu, rad s drugima i za
druge, nosi u sebi najveci potencijal
za preobrazbu drustva. ,,Ono Sto
osvjetljava nasu savjest je vjera u
Krista koji je umro i uskrsnuo i koji je
prisutan u svakom trenutku Zivota.
Vjera nas pokrece da odigramo punu
ulogu u promjenjivim situacijama i
problemima ljudske povijesti. U ovoj
povijesti, koja je zapocela stvaranjem
svijeta i koja Ce svoje ispunjenje
postic¢i na kraju vremena, krs¢anin
nije iseljenik. On je gradanin grada
ljudi i njegova dusa Cezne za
Bogom.”[15]



Ako se usredotoc¢imo na podrucje
rada, moZemo se zapitati koje su
karakteristike krS¢anskog nacina
Zivljenja najucinkovitiji cimbenici te
preobrazbe. Odgovor bi bio Sirok
raspon kvaliteta, ali dvije se vrline
istiCu po svojoj posebnoj vrijednosti:
milosrde i pravednost, promatrane u
njihovoj drustvenoj dimenziji. I
jedno i drugo dovodi do niza stavova
koje ljudi danas prepoznaju kao
bitne vrijednosti za provodenje
zajedniCkog pothvata, a koje potice
druStveni nauk Crkve. Ova ucenja
nude smjernice koje svjetlom istine
Evandelja osvjetljavaju moguce
druStvenim, kulturnim i drugim
situacijama.

Na primjer, prijateljstvo, solidarnost i
drustveno djelovanje dovode do
sizgradnje odnosa koji nadilaze puki
rad i jacaju korisne odnose.”[16]

Sveti Josemaria je u pismu iz
1939.godine o krS¢anskom poslanju u



drustvenom Zivotu naglasio sljedece:
,Krséanin ne moZe biti individualist.
On ili ona ne mogu zanemariti druge,
Zivjeti sebitno, okrenuti leda svijetu.
Kr$canin je u biti drustven:
odgovoran ¢lan misticnog Tijela
Kristova.”[17]

Poticanje cjelovitog ljudskog razvoja
—svih muskaraca i Zena i cijele osobe
— pretpostavlja odgovornu slobodu
osobe i naroda, bududi da nijedna
struktura ne moze jamciti razvoj
izvan i iznad ljudske odgovornosti.
[18] Suradnja proizlazi iz uvjerenja
da nije moguce pronaci rjeSenje
problema iz jedne perspektive, a vodi
do proaktivne otvorenosti, do
timskog rada (takoder s onima koji
ne razmisSljaju kao mi) i iskrenog
dijaloga.

Pravda je davanje drugoj osobi ono
Sto joj pripada, ono Sto joj odgovara
prema njenom bicu i postupcima. To
je pravi put dobrocinstva i neodvojiv



je od njega.[19] Istodobno, poziva na
viSu perspektivu, bududi da se
drustvu ne moZe pomoci da
napreduje samo poStenim odnosima
prava i duznosti, vec, prije svega,
besplatnim odnosima milosrda i
zajedniStva.[20]

Drustvene vrijednosti
transparentnosti, postenja i
odgovornosti,[21] iako mogu stvoriti
kratkorocne nedostatke (onima koji
su ukljuceni u preuzimanje rizika od
povjerenja u druge), ¢vrsti su temelji
za stvaranje okruZenja i nacina rada
koji zahtijeva zajedniCku uzajamnost
duZnosti, ¢ime se ljudi mobiliziraju
mnogo ucinkovitije od pukog
traZenja prava.[22]

Mogucnosti su beskrajne, ovisno o
okolnostima svake osobe.
Sudjelovanje u profesionalnim
udrugama, mentorstvo mladih,
suradnicki projekti otvorenog tipa ili
programi opismenjavanja odraslih,



na primjer, mogu biti inicijative koje
se promoviraju uz pomoc kolega.
Odredivanje prioriteta u istrazivanju
zanemarenih bolesti, pro bono
usluge za relevantne uzroke,
opredijeljenost za ¢iS¢i industrijski
proces, odbijanje mita, poboljSanje
uvjeta rada... Sve su to inicijative
koje se mogu promovirati unutar
tvrtke ili ustanove u kojoj jedan radi.

Transformacija radnog okruZenja

Ljubav prema svijetu, zajedno sa
svijeScu o vlastitoj slobodi 1
odgovornosti, dovode do predanosti
na vlastitom radnom mjestu i s njega
u teznji ka poboljSanju drustva. Rad
nije samo mjesto za individualno
»samoostvarivanje”, vec platforma s
koje se u svoj svojoj Sirini prikazuje
ljudska i krSc¢anska briga za druge i
za drustvene uvjete koji omogucuju
pravi ljudski razvoj.[23]

Gledanje na rad kao na sredstvo za
doprinos napretku Covjecanstva



zahtijeva, prije svega, pomoc da se
samo radno okruZenje ucini
lJjudskijim. Na primjer, kada smo
suoCeni sa situacijama sukoba koji
mogu nastati na poslu, kaoiu
svakom Jjudskom odnosu, klju¢na
stvar je ne dopustiti da njima
dominiraju ili zavrsSiti s onim Sto
papa Franjo naziva ,logikom
sukoba",[ 24] koji uvijek trazi
stigmatizaciju ,krivaca" i pokuSava
»opravdati pravedne."[25]

Ljudskije radno okruZenje zahtijeva i
stalan i odluéan trud da se voli,
pokusavajuci se istinski
zainteresirati za svakog Covjeka, za
njegove stvarne potrebe, jer smo svi
siromasni i manjkavi, ,ne samo u
materijalnom smislu, negoiu
duhovnom, emocionalni i
moralnom.”[26] Osobno iskustvo
BoZje ljubavi, obitelji, prijatelja, to
nam olakSava.



Sve navedeno moze se ostvariti na
bezbroj specifi¢nih nac¢ina: pruZanje
posebne pomoci kolegici koja Ceka
dijete ili nekome tko se brine o
starijoj ili bolesnoj osobi; uciniti
nekome uslugu ne trazeci nista
zauzvrat; proslavljanje necijih
rodendana; ignoriranje malih
nesuglasica; biti lojalan i ne
kritizirati ljude.

Uc¢initi radno okruZenje humanijim
takoder ukljucuje identificiranje
problema, njihovo osobno
preuzimanje, pokusaj ,,utopiti zlo u
obilju dobra“, pokrivanje
nedostataka drugih lJjudi,
umnozavanje inicijativa koje
razvijaju ili preusmjeravaju energiju
potrebnu za poboljSanje situacije.[27]
Tako ¢emo pomoci prevladati
individualisticki i utilitaristicki
pogled na koji rad moZe biti okaljan, i
otkrit cemo, s pogledom procis¢enim
dobrocinstvom, ,izvanredna
pribliZavanja i moguca rjesSenja.”[28]



Napor potreban da se ova vizija
ostvari moZe se Ciniti zastraSujucim,
ali nasu nadu jacaju zakljucne rijeci
enciklike Caritas in veritate: ,Svijet
treba kr$cane s rukama podignutim
prema Bogu u molitvi, krS¢ane
potaknuti spoznajom da istina -
ispunjena ljubav, caritas in veritate,
iz koje proizlazi autentican razvoj, ne
proizvodimo mi, nego nam se daje. Iz
tog razloga, Cak i u najtezim i
najsloZenijim vremenima, osim
prepoznavanja onoga Sto se dogada,
moramo se prije svega obratiti Bozjoj
ljubavi. Razvoj zahtijeva pozornost
na duhovni Zivot, ozbiljno
razmatranje iskustava povjerenja u
Boga, duhovnog zajednisStva u Kristu,
oslanjanja na Bozju providnost 1
milosrde, ljubav i prastanje,
samoodricanje, prihvacanje drugih,
pravde i mira. Sve je to bitno ako se
'kamena srca' Zele preobraziti u 'srca
od mesa' (Ezek 36,26), ¢ineci Zivot na
zemlji 'boZanskim' i time dostojnijim
CovjeCanstva.”[29]



[1] Papa Franjo, Laudato si’, 127.
Unutarnji citat je iz Enciklike
Populorum Progressio Pavla VI, br.
274.

[2] Papa Franjo, Bozi¢na Cestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 21.
prosinca 2020., br. 6.

[3] Post 2:15.

[4] Sveti Josemaria, Pismo br. 14, 15.
listopada 1948., br. 4.

[5] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 17.

[6] Usp. Ps 2,8

[7] Fernando Ocariz, Poruka, 7.
srpnja 2017.

[8] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 7.

[9] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 66.

[10] Isto, br. 165.



[11] Sveti Josemaria, Pismo br. 11, 6.
svibnja 1945., br. 13.

[12] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 113

[13] Sveti Josemaria, Pismo br. 3, 9.
sijeCnja 1932, br. 4

[14] Papa Franjo, Fratelli tutti, br. 8.

[15] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 99.

[16] Papa Franjo, BoZi¢na Cestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 23.
prosinca 2021.

[17] Sveti Josemaria, Pismo br. 5, 2.
listopada 1939., br. 37.

[18] Usp. Benedikt XVI., Caritas in
veritate, br. 17.

[19] Usp. Benedikt XVI., Caritas in
veritate, br. 6.

[20] Ibid.



[21] Usp. Benedikt XVI., Caritas in
veritate, br. 36.

[22] Ibid, br. 43

[23] Usp. Sveti Josemaria, Razgovori,
br. 10: ,,U radu, u plemenitom
stvaralaCkom radu ljudi ne vidimo
samo jednu od najvisih ljudskih
vrijednosti, nezaobilazno sredstvo
druStvenog napretka i vece
pravednosti u odnosima medu
ljudima, vec i znak Bozje ljubavi
prema svojim stvorenjima, i ljubavi
CovjecCanstva jedni prema drugima i
prema Bogu: u radu vidimo sredstvo
savrsSenstva, put do svetosti.”

[24] Papa Franjo, BoZi¢na Cestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 23.
prosinca 2021.

[25] Usp. papa Franjo, Evangelii
gaudium, br. 226.



[26] Papa Franjo, BoZi¢na Cestitka
Svetog Oca Rimskoj kuriji, 23.
prosinca 2021.

[27] Usp. Ana Marta Gonzalez, ,Svijet
i ljudsko stanje po svetom Josemariji
Escriva. Krs¢anski kljucevi za
filozofiju drustvenih znanosti”,
Romana br. 65, srpanj-prosinac 2017.

[28] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 32.

[29] Isto, br. 79.

Susana Lopez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/strucna-formacija-iii-
gradani-koji-rade-s-drugima/
(8.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/strucna-formacija-iii-gradani-koji-rade-s-drugima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/strucna-formacija-iii-gradani-koji-rade-s-drugima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/strucna-formacija-iii-gradani-koji-rade-s-drugima/

	Stručna formacija (III): Građani koji rade s drugima

