
opusdei.org

Stani i pokloni se:
posjet Presvetom
Oltarskom
Sakramentu

Ova praksa je dubok izraz vjere
i ljubavi prema Kristu u
Euharistiji. Usred užurbanosti i
vreve svakodnevnog života,
pruža nam priliku da osobno
susrećemo Boga, da se
odmorimo u njegovoj
prisutnosti i da u Njemu
pronađemo utjehu i vodstvo za
naš svakodnevni život.

11.08.2025.



Sveti Josemaría volio se prisjećati
kako anđeli neprestano štuju Krista,
posebno u njegovoj sakramentalnoj
prisutnosti. To razmišljanje
potaknulo ga je da se pokuša
pridružiti njihovom štovanju kroz
razne euharistijske pobožnosti, među
kojima je i posjet Presvetom
Oltarskom Sakramentu.

Od prvih stoljeća kršćani su tražili
načine da izraze svoju vjeru kroz
prakse pobožnosti osim
sakramenata, uključujući štovanje
relikvija, grobova mučenika i svetih
mjesta. Iako su se euharistijske
prilike oduvijek štovale čak i izvan
slavlja mise, u rimskoj liturgiji nisu
postale predmet posebnog štovanja
izvan mise sve do početka drugog
tisućljeća. Četvrti lateranski koncil
(1215.) potvrdio je doktrinu o
stvarnoj prisutnosti Krista u
euharistiji, osudio učenja Berengarija
iz Toursa, koji je nijekao tu
prisutnost, i naglasio potrebu



štovanja Krista u Presvetom
Oltarskom Sakramentu.

Neki redovnički redovi, posebno
cisterciti, promicali su ovu
pobožnost, a teolozi poput sv. Tome
Akvinskog pomogli su u razvoju
doktrine o stvarnoj prisutnosti
Gospodina u euharistiji. Liturgijske
inovacije pojavile su se kao načini
produbljivanja euharistijske
pobožnosti. Uzdizanje hostije nakon
posvete u misi, čuvanje euharistije i
prakticiranje duhovnih pričesti bili
su sve manifestacije rastuće želje za
štovanjem Presvetog Oltarskog
Sakramenta.

Ustanovljenjem blagdana Tijelova
(prvi put proslavljenog u Liègeu
1246. godine, a proširenog na cijelu
Crkvu od strane pape Urbana IV.
bulom Transiturus de hoc mundo),
pojavila su se prva svjedočanstva o
praksi posjećivanja Presvetog
Oltarskog Sakramenta. U tom



razdoblju, beginke, skupina žena
koje su živjele u ćelijama izgrađenim
oko crkvene apside s otvorom prema
oltaru, počele su izgovarati pozdrav
Presvetom Oltarskom Sakramentu na
koljenima nakon ustajanja iz svojih
ćelija. Tijekom stoljeća, pobožnost
prema Euharistiji se ojačala, dijelom
zahvaljujući čuvanju Presvetog
Oltarskog Sakramenta u crkvama i
kapelama, olakšavajući pristup
vjernicima. Tridentski sabor
potvrdio je praksu euharistijskog
klanjanja i promovirao štovanje
Presvetog Oltarskog Sakramenta.

Prva Svetohraništa

„Tabernakul je isprva bio namijenjen
čuvanju Euharistije na dostojnom
mjestu kako bi se mogla donijeti
bolesnima i odsutnima izvan mise.
Kako se vjera u stvarnu prisutnost
Krista u njegovoj Euharistiji
produbljivala, Crkva je postala
svjesna značenja tihog klanjanja



Gospodinu prisutnom pod
euharistijskim prilikama.“[1]

Bratovštine Presvetog Oltarskog
Sakramenta odigrale su važnu ulogu
u toj rastućoj svijesti, osiguravajući
da se Euharistija čuva u crkvama.
Proširile su se po cijeloj Europi
tijekom kasnog srednjeg vijeka, sa
značajnim širenjem u Italiji, i bile su
odgovorne za promicanje aktivnog
sudjelovanja vjernika u
euharistijskom klanjanju, posebno
podržavajući procesije Tijelova.
Barnabiti i sv. Antun Marija Zakarija,
posebno su promicali euharistijsko
štovanje i organizirali izlaganje
Presvetog Oltarskog Sakramenta.

Pobožnost četrdeset sati pojavila se
kasnije. Kao što i samo ime govori,
praksa se sastojala od neprekidnog
izlaganja Presvetog Oltarskog
Sakramenta punih četrdeset sati, uz
poziv na meditaciju o Muci Kristovoj
i molitve zagovora i okajanja.



Započela je u Milanu, a promicale su
je osobe poput sv. Karla
Boromejskog, šireći se Europom do
1592. godine, kada ju je učvrstio papa
Klement VIII., koji je u Rimu
ustanovio Trajno klanjanje, čime je
doprinio praksi pohoda Presvetom
Oltarskom Sakramentu.

Kada stvorenja obožavaju
Stvoritelja

Kad su mudraci stigli u Betlehem,
sveti Matej pripovijeda: "Ušli su u
kuću, ugledali dijete s Marijom,
njegovom majkom, pavši na koljena,
poklonili mu se" (Mt 2,11). Ova gesta
otkriva pravilan stav ljudskih bića
koja se, prepoznajući sebe kao
stvorenje, klanjaju pred svojim
Stvoriteljem.[2] Klanjanje je više od
vanjskog čina: to je predanje tijela i
duše, duboko priznanje naše potpune
ovisnosti o Bogu, pred kojim se
klanjamo s apsolutnim poštovanjem i
pokornošću, svjesni da naše



postojanje pronalazi smisao samo u
Njemu.[3]

Monsignor Javier Echevarría izrazio
je to rekavši: „Pred ovim otajstvom
vjere i ljubavi padamo u klanjanju.
Samo tako možemo na odgovarajući
način pokazati da vjerujemo da je
Euharistija uistinu Krist, stvarno i
bitno prisutan: njegovo Tijelo,
njegova Krv, njegova Duša i njegovo
Božanstvo.“[4] Sveti Josemaría nas je
pozvao da pristupimo Presvetom
Sakramentu na ovaj način: „Učini
silno velikom svoju vjeru prema
Svetoj Euharistiji. Ispuni se
udivljenjem pred ovom neizrecivom
stvarnošću: imamo Boga s nama,
možemo ga primiti svakog dana, ako
to želimo, u prisnom smo razgovoru
s Njim, kao što razgovaramo s
prijateljem, kako se s bratom
razgovara, kako se s Ocem razgovara,
kako se priča s Ljubavi.“[5]



Određene geste nam pomažu izraziti
klanjanje i tijelom. Jedna takva gesta
je klečanje. „Klečanje, koje se čini
savijanjem desnog koljena prema tlu,
označava klanjanje i stoga je
rezervirano za Presveti Oltarski
Sakrament.“[6] Riječima pape
Benedikta XVI., „naklon ili klečanje u
molitvi pred Presvetim Oltarskim
Sakramentom točno izražava stav
klanjanja u Božjoj prisutnosti, a
također i tijelom. Stoga je važno da se
ta radnja ne čini iz navike ili na
brzinu, već s dubokom sviješću. Kada
klečimo pred Gospodinom,
ispovijedamo svoju vjeru u njega,
prepoznajemo da je on jedini
Gospodin našeg života.“[7]

Možda se čini da su ljudi danas
izgubili osjećaj klanjanja i potrebu za
tihim štovanjem, ali papa Franjo
primjećuje da je „euharistija Božji
odgovor na najdublju glad ljudskog
srca, glad za autentičnim životom, jer
je u euharistiji sam Krist zaista među



nama, da nas hrani, tješi i podržava
na našem putu.“[8] U euharistijskom
kruhu nalazimo ono što naša srca u
konačnici traže, ali samo Bog može
dati: bezuvjetnu ljubav koja u
potpunosti zadovoljava našu želju da
volimo i budemo voljeni. U
euharistijskom klanjanju možemo se
osloniti na Gospodinove grudi, poput
ljubljenog učenika, i dopustiti da nas
On zagrli. Jer ostajući s nama u
Euharistiji, Bog pokazuje da "nije
daleko biće koje ravnodušno
promatra sudbinu ljudi - njihove
želje, njihove borbe, njihove patnje.
On je Otac koji toliko ljubi svoju
djecu da šalje Riječ, Drugu Osobu
Presvetog Trojstva, da bi, uzevši
ljudsku prirodu, mogao umrijeti da
nas otkupi. On je Otac pun ljubavi
koji nas sada nježno vodi k sebi,
djelovanjem Duha Svetoga koji
prebiva u našim srcima."[9]



Prva pobožnost

Sveti Alfons Maria de Liguori
preporučio je svim kršćanima praksu
posjećivanja Presvetog Oltarskog
Sakramenta: „Među svim
pobožnostima, ovo klanjanje Isusu u
sakramentu je prva, nakon
sakramenata, koju Bog najviše cijeni
i najkorisnija je za nas.“[10] I drugi
sveci isticali su se kao primjeri duša
zaljubljenih u Gospodina u
euharistiji. Župnik Arški je govorio
da ako bismo znali što je dobri Isus u
Svetohraništu, ne bismo se mogli
odvojiti od Njega.

Noviji primjer je onaj svetog
Manuela Gonzáleza, biskupa
poznatog po promicanju
euharistijske pobožnosti napuštenim
tabernakulima, do te mjere da je
zatražio da bude pokopan pokraj
tabernakula, "kako bi moje kosti,
nakon smrti, poput mog jezika i mog
pera za života, uvijek govorile onima



koji prolaze: Evo Isusa! Evo ga! Ne
ostavljajte ga napuštenog!"[11] Sveti
Josemaría želio je u točku Puta
uključiti molbu koju je otac Manuel
uputio nekim svećenicima koje je
upravo zaredio: "

«Postupajte mi dobro s Njim,
postupajte mi dobro s Njim!» -
govorio je u suzama jedan stari
prelat mladomisnicima koje je
upravo zaredio.

- Gospodine! Tko bi mi dao glas i
vlast da vičem na taj način u uho i u
srce mnogih kršćana, mnogih!"[12]

Nedavni pape također su poticali
praksu posjećivanja Presvetog
Oltarskog Sakramenta. Podsjećajući
na euharistijsku pobožnost Arškog
župnika, sveti Ivan XXIII. rekao je da
"duga molitva [...] pred Presvetim
Oltarskim Sakramentom ima
dostojanstvo i učinkovitost koje se ne
mogu naći nigdje drugdje niti



zamijeniti;" kada netko "klanja se
Kristu, Gospodinu našemu, i
zahvaljuje mu, ili nudi zadovoljštinu
za svoje grijehe i grijehe drugih, ili
konačno kada neprestano moli da
Bog posebno bdije nad slučajevima
povjerenim njegovoj brizi, on se
rasplamsava žarkijom ljubavlju
prema Božanskom Otkupitelju."[13]
Sveti Ivan Pavao II. piše: "Kako
možemo ne osjetiti obnovljenu
potrebu da provedemo vrijeme u
duhovnom razgovoru, u tihom
klanjanju, u iskrenoj ljubavi pred
Kristom prisutnim u Presvetom
Sakramentu? Koliko sam puta, draga
braćo i sestre, to iskusio i iz toga
crpio snagu, utjehu i podršku!"[14]

Sveti Josemaría nas je poticao da
Euharistiju učinimo središtem svojih
života: „Bori se kako bi učinio da
Sveta Oltarska Žrtva postane središte
i izvor tvog nutarnjeg života, te tako
preobrazi čitav tvoj dan u čin
bogoštovlja – produženje Mise koju si



slušao, i priprema za narednu -
prelijevajući se u strelovite molitvice,
posjetu Presvetome, u posvećenju
tvog profesionalnog rada i
obiteljskog života…“[15] Često je
govorio o potrebi da se Presveti
Oltarski Sakrament vidi kao utočište
u kojem duša pronalazi utjehu i
snagu. Posjeti Presvetom Oltarskom
Sakramentu odraz su te želje za
osobnim susretom s Bogom usred
dana. Ponekad je dovoljno pristupiti
Svetohraništu na nekoliko trenutaka
- makar samo kroz našu maštu - da
bismo rekli našem Gospodinu da ga
volimo i da mu vjerujemo.

Osnivač Opusa Dei njegovao je ovu
pobožnost od mladosti. Tijekom svog
boravka u sjemeništu u Zaragozi,
raspored je uključivao kratki posjet
Presvetom Oltarskom Sakramentu u
crkvi nakon ručka, kao čin
zahvalnosti. Međutim, u sjemenišnoj
kapeli Presveti Oltarski Sakrament
nije bio trajno pohranjen sve do



1926., osim na određene blagdane.
[16] Tijekom nekih odmora, sveti
Josemaría bi se iskrao kako bi
posjetio Presveti Oltarski Sakrament
s galerije s pogledom na crkvu,
ponašanje koje nije prošlo
nezapaženo i privuklo je pozornost
njegovih kolega sjemeništaraca.

Slijedeći nove upute sv. Pija X. o
čestoj pričesti, ova je praksa poticana
među bogoslovima, zajedno s većom
euharistijskom pobožnošću izvan
mise. Obavljali su posjete
zadovoljstva, zajedničke posjete pri
ulasku i izlasku iz kuće, pa čak i
osiguravali da Presveti Oltarski
Sakrament prati jedan od studenata
tijekom pauza.

U Opusu Dei, ovaj drevni običaj
konkretiziran je u svakodnevnoj
praksi kratkog posjeta Presvetom
Oltarskom Sakramentu, po
mogućnosti u podne, nakon ručka.
Ovaj posjet sastoji se od moljenja



triju Očenaša, Zdravomarija i Slava
Bogu u dijalogu, a završava
duhovnom pričešću. Prije svakog
niza usmenih molitvi, osoba koja
predvodi molitvu izgovara, kao čin
vjere i zadovoljstva, Adoremus in
aeternum Sanctissimum
Sacramentum ("Budi hvaljen i
slavljen Isus u Presvetom Oltarskom
Sakramentu"), a svi odgovaraju
ponavljanjem iste aklamacije.[17]
Naravno, vjernici Opusa Dei također
nastoje posjetiti Gospodina u drugo
doba dana, čak i kratko, pri ulasku ili
izlasku iz centra, prolazeći pored
crkve itd.

Mljekar i seljanka

Sveti Josemaría je Svetohranište
vidio kao mjesto gdje nas Isus uvijek
čeka, spreman slušati i pomoći.
Posjete Presvetom Oltarskom
Sakramentu smatrao je
privilegiranim trenucima za
uzvraćanje Gospodinovoj ljubavi,



pokazujući našu zahvalnost za
njegovu prisutnost među nama.
Ponekad je koristio anegdote ili priče
kako bi sasvim prirodno potaknuo
ove pobožnosti. Jedna takva priča je
o čovjeku koji bi, prolazeći svaki dan
pored crkve, ušao na trenutak i
rekao: "Isuse, ovdje je Ivan
mljekar."[18] Posjet je poziv da
zastanemo u svom danu, uđemo u
crkvu ili oratorij, pogledamo Isusa i
progovorimo Mu iz srca. Štoviše, ove
pauze mogu biti trenutak da Bog
obnovi našu snagu i olakša terete
dana.

Edith Stein, židovska intelektualka
sv. Terezija Benedikta od Križa, koja
se približavala kršćanskoj vjeri,
ispričala je slično iskustvo. Jednog
dana promatrala je seljanku kako
ulazi u frankfurtsku katedralu s
košarom za kupovinu, zastajući na
trenutak da se pomoli. „To je za
mene bilo nešto potpuno novo. U
sinagogama i protestantskim



crkvama koje sam posjećivala,
vjernici su prisustvovali službama.
Ovdje je, međutim, jedna osoba ušla
u praznu crkvu kao da će voditi
intiman razgovor. Nikada to nisam
mogla zaboraviti.“[19]

U brzom svijetu, Svetohranište je
utočište, prostor gdje u Gospodinu
pronalazimo mir i utjehu. „Za mene
je Svetohranište oduvijek bilo
Betanija, tiho i ugodno mjesto gdje
Krist prebiva. Mjesto gdje mu
možemo reći o svojim brigama,
patnjama, željama, radostima, s
istom jednostavnošću i prirodnošću
kao Marta, Marija i Lazar.“[20]
Posjećujući Presveti Oltarski
Sakrament, možemo razviti
sposobnost slušanja onoga što nam
Bog želi reći, često kroz one oko nas.
„Zauzeti žurbom, tolikim stvarima za
reći i učiniti, ne nalazimo vremena
zastati i poslušati one koji nam
govore. (...) Zapitajmo se: kako ide
moja sposobnost slušanja? Dopuštam



li da me dotaknu životi ljudi? Znam li
provoditi vrijeme s onima koji su mi
bliski kako bih slušao?“[21] Posjet
Isusu u Svetohraništu prilika je da
On ozdravi naša osjetila i oslobodi
naša srca od nemira žurbe.

Poput Ivana mljekara ili one žene u
Frankfurtu koja ide u kupovinu,
posjeti Presvetom Sakramentu ne
zahtijevaju uvijek duge molitve ili
složene ceremonije. Dovoljno je biti
tamo, gledati Ga i pustiti da On gleda
nas. Ovaj osobni susret nas
preobražava jer nas stavlja pred
najveću ljubav: Boga koji je odlučio
ostati s nama u Euharistiji. "Sveta
Euharistija daje sinovima Božjim
božansku novost i mi moramo
odgovoriti 'u novosti svoga uma',
obnavljajući sve svoje osjećaje i djela.
Dobili smo novi princip energije,
snažno novo korijenje nacijepljeno
na našeg Gospodina. Ne smijemo se
vratiti starom kvascu, jer sada
imamo kruh koji ostaje zauvijek."[22]



Zaustavljanje pred Svetohraništem
više je od čina pobožnosti: to je izjava
vjere. U tišini hrama, daleko od buke
svijeta, Isus nas poziva da se
odmorimo u Njemu. Vrijeme
posvećeno klanjanju ne samo da nam
pomaže ojačati naš odnos s Bogom,
već nas i preobražava, čineći nas
svjesnijima njegove ljubavi i našeg
poslanja u svijetu.

„Isus je ostao u Svetoj Hostiji zbog
nas: da bi bio uvijek uz nas, da bi nas
podržavao i vodio. – A ljubav se
uzvraća samo ljubavlju. – Kako da se
ne uputimo u Svetohranište svaki
dan, makar samo na nekoliko
minuta, da bi Mu prinijeli svoj
pozdrav i svoju ljubav djece i braće
Njegove!“[23] U Opusu Dei, ovaj
drevni običaj izražava se kratkim
posjetom oratoriju, kapeli ili crkvi,
izgovaranjem nekoliko usmenih
molitvi i duhovnom pričešću pred
Presvetim Oltarskim Sakramentom
kao znak trojstvenog klanjanja.



„Klanjanje trostruko svetom i
suverenom Bogu ljubavi stapa se s
poniznošću i daje sigurnost našim
molbama.“[24]

Ovaj običaj je ujedno i prilika da se
prisjetimo da je Krist uvijek u blizini,
čeka nas, spreman slušati nas i
pratiti na svakom koraku. Štoviše,
svaki put kada posjetimo Presveti
Oltarski Sakrament, možemo sa
sobom ponijeti namjere onih koje
volimo, kao i vlastite brige i radosti.
"Dođite k meni svi koji ste umorni i
opterećeni i ja ću vas odmoriti" (Mt
11,28). Isusove riječi mogu postati
stvarnost pri svakom posjetu
Presvetom Oltarskom Sakramentu.
Tamo, u njegovoj prisutnosti,
nalazimo olakšanje i mir koji samo
On može dati, te pronalazimo snagu
za napredak i svjetlo za suočavanje s
izazovima svakog dana.

U Djelu, posjet obično završava
duhovnom pričešću koju je sveti



Josemaría naučio od svećenika
pijarista tijekom školskih godina.
Smatrao je ovu malu molitvu
neiscrpnim izvorom milosti i
učinkovitim sredstvom za život u
Božjoj prisutnosti.

Nadalje, duhovna pričest je također
priprema za primanje Gospodina u
Euharistiji svaki put kada
sudjelujemo u svetoj misi. To je,
zapravo, svrha posjeta i drugih
euharistijskih pobožnosti: pripremiti
se, zahvaliti, sjetiti se... i, prije svega,
ponovno ući u euharistijsku pričest
koju smo primili u svetoj žrtvi oltara.
Sveci su oduvijek isticali vezu
između posjeta, duhovne pričesti i
sakramentalne pričesti.

Tijekom karantene nedavne
pandemije, zbog ograničenja osobnih
misa i ograničenog pristupa
euharistiji, mnogi su se vjernici
okrenuli duhovnoj pričesti kao
izrazu svoje želje i ljubavi prema



Euharistiji; svoje čežnje da prime
Isusa u svoja srca kada to nisu mogli
učiniti sakramentalno.

„Marija nas može voditi prema ovom
Presvetom Sakramentu, jer i sama
ima dubok odnos s njim.“[25] Naša
Majka, koja je devet mjeseci nosila
Gospodina u svojoj utrobi i veći dio
svog života bila je s Njim, može nam
pomoći da marljivo pazimo na naše
posjete Presvetom Sakramentu i tako
mu se nastavimo klanjati zajedno sa
svim anđelima.

[1] Katekizam Katoličke Crkve, br.
1379.

[2] Usp. Isto, br. 2628.

[3] Usp. Isto, br. 2097.



[4] Javier Echevarría, Pastirsko
pismo, 6-X-2004, br. 6.

[5] Kovačnica, br. 268.

[6] Opće upute Rimskog misala, br.
274.

[7] Papa Benedikt XVI., Audijencija,
27-VI-2012.

[8] Papa Franjo, Govor, 19-VI-2023.

[9] Susret s Kristom, br. 84.

[10] Sv. Alfonz de Liguiori, Pohodi
Presvetom Oltarskom Sakramentu i
Blaženoj Djevici Mariji.

[11] Epitaf na grobu sv. Manuela
Gonzáleza, Kapela Tabernakula,
katedrala u Palenciji.

[12] Put, br. 531.

[13] Sveti Ivan XXIII., Sacerdotii
nostri primordia, dio II.



[14] Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, br. 25.

[15] Kovačnica, br. 69.

[16] Usp. R. Herrando Prat de la Riba,
Los años de seminario de Josemaría
Escrivá en Zaragoza, 1920-1925: el
Seminario de San Francisco de Paula,
Rialp, Madrid 2002., str. 53.

[17] De spiritu (35). Na engleskom,
osoba koja vodi posjet obično kaže:
"Budi hvaljen i slavljen Isus u
Presvetom Oltarskom Sakramentu", a
ostali odgovaraju: "Sada i vazda i u
vijeke vjekova."

[18] On prepričava priču u ovom
videu.

[19] E. Stein, Dalla vita di una
famiglia ebrea e altri scritti
autobiografici, A. Ales Bello-M.
Paolinelli (ur.), Città Nuova-OCD,
Roma 2007., str. 467-468 (prikaz,
ostalo).

https://www.youtube.com/watch?v=QzaEcDCjLWA


[20] Susret s Kristom, br. 154.

[21] Papa Franjo, Anđeo Gospodnji, 5-
IX-2021.

[22] Susret s Kristom, br. 155.

[23] Brazda, br. 686.

[24] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2628.

[25] Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, br. 53.

Jordi Farreras Tió

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/stani-i-pokloni-se-posjet-

presvetom-oltarskom-sakramentu/
(18.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/stani-i-pokloni-se-posjet-presvetom-oltarskom-sakramentu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/stani-i-pokloni-se-posjet-presvetom-oltarskom-sakramentu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/stani-i-pokloni-se-posjet-presvetom-oltarskom-sakramentu/

	Stani i pokloni se: posjet Presvetom Oltarskom Sakramentu
	Prva Svetohraništa
	Kada stvorenja obožavaju Stvoritelja
	Prva pobožnost
	Mljekar i seljanka


