
opusdei.org

Smirena pažljivost:
Duhovna djela
milosrđa

Duhovna djela milosrđa nastoje
skrbiti o mnoštvu različitih
načina na koje ljudsko srce
osjeća glad i žeđ, golotinju i
bespomoćnost, bolest i
zarobljeništvo: vrste duhovnog
siromaštva od kojih svi patimo.

6.03.2017.

Crkva posjeduje mudrost dobre
majke koja zna što njezinoj djeci
treba kako bi rasla zdrava i snažna u



duhu i tijelu. Kroz djela milosrđa
poziva nas da nastavimo ponovno
otkrivati da nama bliski muškarci i
žene trebaju njegu za tijelo i dušu, te
da je Bog svakoga od nas učinio
odgovornima za njih. „Objekt
milosrđa cjelokupni je ljudski život:
kao 'tijelo' gladuje i žeđa, potrebit je
skloništa i odjeće, a također i da
primi dostojanstven ukop – nešto što
nitko od nas, ma koliko bio bogat, ne
može učiniti za sebe... I naš život, kao
'duh' potrebit je obrazovanja,
ispravljanja, ohrabrenja i utjehe.
Trebamo druge da nas savjetuju, da
nam opraštaju, da nas podnose i da
mole za nas.“[1]

Duhovna djela milosrđa nastoje
skrbiti o mnoštvu različitih načina na
koje ljudsko srce osjeća glad i žeđ,
golotinju i bespomoćnost, bolest i
zarobljeništvo: vrste duhovnog
siromaštva od kojih svi patimo i koje
također možemo primjetiti, osim ako
nismo usnuli, i u onima oko nas.[2]



Usprkos težini koju nosimo na
vlastitim ramenima, Bog očekuje da
naša srca budu dirnuta kao što je i
njegovo i da ne budemo neosjetljivi
na potrebe drugih ljudi. „Pored tolike
sebičnosti, tolike ravnodušnosti –
svatko o svom poslu! – prisjećam se
onih drvenih magarčića na jednom
stolu, snažnih, krupnih, kako
koračaju... Jedan je izgubio nogu, ali
je išao naprijed jer se oslanjao na
druge.“[3]

Svakodnevna milost

Sveti Josemaría jednom je govorio o
svojemu radosnom iskustvu
kršćanske velikodušnosti koje se
potvrđivalo tijekom godina:
„Poznajem tisuće primjera
studenata . . . koji su odbili graditi
svoje male privatne svjetove. Oni se
daju drugima kroz svoj profesionalni
rad kojeg nastoje obavljati ljudski
savršeno, kroz obrazovne projekte,
kroz društveni i dobrotvorni rad, u



duhu mladosti i vedrine.“[4] Gdjegod
su kršćani koji se smatraju
„obilježeni ovom zadaćom donošenja
svjetla, blagoslova, oživljenja,
podizanja, ozdravljenja i
oslobođenja, počinjemo primjećivati
medicinske sestre s dušom, učitelje s
dušom, političare s dušom, ljude koji
su duboko u svojoj nutrini odabrali
biti s drugima i za druge. Ali jednom
kada odvojimo svoj posao od svog
privatnog života, sve postaje sivo i
stalno ćemo tražiti priznanja te
nastojati oko svojih potreba.“[5] „Mi,
muškarci i žene, smo isto tako i djeca
Božja i ne možemo misliti da se život
sastoji od izgradnje briljantnog
životopisa ili besprijekorne
karijere.“[6] Prirodno je sanjati o
horizontima koji nam se otvaraju u
našem radu. Ali ako ne želimo da ti
snovi budu puka obmana, ispraznost
nad ispraznošću,[7] oni moraju biti
nadahnuti strašću za
prosvijetljenjem ljudskih umova,



ublažavanjem napetosti i tješenjem
srdaca.

Na ovaj ili onaj način svatko od nas
utječe na društvo i javno mnijenje,
ne samo pisci, učitelji ili medijski
profesionalci. Svatko od nas može
mnogo učiniti za „neuka
poučiti,“ „dvoumna savjetovati,“ te
„grješnika prekoriti.“ Možemo
pomoći onima koji su nesvjesne žrtve
površnosti ili ideologije; one koji
žeđaju za znanjem, koji teže piti iz
fontane ljudske i božanske mudrosti;
one koji ne poznaju Krista, koji „nisu
vidjeli ljepotu njegovog lica niti
spoznali koliko je njegov nauk
prekrasan.“[8] Ovo uključuje naš
napor da duboko razmišljamo o vjeri
kako bi drugima mogli pomoći
spoznati veličanstvo istine; naša
spremnost za zakomplicirati si život
organizacijom sredstava formacije u
najrazličitijim situacijama; naša želja
za oblikovanjem naše profesije ili
posla na kršćanski način, čisteći je od



zloupotreba i proširujući obzore;
zanimanje s kojim učitelj pomaže
svojim učenicima rasti; način na koji
nudimo naše iskustvo onima koji tek
započinju u svojoj karijeri; naša
spremnost na pomaganje ili
savjetovanje kolega suočenih s
poteškoćama; podrška koju dajemo
mladima koji nisu sigurni mogu li
zasnovati obitelj zbog neizvjesne
radne situacije; nesebičnost i
hrabrost sadržana u „ispravljanju
zalutalih.“

Svi ovi kao i drugi stavovi koji idu
mnogo dalje od golog minimuma
kojeg zahtijeva etika primjeri su 
svakodnevnog milosrđa kojeg Bog
traži od običnih kršćana. Iako je
uvijek dobro podupirati posebne
projekte kada možemo, naše
prirodno područje za vršiti milosrđe
jest unutar naših dnevnih poslova iz
želje da budemo od pomoći. Što još
mogu učiniti? Koga još mogu
uključiti? Sve ovo jest milosrđe na



djelu, bez rasporeda i bez računice.
Kako je papa Franjo rekao, trebamo
„dinamično milosrđe, ne kao imenicu
s određenim i ograničenim
značenjem, niti kao pridjev koji daje
malo boje životu, već više kao glagol:
'iskazati milosrđe' i 'primiti
milosrđe' [misericordiar i ser
misericordiados].“[9]

Pokrivati slabosti drugih

Ovaj dvostruki glagol – „iskazati
milosrđe“ i „primiti milosrđe“ –
odražava blaženstvo koje najbolje
izražava ovu jubilarnu godinu: blago
milosrdnima: oni će zadobiti
milosrđe.[10] Milosrđe će naći svoj
dom u ovim ljudima jer iskazujući
ga, primit će ga s visine. Kako je
Shakespeare tako rječito rekao:

Milosrđe po biti nije prisiljavanje;

Rominja ono kao što na tle

Rominja blaga kišica s nebesa,



I dvostruki je ono blagoslov;

Blagoslov i za onog koji daje,

I onog koji prima...[11]

Milosrdnima, stoga, naš Gospodin
obećava ne samo oproštenje i
razumijevanje na kraju njihovih
života, već i velikodušnu mjeru
darova – stostruko[12] – u ovom
životu. Oni koji su milosrdni
izraženije primjećuju kako im Bog
oprašta i razumije ih, i stoga su
zauzvrat radosni moći oprostiti
drugima i razumjeti ih, čak i kada je
to bolno. Također i doživljavaju
radost gledanja kako drugi po njima
bivaju „zaraženi“ Božjim milosrđem. 
Jer lûdo Božje mudrije je od ljudi i
slabo Božje jače je od ljudi.[13] Kada
zlo utapamo u obilju dobra; kada ne
dopuštamo da tvrdokornost drugih
ljudi otvrdne naša srca i kada na
hladnoću ne reagiramo hladnoćom;
kada se suzdržavamo od toga da
ljude oko sebe tjeramo da pate zbog



naših poteškoća; kada nastojimo
prevladati vlastitu osjetljivost i
sebeljublje, tada vodimo „Božje
bitke . . . Nemamo izbora osim
ozbiljno shvatiti ovaj rat mira ako
zaista želimo postići nutarnji mir i
Božji spokoj za Crkvu i duše.“[14]

Još jedno od duhovnih djela milosrđa
jest „strpljivo podnositi nedostatke
drugih.“ To zahtijeva mnogo više od
pukog ne ukazivanja na osobu, ne
upirati prst u njih. Iskazivanje
milosrđa znači pokrivati slabosti
drugih, kako su dobri sinovi Noini
učinili,[15] čak i kada primjećujemo
„miris“ njihovih nedostataka dok
tako postupamo. Milosrđe iz daljine
nije milosrđe. „Miris ovaca“[16]
(budući da smo svi u Crkvi i ovce i
pastir[17]) često nije ugodan; ali naše
izlaganje njemu jest žrtva koja, ako
se čini bez buke, bez da ju se
primjeti, ima aromu Bogu vrlo
ugodnu – bonus odor Christi.[18] Ti,
naprotiv, kad postiš, pomaži glavu i



umij lice da ne zapaze ljudi kako
postiš, nego Otac tvoj, koji je u
skrovitosti.[19]

Milosrđe preokreće čestu sklonost da
budemo zahtjevni prema drugima, a
popustljivi prema samima sebi. Često
tada otkrivamo da ono što smo
smatrali kao nedostatak je samo
etiketa koji smo nalijepili drugoj
osobi, možda zbog nekog izoliranog
događaja ili stečenog prvog dojma:
„brzopleti sud.“ To nas je spriječilo
da ih vidimo onakvima kakvi jesu jer
smo mogli vidjeti samo negativan
vid, s jednom značajkom
prenapuhanom preko mjere iz našeg
sebeljublja. Božje milosrđe pomaže
nam izbjeći takve teške sudove i, ako
smo – možda podsvjesno – tako
postupili, promijeniti ih.
Tertulijanova mudra izreka ovdje
vrlo dobro pristaje: „desinunt odisse
qui desinunt ignorare – kada ljudi
prestanu biti neuki, prestaju i
mrziti.“[20]



Izazov svakodnevnog milosrđa jest,
dakle, bolje upoznati ljude oko nas i
izbjegavati formiranje predrasuda o
njima: roditeljima, djeci, braći i
sestrama, susjedima, kolegama...
Štoviše, kada nekoga razumijemo, od
njih ne odustajemo već im
pomažemo rasti. S druge strane, ako
smo opsjednuti manama drugih, naš
stav stvara napetosti i hladnoću koja
ne će pomoći iznijeti ono najbolje u
njima. Svi naši odnosi s drugim
ljudima, posebice s obitelji, moraju
biti “'pastirstvo' u milosrđu. Svatko
od nas našom ljubavlju i brigom
ostavlja trag u životima drugih.“[21]

Milosrđe je također potrebno za
reagirati bez ogorčenosti kada se
ljudi prema nama ponašaju loše ili
nepravedno. Nije lako ljubiti dok se
prima teške udarce ili suočava s
ravnodušnošću, ali ako pozdravljate
samo braću, što osobito činite? Zar to
isto ne čine i pogani?[22] Kršćansko
okruženje karakterizirano je ne samo



uzajamnim razumijevanjem, već i
spremnošću da se traži uzajamno
oproštenje kada pogriješimo ili nam
drugi učine nešto nažao. Iskrena
spremnost za „oprostiti uvrjede“
jedini je način za razbiti krugove
nerazumijevanja koji se mogu razviti
oko nas i koji su gotovo uvijek
posljedica međusobnog
nepoznavanja. Ovdje se ne radi o
idealizmu ili naivnosti, odbijanju
primjetiti ikakve zločestoće ili
cinizma u svijetu. Radije, to sila je
Božja,[23] nježan povjetarac
sposoban srušiti najčvršće građevine.

Poslani utješiti

Blagoslovljen Bog i Otac Gospodina
našega Isusa Krista, Otac milosrđa i
Bog svake utjehe! On nas tješi u
svakoj našoj nevolji da bismo i mi sve
koji su u nevolji mogli tješiti onom
utjehom kojom nas same tješi Bog.
[24] Kršćani pate kao i svi ostali, a
ponekad i više od toga, zbog



nerazumijevanja ili poteškoća koje
proizlaze iz njihove vjernosti Bogu.
[25] Istovremeno su njihove patnje
lakše jer ih tješi njihov Otac. „To je
tvoje uporište, tvoja luka u koju
trebaš baciti sidro, ma koliko god bilo
uzburkano more ovoga života. Tako
ćeš naći radost, snagu, optimizam,
pobjedu!“[26] Utjeha dana od Boga
omogućava nam utješiti druge; on
nas je poslao u svijet pružiti utjehu,
„jer naša bezgranična tuga može biti
izliječena samo bezgraničnom
ljubavlju.“[27]

Za moći „utješiti ožalošćene“
trebamo naučiti čitati potrebe drugih
ljudi. Neki su tužni jer osjećaju
„gorčinu koja proizlazi iz
usamljenosti ili ravnodušnosti.“[28]
Drugi, zato jer su pod velikim
pritiskom i potrebni odmora. U tom
slučaju možemo nastojati približiti
im se i katkad ih uistinu naučiti kako
se odmoriti jer tu vještinu nisu
nikada razvili. Dobro dijete Božje



nastoji kopirati diskretan rad
istinskog Utješitelja, Duha Svetoga,
„Tješitelju tako blag, ti nebeski goste
drag, pun miline hlade tih.“[29]
Nastojimo paziti ljude tako da oni ne
primjete da im pomažemo, nikada ne
odajući dojam da ih primamo „u
audijenciju“ ili da njima
„upravljamo“. „Govorimo o stavu
prema životu koji životu prilazi sa
smirenom pažljivošću sposobnom u
potpunosti biti prema nekome
prisutna ne razmišljajući o tome što
dolazi slijedeće, koji svaki trenutak
prihvaća kao dar od Boga kojeg treba
živjeti u potpunosti.“[30] Dijete Božje
prolazi kroz život sa dubokim
uvjerenjem da je „svaka osoba
vrijedna našeg sebedarja.“[31]
Osmijeh, naša spremnost da budemo
od pomoći, iskreno zanimanje za
druge ljude, uključujući one koje
možda ni ne poznajemo, mogu im
promijeniti dan, a katkada i život.



Sa svima, ljudima koje poznajemo i
onima koje ne poznajemo, naša
milost pronalazi kanal, „široki, glatko
ploveći tok“[32] u našoj molitvi.
„Zagovarati, iskati nešto u prilog
drugoga, poslije Abrahama, vlastito
je srcu koje je u suglasju s Božjim
milosrđem,“[33] te nas Crkva potiče
da „molimo za žive i mrtve.“ Jedna
od naših radosti u nebu bit će
spoznaja koliko dobra je učinjeno
tolikim ljudima putem kratke molitve
prikazane usred gustog prometa ili u
javnom prijevozu, ponekad možda
kao milosrdan odgovor na
neljubazno ponašanje; ili nada koju
je Bog po našem zagovoru potaknuo
u nekome tko je iz nekog razloga
patio; ili utjeha koju su primili mrtvi
i živi kroz naše sjećanje na njih na
misi, unoseći ih u Isusovu molitvu
Ocu, u Duhu Svetome.

Završavamo naše kratko razmatranje
djela milosrđa, koja su zapravo
„bezgranična, ali svako nosi žig



određenog lica, osobne povijesti.
Mnogo su više od popisa sedam
tjelesnih i sedam duhovnih djela
milosrđa. Ti popisi su poput sirovog
materijala – materijala samoga
života – koji se, obrađivan i
oblikovan rukama milosrđa,
pretvara u pojedinačno umjetničko
djelo. Svako se djelo umožava poput
kruha u košarama. Svako daje obilat
rast poput gorušičinog zrna.“[34]

___________________________________________

[1] Papa Franjo, treće razmatranje za
Jubilej svećenika, 2. lipnja 2016.

[2] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve navodi ih kao: dvoumna
savjetovati, neuka poučiti, grješnika
prekoriti, žalosna utješiti, prijestupe
oprostiti, nepravdu strpljivo
podnositi, za žive i mrtve moliti
(Dodatak B: Formule katoličkog
nauka).

[3] Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 563.



[4] Sv. Josemaría, Razgovori, br. 75.

[5] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
24. studenog 2013., br. 273.

[6] Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
76.

[7] Prop 1, 2.

[8] Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 179.

[9] Papa Franjo, prvo razmatranje za
Jubilej svećenika, 2. lipnja 2016.

[10] Mt 5, 7.

[11] Mletački trgovac, čin 4., scena 1.
Citiran od pape Franje u njegovoj
Poruci za 50. Svjetski dan
komunikacije, 24. siječnja 2016.

[12] Mt 19, 29.

[13] 1 Kor 1, 25.



[14] Sv. Josemaría, bilješke
napravljene tijekom razmatranja,
veljača 1972., citirane u španjolskom
povijesno-kritičkom izdanju Susreta s
Kristom, 2013, br. 8d.

[15] Usp. Pos 9, 22-23.

[16] Papa Franjo, Homilija, 28.
ožujka 2013.

[17] Usp. Javier Eschevarría, Pismo,
1. kolovoza 2007.

[18] Usp. 2 Kor 2, 15.

[19] Mt 6, 17-18.

[20] Tertulijan, Ad Nationes 1, 1. Sv.
Augustin također ovo komentira, In
Evangelium Ioannis Tractatus, br.
89-90.

[21] Papa Franjo, Amoris Laetitia, 19.
ožujka 2016., br. 322.

[22] Mt 5, 47.



[23] 1 Kor 1, 18.

[24] 2 Kor 1, 3-4.

[25] Psalmi često iskazuju ovu
teškoću vjernika. Usp. npr. Ps 42(41):
10-12; 44(43):10-26; 73(72)

[26] Sv. Josemaría, Križni put, sedma
postaja, br. 2.

[27] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
br. 265.

[28] Sv. Josemaría, Govor na
otvorenju centra ELIS, 21. studenog
1965.

[29] Zaziv mise za Pedesetnicu, Veni
Sancte Spiritus.

[30] Papa Franjo, Laudato si', 24.
svibnja 2015, br. 226.

[31] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
br. 274.



[32] Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
306.

[33] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2635.

[34] Papa Franjo, treće razmatranje
za Jubilej svećenika, 2. lipnja 2016.
Usp. Mt 13, 31-32 i 14, 19-20.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/smirena-pazljivost-
duhovna-djela-milosrda/ (19.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/smirena-pazljivost-duhovna-djela-milosrda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/smirena-pazljivost-duhovna-djela-milosrda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/smirena-pazljivost-duhovna-djela-milosrda/

	Smirena pažljivost: Duhovna djela milosrđa

