opusdei.org

Sloboda za izgradnju
buducénosti

Sloboda nije samo pravo: ona je
1 odgovornost koja bi trebala
navesti krs¢ane da se ukljuce u
pokusaj rjeSavanja problema
suvremenog drustva.
Predstavljamo ¢lanak koji se
suocCava s tim pitanjem u svjetlu
nekih ucenja sv. Josemarije.

28.02.20009.

"Zelio bih da ste takvi buntovnici,
slobodni od okova. Ja Zelim - to Krist
bas Zeli! - da budete djeca Bozja."[1]
Sv. Josemaria stalno je sve



ohrabrivao da imaju hrabrosti
trenirati svoju osobnu slobodu u
potpunosti — uz pripadajucu
odgovornost, pa €ak i rizik koji uz to
ide. Bodrio nas je u obrani i
prihvacanju te slobode, koju je Krist
za nas osvojio, bez obzira na to Zeljeli
je drugi prepoznati ili ne Zeljeli.

To je jedan od kljuceva koji
otkljucava veli¢inu svakodnevnog
Zivota. Za svakog muskarca i Zenu
treba svakodnevno rasti ono Sto lezi
u samoj srzi njihova osobnog
dostojanstva: istinska sloboda djece
Bozje.

Tijekom svog Zivota sv. Josemaria je
sa zaloS¢u promatrao kako razlicita
kulturna i druStvena kretanja
pridonose gubitku poStovanja osobne
slobode. Tu su ubrajaju "mentalitet
mase", razliCite vrste otudivanja,
totalitarizam i diktature, te izobli¢eni
klerikalizam. SuocCen s takvim
napadima na osobu i njezinu slobodu



on je reagirao s krScanskog stajalista,
Cineci sve Sto je mogao kako bi
obranio dostojanstvo svakog ljudskog
bica. Jedan primjer njegove snazne
obrane ljudske slobode ¢lanak je
objavljen u madridskim novinama
1969. godine s naslovom "Bogatstvo
vjere".

Sv. Josemaria je, bas kao i mi, Zivio u
vrijeme kulturnog paradoksa, u
kojem snazan osjecaj slobode ide
ruku pod ruku sa svijes¢u o tome da
je ta moc Cesto zloupotrijebljena na
razliite nacine. Povremeno je
sloboda ograniCena samo na
sposobnost izbora, gubeci pritom
teznju za savrSenoscu na koju je
pozvana svaka osoba.

MoZemo takoder primijetiti kod
mnogih nasih suvremenika
odbacivanje osobne slobode u
duZnosti izgradnje Covjecnijeg
drustva, kad prepustaju svoju



slobodu, gotovo ne shvacajuci, nekim
drugim entitetima.

Vlade Cesto preuzimaju zadatak da
osiguravaju sve potrebe svojih
gradana, zanemarujuci osobnu
odgovornost pojedinaca. Mnogi ljudi
—iako su im otvorene mnoge
mogucnosti izbora u manje vaznim
pitanjima — koriste se svojom
slobodom na prili¢no ogranic¢en
nacin, bilo zato Sto nisu osigurali
vrijeme da o svemu promisle ili
nemaju pristup informacijama
potrebnim za donoSenje odluka.

Suoceni sa silnim pritiskom
postojecih struktura vlasti, trziSnih
sila ili medija, mnogi ljudi suZzavaju
donoSenje odluka samo na ogranicen
opseg vlastitoga privatnog Zivota.
Oni su u velikoj mjeri izgubili osjecaj
osobnog sudjelovanja u izgradnji
drustva, gledajuci na svoj zanemariv
utjecaj u radnom okruzenju ili na
smjer ljudskog napretka u cjelini.



Svojim je naukom sv. Josemaria
pomogao ljudima da se bore protiv
odustajanja od svoje slobode i
odgovornosti. Ohrabrivao ih je da se
ne sklanjaju u svoj privatni svijet,
nego da nadilaze Zivot ogranicen
dnevnim zadacima i ku¢anskim
poslovima, pronalazeci snagu
slobode za izgradnju buducénosti.

Prema osnivacu Opusa Dei sloboda, u
svojem najdubljem i osnovnom
smislu, oznacava slobodu pred
Bogom i za Boga i zato je
nerazdruZzivo sjedinjena s osobnom
odgovorno$cu. U anonimnosti velike
mase osobna odgovornost pojedinca
gubi se iz vida. Osobe postaju puki
brojevi, gubedi svoju vlastitu
osobnost. Sv. Josemaria nastojao je
izvuci svaku osobu iz anonimne
mase, sastavljene od osamljenih
pojedinaca kojima je uskracen
autenti¢no ljudski odnos s Bogomis
drugim muskarcima i Zenama.



Kao ucitelj krs¢anskog Zivota htio je
oblikovati slobodne osobe, djecu
BoZju koja se bore da budu s Kristom
na krizu, koja na tako pokazano
slobodno sebedarje i poniznost Zele
odgovoriti darivanjem samih sebe.
Ako se osobna odgovornost ne
njeguje, ne mogu se oblikovati
slobodne osobe.

Govorivsi o osobnoj slobodi, sv.
Josemaria ohrabrivao je sve kr$cane
da, kao prikaz svoje osobne slobode,
aktivno sudjeluju zajedno s ostalim
gradanima u svim vrstama udruga.

Zelio je da oni imaju vaznu ulogu u
prakticnim odlukama koje ce
odrediti sadasnjost 1 buducnost
ljudskog drustva. Kao Sto je Cesto
govorio: "Slobodno, i prema svojim
sklonostima i sposobnostima, budi
aktivan i djelotvoran u poStenim
udrugama, javnim ili privatnim, u
svome mjestu, sudjelujuci u njima s
punim krsc¢anskim osjecajem: te



organizacije imaju utjecaja na
vremenita i vjecna dobra ljudi."[2]

Veliki izazovi u povijesti
CovjeCanstva trebali bi nailaziti na
odgovorne krs$cane koji se znaju
poistovjetiti s Kristom na kriZu i koji
shvacaju da nas je On otkupio i
oslobodio od ropstva. "Mi, djeca
BoZja, gradani iste vrste kao i drugi,
moramo 'bez straha' sudjelovati u
svim poStenim djelatnostima i
organizacijama, kako bismo tamo
uprisutnili Krista. Ako bi netko od
nas slobodno, bilo iz nemara ili
udobnosti, propustio sudjelovati u
aktivnostima ili odlukama ljudi o
kojima ovisi sadasnjost ili buduénost
drustva, bit ¢e od Gospodina strogo
pitan da polozi rac¢un."[3]

Kod Sv. Josemarije razumijevanje
pravog ljudskog i krScanskog
znacenja slobode ukljucivalo je
herojsku obranu slobode u cijelo,
nizu pitanja otvorenih za prosudbu u



profesionalnim podrucjima, u
politici, u socijalnim i ekonomskim
organizacijama, s kulturnih,
teoloSkih i filozofskih stajalista itd.

On je uvijek branio zakonit i zdrav
pluralizam karakteristican za
svjetovni mentalitet, koji daje veliku
vaznost osobnoj slobodi.
Suprotstavljao je to glediste s
klerikalizmom koji ne poStuje pravu
autonomiju vremenske stvarnosti,
prirodu i zakone koje je Bog dao
stvorenjima. "Kad se vrijednost
slobode razumijeva u potpunosti i
kad se taj boZanski dar slobode
strastveno ljubi, tada se ljubi i
pluralizam koji sloboda donosi."[4]

Na tom polju sv. Josemaria Cesto je
morao i¢i protiv struje kako bi
pomogao ljudima razviti puni
potencijal njihove osobne slobode.
Dio tog napora ukljucivao je
energinu obranu teoloske istine da
je osobna sloboda bitna



karakteristika svjetovnosti vjernika
laika.

To ni na koji na¢in ne podrazumijeva
da svecenstvo ili poboZni puk ne
uzivaju dar slobode. Prije nastoji
istaknuti da djelovanje obi¢nih
kr$cana u svijetu, buduci da su
krsc¢ani, treba biti obiljeZeno
ostvarivanjem slobode. Naravno, to
je stvar krScanske slobode, vodene
istinama vjere po Kristu koji je Istina.

Sv. Josemaria je to saZeto izraZavao:
"Nema dogmi u vremenitim
poslovima."[5] Tim izrazom on nije
nastojao promicati bilo kakvu vrstu
"krscanskog liberalizma", u smislu
odvajanja svjetovnih djelatnosti
(politike, prirodnih ili drustvenih
znanosti) od vjere, toboZe ograniCene
na privatnu poboznost i teologiju.
Nista nije moglo biti dalje od njegova
miSljenja.

Sv. Josemaria uvijek je energicno
inzistirao (kao element svog



naucavanja u vezi s posvecenjem
svakodnevnog rada i svjetovnog
uredenja) da krScanska vjera treba
rasvjetljavati sve vremenite
probleme. Stoga krS¢anin ne bi smio
prestati biti krS¢anin kad ulazi u
parlament, bavi se medicinom ili
arhitekturom, ili obavlja kuc¢anske
poslove. Jedinstvo Zivota, koje je on
smatrao temeljem krS¢anskoga
Zivota, trebalo bi nas navesti da sve
te brige (nasu obitelj i profesionalni
rad, te svijet u cjelini) predamo
Kristu. Ali to bi trebalo biti u¢injeno
u punoj slobodi, bez ikakva oblika
"fundamentalizma", ne
ogranicavajuci krscansku vjeru
nasSim osobnim prioritetima i
rjeSenjima, bez obzira na to kako
pogodno i plemenito oni izgledali.

Dobro je poznato da je Sv. Josemaria
¢vrsto branio slobodu vjernika
Opusa Dei. Cesto bi naglasavao da
Clanovi Opusa Dei mogu biti na svim
vrstama politickih poloZaja, ako to



nije u suprotnosti s katolickom
vjerom. "Takva svestranost
oCitovanje je dobrog duha", inzistirao
je.[6] Smatrao je vrlo zdravim da
postoje razlic¢ita miSljenja o
politickim pitanjima medu
Clanovima Opusa Dei, i govorio je
snazno protiv bilo kakve "tiranije" u
kojoj bi netko na vlasti nastojao
drugima nametnuti svoja stajaliSta o
vremenitim stvarima.

Svaki pokuS$aj da se odredeni smjer u
rjeSavanju vremenitih pitanja
poistovjeti s vjerom, ¢ak i uz najbolje
namyjere, bio bi oblik klerikalizma.
Klerikalizam takve vrste, govorio je
energicno, bio bi jednak "tiraniji"
koja briSe osobne slobode. I to bi bilo
potpuno nespojivo s krs¢anskom
svjetovnoscu, koja je neodvojiva od
istinske slobode.

Njegova ljubav prema slobodi vodila
ga je da Cini sve Sto je moguce, da
osigura temeljitu formaciju, i u



teologiji, kako bi svaki vjernik mogao
posvetiti svoj svakodnevni rad 1
obavljati apostolat u velikom duhu
slobode, bez potrebe za posebnim
uputama. U vezi s tim pitanjem, kao i
mnogima drugima, sv. Josemaria bio
je uistinu inovativan, i to ne samo
inovacija radi.

"Nije u skladu s ljudskim
dostojanstvom pokuSavati popraviti
apsolutne istine u pitanjima u kojima
Ce svatko nuzno gledati na stvari iz
svoje tocCke glediSta, ovisno o
konkretnim interesima, kulturnim
sklonostima i osobnom iskustvu."[7]
To se ponekad pripisuje, i to
opravdano, ljudskoj ograniCenosti.
Ali takoder treba shvatiti da je to
usko povezano s Jjudskim
dostojanstvom. Sv. Josemaria je
uvidio da poStovanje dostojanstva
svake osobe podrazumijeva davanje
znacaja idejama i gledistima drugih
muskaraca i Zena. Svaki pokusaj
uspostavljanja "apsolutne istine" u



vremenitim stvarima pokazao bi
nepovjerenje u doprinos drugih Jjudi
u pronalazenju najboljeg nacina
djelovanja u skladu s istinom.

Dobro se podsjetiti kako je Sv.
Josemaria, prosvijetljen Duhom
Svetim, razmatrao o slobodi u
njezinu najdubljem znacenju,
osjecajuciiu odredenoj mjeri
razumijevajuci stvarnost naseg
bozanskog sinovstva. Biti Bozji sin ili
kci znaci biti slobodna osoba.

Sloboda djece Bozje plod je

"kenoze" (grc. "kenosis" -
ispraznjenost, liSenost, ponizenje),
sebedarja Utjelovljene Rijeci. Tek na
krizu Krist pokazuje, na uzvisen
nacin i uz potpunu slobodu, svoju
beskrajnu ljubav prema volji OCevoj.
Svojom mukom i uskrsnuc¢em osvojio
je slobodu za sve muskarce i Zene, te
ostvario pobjedu uskrsnuca. Bujica
ljubavi Svetog Trojstva dosiZe svoj
vrhunac u Kristovoj muci.



"Kad dode trenutak koji je Bog
odredio i u kojemu je Covjecanstvo
trebalo biti otkupljeno od ropstva
grijeha, Isus se u Getsemaniju
dobrovoljno i poslusno preda na
Zrtvu - znoj Mu postade kao guste
kaplje krvi (usp. Lk 22, 44) — na Zrtvu
koju Zeli Otac."[8]

Kristovo bezuvjetno prihvacanje
volje OCeve najveci je primjer
slobode i kraljevanja koje nastoji
sluziti cijelom CovjeCanstvu.

1. Prijatelji BoZji, br. 38.

2. Kovacnica, br. 717.

3. Kovacnica, br. 715.

4. Razgovorti, br. 98.

5. "Bogatstvo vjere", objavljeno u
ABC, Madrid, 2. studeni 1969.

6. Razgovorti, br. 98.



7. "Bogatstvo vjere", objavljeno u
ABC, Madrid, 2. studeni 1969.

8. Prijatelji BoZji, br. 38.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-
buducnosti/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-buducnosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-buducnosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-buducnosti/

	Sloboda za izgradnju budućnosti

