
opusdei.org

Sloboda za izgradnju
budućnosti

Sloboda nije samo pravo: ona je
i odgovornost koja bi trebala
navesti kršćane da se uključe u
pokušaj rješavanja problema
suvremenog društva.
Predstavljamo članak koji se
suočava s tim pitanjem u svjetlu
nekih učenja sv. Josemaríje.

28.02.2009.

"Želio bih da ste takvi buntovnici,
slobodni od okova. Ja želim – to Krist
baš želi! – da budete djeca Božja."[1]
Sv. Josemaría stalno je sve



ohrabrivao da imaju hrabrosti
trenirati svoju osobnu slobodu u
potpunosti – uz pripadajuću
odgovornost, pa čak i rizik koji uz to
ide. Bodrio nas je u obrani i
prihvaćanju te slobode, koju je Krist
za nas osvojio, bez obzira na to željeli
je drugi prepoznati ili ne željeli.

To je jedan od ključeva koji
otključava veličinu svakodnevnog
života. Za svakog muškarca i ženu
treba svakodnevno rasti ono što leži
u samoj srži njihova osobnog
dostojanstva: istinska sloboda djece
Božje.

Tijekom svog života sv. Josemaría je
sa žalošću promatrao kako različita
kulturna i društvena kretanja
pridonose gubitku poštovanja osobne
slobode. Tu su ubrajaju "mentalitet
mase", različite vrste otuđivanja,
totalitarizam i diktature, te izobličeni
klerikalizam. Suočen s takvim
napadima na osobu i njezinu slobodu



on je reagirao s kršćanskog stajališta,
čineći sve što je mogao kako bi
obranio dostojanstvo svakog ljudskog
bića. Jedan primjer njegove snažne
obrane ljudske slobode članak je
objavljen u madridskim novinama
1969. godine s naslovom "Bogatstvo
vjere".

Sv. Josemaría je, baš kao i mi, živio u
vrijeme kulturnog paradoksa, u
kojem snažan osjećaj slobode ide
ruku pod ruku sa sviješću o tome da
je ta moć često zloupotrijebljena na
različite načine. Povremeno je
sloboda ograničena samo na
sposobnost izbora, gubeći pritom
težnju za savršenošću na koju je
pozvana svaka osoba.

Možemo također primijetiti kod
mnogih naših suvremenika
odbacivanje osobne slobode u
dužnosti izgradnje čovječnijeg
društva, kad prepuštaju svoju



slobodu, gotovo ne shvaćajući, nekim
drugim entitetima.

Vlade često preuzimaju zadatak da
osiguravaju sve potrebe svojih
građana, zanemarujući osobnu
odgovornost pojedinaca. Mnogi ljudi
– iako su im otvorene mnoge
mogućnosti izbora u manje važnim
pitanjima – koriste se svojom
slobodom na prilično ograničen
način, bilo zato što nisu osigurali
vrijeme da o svemu promisle ili
nemaju pristup informacijama
potrebnim za donošenje odluka.

Suočeni sa silnim pritiskom
postojećih struktura vlasti, tržišnih
sila ili medija, mnogi ljudi sužavaju
donošenje odluka samo na ograničen
opseg vlastitoga privatnog života.
Oni su u velikoj mjeri izgubili osjećaj
osobnog sudjelovanja u izgradnji
društva, gledajući na svoj zanemariv
utjecaj u radnom okruženju ili na
smjer ljudskog napretka u cjelini.



Svojim je naukom sv. Josemaría
pomogao ljudima da se bore protiv
odustajanja od svoje slobode i
odgovornosti. Ohrabrivao ih je da se
ne sklanjaju u svoj privatni svijet,
nego da nadilaze život ograničen
dnevnim zadacima i kućanskim
poslovima, pronalazeći snagu
slobode za izgradnju budućnosti.

Prema osnivaču Opusa Dei sloboda, u
svojem najdubljem i osnovnom
smislu, označava slobodu pred
Bogom i za Boga i zato je
nerazdruživo sjedinjena s osobnom
odgovornošću. U anonimnosti velike
mase osobna odgovornost pojedinca
gubi se iz vida. Osobe postaju puki
brojevi, gubeći svoju vlastitu
osobnost. Sv. Josemaría nastojao je
izvući svaku osobu iz anonimne
mase, sastavljene od osamljenih
pojedinaca kojima je uskraćen
autentično ljudski odnos s Bogom i s
drugim muškarcima i ženama.



Kao učitelj kršćanskog života htio je
oblikovati slobodne osobe, djecu
Božju koja se bore da budu s Kristom
na križu, koja na tako pokazano
slobodno sebedarje i poniznost žele
odgovoriti darivanjem samih sebe.
Ako se osobna odgovornost ne
njeguje, ne mogu se oblikovati
slobodne osobe.

Govorivši o osobnoj slobodi, sv.
Josemaría ohrabrivao je sve kršćane
da, kao prikaz svoje osobne slobode,
aktivno sudjeluju zajedno s ostalim
građanima u svim vrstama udruga.

Želio je da oni imaju važnu ulogu u
praktičnim odlukama koje će
odrediti sadašnjost i budućnost
ljudskog društva. Kao što je često
govorio: "Slobodno, i prema svojim
sklonostima i sposobnostima, budi
aktivan i djelotvoran u poštenim
udrugama, javnim ili privatnim, u
svome mjestu, sudjelujući u njima s
punim kršćanskim osjećajem: te



organizacije imaju utjecaja na
vremenita i vječna dobra ljudi."[2]

Veliki izazovi u povijesti
čovječanstva trebali bi nailaziti na
odgovorne kršćane koji se znaju
poistovjetiti s Kristom na križu i koji
shvaćaju da nas je On otkupio i
oslobodio od ropstva. "Mi, djeca
Božja, građani iste vrste kao i drugi,
moramo 'bez straha' sudjelovati u
svim poštenim djelatnostima i
organizacijama, kako bismo tamo
uprisutnili Krista. Ako bi netko od
nas slobodno, bilo iz nemara ili
udobnosti, propustio sudjelovati u
aktivnostima ili odlukama ljudi o
kojima ovisi sadašnjost ili budućnost
društva, bit će od Gospodina strogo
pitan da položi račun."[3]

Kod Sv. Josemaríje razumijevanje
pravog ljudskog i kršćanskog
značenja slobode uključivalo je
herojsku obranu slobode u cijelo,
nizu pitanja otvorenih za prosudbu u



profesionalnim područjima, u
politici, u socijalnim i ekonomskim
organizacijama, s kulturnih,
teoloških i filozofskih stajališta itd.

On je uvijek branio zakonit i zdrav
pluralizam karakterističan za
svjetovni mentalitet, koji daje veliku
važnost osobnoj slobodi.
Suprotstavljao je to gledište s
klerikalizmom koji ne poštuje pravu
autonomiju vremenske stvarnosti,
prirodu i zakone koje je Bog dao
stvorenjima. "Kad se vrijednost
slobode razumijeva u potpunosti i
kad se taj božanski dar slobode
strastveno ljubi, tada se ljubi i
pluralizam koji sloboda donosi."[4]

Na tom polju sv. Josemaría često je
morao ići protiv struje kako bi
pomogao ljudima razviti puni
potencijal njihove osobne slobode.
Dio tog napora uključivao je
energičnu obranu teološke istine da
je osobna sloboda bitna



karakteristika svjetovnosti vjernika
laika.

To ni na koji način ne podrazumijeva
da svećenstvo ili pobožni puk ne
uživaju dar slobode. Prije nastoji
istaknuti da djelovanje običnih
kršćana u svijetu, budući da su
kršćani, treba biti obilježeno
ostvarivanjem slobode. Naravno, to
je stvar kršćanske slobode, vođene
istinama vjere po Kristu koji je Istina.

Sv. Josemaría je to sažeto izražavao:
"Nema dogmi u vremenitim
poslovima."[5] Tim izrazom on nije
nastojao promicati bilo kakvu vrstu
"kršćanskog liberalizma", u smislu
odvajanja svjetovnih djelatnosti
(politike, prirodnih ili društvenih
znanosti) od vjere, tobože ograničene
na privatnu pobožnost i teologiju.
Ništa nije moglo biti dalje od njegova
mišljenja.

Sv. Josemaría uvijek je energično
inzistirao (kao element svog



naučavanja u vezi s posvećenjem
svakodnevnog rada i svjetovnog
uređenja) da kršćanska vjera treba
rasvjetljavati sve vremenite
probleme. Stoga kršćanin ne bi smio
prestati biti kršćanin kad ulazi u
parlament, bavi se medicinom ili
arhitekturom, ili obavlja kućanske
poslove. Jedinstvo života, koje je on
smatrao temeljem kršćanskoga
života, trebalo bi nas navesti da sve
te brige (našu obitelj i profesionalni
rad, te svijet u cjelini) predamo
Kristu. Ali to bi trebalo biti učinjeno
u punoj slobodi, bez ikakva oblika
"fundamentalizma", ne
ograničavajući kršćansku vjeru
našim osobnim prioritetima i
rješenjima, bez obzira na to kako
pogodno i plemenito oni izgledali.

Dobro je poznato da je Sv. Josemaría
čvrsto branio slobodu vjernika
Opusa Dei. Često bi naglašavao da
članovi Opusa Dei mogu biti na svim
vrstama političkih položaja, ako to



nije u suprotnosti s katoličkom
vjerom. "Takva svestranost
očitovanje je dobrog duha", inzistirao
je.[6] Smatrao je vrlo zdravim da
postoje različita mišljenja o
političkim pitanjima među
članovima Opusa Dei, i govorio je
snažno protiv bilo kakve "tiranije" u
kojoj bi netko na vlasti nastojao
drugima nametnuti svoja stajališta o
vremenitim stvarima.

Svaki pokušaj da se određeni smjer u
rješavanju vremenitih pitanja
poistovjeti s vjerom, čak i uz najbolje
namjere, bio bi oblik klerikalizma.
Klerikalizam takve vrste, govorio je
energično, bio bi jednak "tiraniji"
koja briše osobne slobode. I to bi bilo
potpuno nespojivo s kršćanskom
svjetovnošću, koja je neodvojiva od
istinske slobode.

Njegova ljubav prema slobodi vodila
ga je da čini sve što je moguće, da
osigura temeljitu formaciju, i u



teologiji, kako bi svaki vjernik mogao
posvetiti svoj svakodnevni rad i
obavljati apostolat u velikom duhu
slobode, bez potrebe za posebnim
uputama. U vezi s tim pitanjem, kao i
mnogima drugima, sv. Josemaría bio
je uistinu inovativan, i to ne samo
inovacija radi.

"Nije u skladu s ljudskim
dostojanstvom pokušavati popraviti
apsolutne istine u pitanjima u kojima
će svatko nužno gledati na stvari iz
svoje točke gledišta, ovisno o
konkretnim interesima, kulturnim
sklonostima i osobnom iskustvu."[7]
To se ponekad pripisuje, i to
opravdano, ljudskoj ograničenosti.
Ali također treba shvatiti da je to
usko povezano s ljudskim
dostojanstvom. Sv. Josemaría je
uvidio da poštovanje dostojanstva
svake osobe podrazumijeva davanje
značaja idejama i gledištima drugih
muškaraca i žena. Svaki pokušaj
uspostavljanja "apsolutne istine" u



vremenitim stvarima pokazao bi
nepovjerenje u doprinos drugih ljudi
u pronalaženju najboljeg načina
djelovanja u skladu s istinom.

Dobro se podsjetiti kako je Sv.
Josemaría, prosvijetljen Duhom
Svetim, razmatrao o slobodi u
njezinu najdubljem značenju,
osjećajući i u određenoj mjeri
razumijevajući stvarnost našeg
božanskog sinovstva. Biti Božji sin ili
kći znači biti slobodna osoba.

Sloboda djece Božje plod je
"kenoze" (grč. "kenosis" –
ispražnjenost, lišenost, poniženje),
sebedarja Utjelovljene Riječi. Tek na
križu Krist pokazuje, na uzvišen
način i uz potpunu slobodu, svoju
beskrajnu ljubav prema volji Očevoj.
Svojom mukom i uskrsnućem osvojio
je slobodu za sve muškarce i žene, te
ostvario pobjedu uskrsnuća. Bujica
ljubavi Svetog Trojstva dosiže svoj
vrhunac u Kristovoj muci.



"Kad dođe trenutak koji je Bog
odredio i u kojemu je čovječanstvo
trebalo biti otkupljeno od ropstva
grijeha, Isus se u Getsemaniju
dobrovoljno i poslušno preda na
žrtvu – znoj Mu postade kao guste
kaplje krvi (usp. Lk 22, 44) – na žrtvu
koju želi Otac."[8]

Kristovo bezuvjetno prihvaćanje
volje Očeve najveći je primjer
slobode i kraljevanja koje nastoji
služiti cijelom čovječanstvu.

1. Prijatelji Božji, br. 38. 

2. Kovačnica, br. 717. 

3. Kovačnica, br. 715. 

4. Razgovori, br. 98. 

5. "Bogatstvo vjere", objavljeno u 
ABC, Madrid, 2. studeni 1969. 

6. Razgovori, br. 98. 



7. "Bogatstvo vjere", objavljeno u 
ABC, Madrid, 2. studeni 1969. 

8. Prijatelji Božji, br. 38.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-
buducnosti/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-buducnosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-buducnosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sloboda-za-izgradnju-buducnosti/

	Sloboda za izgradnju budućnosti

