
opusdei.org

Posvećivanje rada i
evangelizacija
društva

Povodom blagdana sv. Josipa
Radnika donosimo članak o
ključnom aspektu poruke sv.
Josemarije Escrive: rasti u
svetosti prikazivanjem posla
dovršenog i izvršavanog u
ljubavi prema Bogu.

8.05.2018.

Lako je raspoznati i svijetle i tamne
značajke našeg vremena. Ljudski
razvoj uz poremećaje s kojima je



pogođen. Društveni napredak u
mnogim područjima, kombiniran s
barbarskim praksama u drugim
područjima. Ujedno napredak i
regresija…Papa Ivan Pavao II. i
njegovi nasljednici često su upućivali
na tu stvarnost.[1] Pozvani smo da
preobrazimo društvo oko sebe prema
Božjoj volji. Međutim, mnogi ljudi
toga nisu svjesni i misle da je ta
misija samo za one koji su u vladi ili
koji su bogati i utjecajni. Za njih,
njihova uloga je uloga gledatelja,
mogu pljeskati ili protestirati, no oni
nisu igrači na terenu.

Ovaj stav ne može biti naš jer se ne
slaže s realnošću našega kršćanskog
poziva. „Mi kršćani imamo
nadnaravnu odgovornost da
surađujemo s Božjom moći. Jer ovo je
Njegov milosrdan plan. Želi da
ponovno uspostavimo red koji je bio
poremećen, vratimo vremenitim
strukturama svih naroda njihovu
prirodnu funkciju kao



instrumentima za napredak
čovječanstva i njihovu nadnaravnu
funkciju kao sredstvima koja vode do
Boga, za otkupljenje.“[2]

Mi nismo samo gledatelji. Upravo
suprotno, laici imaju specifičnu
misiju posvećivanja svijeta „iznutra
poput kvasca"[3] koji "nastoji dati
kršćansko usmjerenje radu i
ljudskim institucijama i
strukturama.“[4] Riječima Drugog
vatikanskog koncila, laici bi trebali
„prosvijetliti i odrediti sve vremenite
stvari s kojima su blisko povezani da
se one mogu dogoditi i razvijati
prema Kristu i da mogu biti na slavu
Stvoritelja i Otkupitelja.“[5] Jednom
riječju: „evangelizirati cijeli svijet
iznutra pokazujući kako je Krist
otkupio cijelo čovječanstvo.“[6]

Svi imamo potrebnu moć za to, iako
to nije ljudska moć. Naša je moć
molitva i rad pretvoren u molitvu.
„Molitva je najmoćnije oružje koje



kršćanin ima. Molitva nas čini
učinkovitima. Molitva nas usrećuje.
Molitva nam daje svu snagu koju
trebamo kako bismo ispunili Božju
volju.“[7] Rad pretvoren u molitvu je
specifično sredstvo koje imamo kako
bismo preobrazili društvo. Ne samo
rad, nego posvećen rad.

Bog je sv. Josemariji dao svjetlo da
shvati ovo 7. srpnja 1931. dok je
slavio Svetu Misu. Dok je podizao
Svetu Euharistiju, Isusove riječi su
snažno odjeknule u njegovoj duši.
"Kada budem uzdignut sa zemlje, sve
ću ljude privući k sebi."[8] „Savršeno
razumijem. Naš Gospodina nam je
govorio: ako mene staviš u središte
svih ljudskih aktivnosti,
ispunjavajući dužnosti u svakom
trenutku, budući moj svjedok u
onome što se čini veliko i u onome
što se čini malo…onda omnia traham
ad meipsum! Moje kraljevstvo među
vama bit će stvarnost![9]



Evangelizacija društva

Zadatak izgradnje ljudskog društva u
skladu s njihovim dostojanstvom Bog
je povjerio muškarcu i ženi u službi
njihovog zemaljskog i vječnog dobra.
[10] To zahtijeva društvo čiji zakoni,
moralni običaji i institucije potiču
cjelovito dobro svojih građana,
društvo u kojem svaka osoba raste
tražeći dobro bližnjih, budući da
čovjek "ne može postići vlastito
ispunjenje, osim u iskrenom davanju
sebe drugima".[11]

Međutim, grijeh naših prvih roditelja
i izobilnost grijeha uveli su veliki
nered u svijet. Kao što naučava
Katekizam Katoličke crkve, “Tako
grijeh čini ljude međusobno
sudionicima u zlu i uzrokuje da
požuda, nasilje i nepravda vladaju
nad njima. Grijeh dovodi do
nastanka društvenih situacija i
institucija koje su u suprotnosti s
božanskom dobrotom. ‘Strukture



grijeha’ su izraz i posljedica osobnih
grijeha.”[12] Krist naš Gospodin, Sin
Božji koji je postao čovjekom, došao
je na svijet da nas otkupi od grijeha i
njegovih posljedica. Evangelizacija
društva znači sljedeće: oslobođenje
društva od posljedica koje nam
navodi Katekizam. U jednu ruku, to
znači oslobođenje od struktura
grijeha, npr. od građanskih zakona i
običaja koji se protive moralnom
zakonu. Na dubljoj razini, to znači
težiti osiguranju da ljudskim
odnosima upravlja ljubav Kristova,
oslobođena od sebičnosti požude,
nasilja i nepravde.

“Tvoj zadatak kao kršćanina je
pobrinuti se da Kristova ljubav i
sloboda predsjedaju nad svim
aspektima modernog života:
kulturom i gospodarstvom, radom i
odmorom, obiteljskim životom i
društvenim odnosima."[13]
Evangelizacija društva ne znači
nametati istinu vjere ikome.



Kršćanski duh zahtijeva poštivanje
slobode svake osobe, u vjerskoj
praksi, da djeluje u skladu sa svojom
savješću, čak i kada je u krivu, sve
dok su zahtjevi javnog reda i morala
zaštićeni.[14] Oni bi trebali biti
dovedeni do istine, koja se u punini
nalazi samo u katoličkoj vjeri, našim
primjerom i riječju, nikada prisilom.
Čin vjere je autentičan samo ako je
slobodan. Ali kada kršćani potiču
poštivanje ljudskog života u
građanskom pravu od trenutka
začeća, postojanosti obitelji kroz
prepoznavanje neraskidivosti braka,
roditeljskog prava na obrazovanje
djece bilo u javnim ili privatnim
školama, prava na istinitost
informacija, javnog morala, pravde u
radnim odnosima, itd... oni ne
pokušavaju nametnuti svoju vjeru
drugima.

Umjesto toga, obavljaju svoju
dužnost kao građani i pomažu u
ostvarivanju, koliko god mogu, boljeg



društva u skladu s dostojanstvom
ljudske osobe. Kršćani posjeduju
posebnu sigurnost o pravednosti tih
zahtjeva zahvaljujući božanskom
otkrivenju. Ali oni također mogu biti
spoznati ljudskim razumom i stoga
svi muškarci i žene, bez obzira na
svoja uvjerenja, mogu shvatiti
važnost i vrijednost ovih načela za
život društva.

"Borite se da biste osigurali da te
institucije i strukture u kojima radite
i krećete se s punim pravima
građana budu u skladu s načelima
koja upravljaju kršćanskim
pogledom na život. Na taj način
možete biti sigurni da ljudima dajete
sredstva za život u skladu s njihovom
stvarnom vrijednosti; i omogućit ćete
mnogim dušama, uz milost Božju, da
osobno odgovore svom kršćanskom
pozivu.”[15] To zahtijeva "popravak
institucija i uvjeta svijeta ... kako bi
mogli voljeti umjesto sprječavati
praksu krjeposti".[16] Svaki građanin



trebao bi težiti pravednijem društvu -
težnja koju ojačava kršćaninova
vjera - tražeći zajedničko dobro
društva. To zajedničko dobro nije
samo pitanje gospodarskog razvoja,
iako sigurno to uključuje, i ponekad
to može biti najhitnija potreba. Iznad
svega, ono zahtijeva najbolje moguće
uvjete kako bi se osigurala sloboda,
pravda i čestitost u moralnom životu
i miru u društvu, u skladu s
dostojanstvom svakog ljudskog bića.

Kršćani koji čine sve što mogu za
bolje društvo na taj se način
ponašaju u skladu sa svojom vjerom.
Ne slijede političku ideologiju
otvorenu mišljenjima. "Tako su se
prvi kršćani ponašali. Nisu imali
nikakvih društvenih ili ljudskih
programa koje bi trebali ispuniti
zbog svog nadnaravnog poziva. Ali
bili su puni duha, s pogledom na
život i svijet koji nije mogao ne imati
jasne posljedice na društvo u kojem
su živjeli".[17] "Apostolski zadatak



koji je Krist povjerio svim svojim
učenicima dovodi do specifičnih
rezultata u društvenim pitanjima.
Neshvatljivo je da kršćanin, kako bi
ispunio svoj zadatak, mora okrenuti
leđa svijetu i postati kapitulant s
obzirom na ljudsku prirodu".[18]

Moramo donijeti iscjeljujući balzam
Kristova duha u društvene strukture
društva oko nas. Ali to nije dovoljno.
Iako se može činiti uzvišenim ciljem,
to je jednostavno temeljni zahtjev.
Potrebno je mnogo više. Ljudima oko
nas moramo pomoći da žive svoju
kršćansku vjeru cjelovito kako bi
svaki od njih sa svoje pozicije mogao
širiti svijetlo i ljubav Kristovu, dobar
miris Kristov[19], kroz svakodnevne
radnje. Cilj nije da se pročiste
strukture, nego da osobe postanu
svete. Bilo bi pogrešno ne brinuti
hoće li društveni zakoni i moral biti u
skladu s kršćanskim duhom, ali isto
tako bi bilo pogrešno misliti kako je
to dovoljno. Štoviše, u tom trenutku



te zdrave strukture ponovno bi bile
ugrožene. Uvijek moramo počinjati
iznova. "Novo čovječanstvo ne može
se naći ako se ljudi ne obnavljaju u
vječno izvirućim vodama krštenja i
životu življenom kao što evanđelje
podučava".

Posredstvom rada

"O tome da se ti i ja ponašamo kako
Bog hoće - ne zaboravi - ovise mnoge
velike stvari." [21] Ono od najvećeg
značaja je osobna svetost, naše
jedinstvo s Bogom. To je put koji vodi
prema evangeliziranju
društva."Svatko od nas treba biti 
alter Christus, ipse Christus: drugi
Krist, sam Krist. Samo ćemo tako
moći preuzeti ovaj veličanstveni,
silni, beskrajni pothvat: da posvetimo
sva vremenita ustrojstva u njihovoj
biti i da u njih unesemo kvasac
Otkupljenja." [22] Nikad ne smijemo
izgubiti sol, svjetlo i vatru koje nam
je Bog dao da preobrazimo svoje



okruženje. Kako je Ivan Pavao II
rekao, "to je zadatak koji zahtijeva
hrabrost i strpljenje." [23] Hrabrost
jer se ne smijemo bojati sukobiti se s
prevladavajućom atmosferom kad je
to potrebno. I strpljenje jer je
potrebno vrijeme da se društvo
promijeni iznutra. U međuvremenu
se ne smijemo priviknuti na zlo koje
cvjeta oko nas: to ne bi značilo ništa
drugo nego podleći mu. "Kršćanin
mora uvijek biti spreman društvo
iznutra posvećivati jer je on sav u
svijetu, ali nije od onoga svijeta u
kojemu se - ne po njegovu stvarnom
značaju nego po svojevoljnom
defektu, po grijehu - poriče Bog i
negira njegova ljubazna želja za
otkupljenjem." [24]

Bog od nas želi da duštvo oko sebe
"namočimo" kršćanskim duhom, i to
posvećivanjem svojeg profesionalnog
rada jer upravo radom kršćanin
pokazuje vlast nad stvorenim:
usmjerujući ga prema Isusu Kristu,



centru u kojem će sve biti ujedinjeno.
Profesonalni rad je prijeko potrebno
sredstvo prema društvenom
napretku i većoj pravdi u
međuljudskim odnosima. 

Svatko od nas mora prionuti na taj
posao evangeliziranja društva preko
profesionalnog rada. Ponajprije,
nastojeći privesti Bogu suradnike ili
one koje susrećemo u poslu ne bi li i
oni posvećivali svoj posao i širili
kršćanski duh oko sebe. Zatim,
neodvojivo od već spomenutog,
iskreno se truditi da strukture u
našem profesionalnom okruženju
podliježu moralnom zakonu.
Farmaceut, odvjetnik, novinar... -
svatko se mora truditi institucije i
odnose u svojoj sferi rada staviti što
više pod kršćanski utjecaj. Nije
dovoljno izbjegavati "uprljati se"
nemoralnim praksama. Trebamo
nastojati pročistiti svoje poslovno
okruženje dovodeći ga u sklad s



ljudskim i kršćanskim
dostojanstvom.

"Formacija koju primamo treba u
nama probuditi instinkt, zdravu
čežnju da taj posao na koji upravo
prijanjamo uskladimo sa zahtjevima
kršćanske savjesti, s božanskim
zapovjedima koje trebaju ravnati
društvom i ljudskom djelatnošću.
Trebamo biti uvjereni da ne samo da
nema nekompatibilnosti između
kršćanstva i ovosvjetskih vremenitih
problema nego da se prave
vrijednosti svakog čovjeka i njegovo,
a tako i društveno, dostojanstvo
mogu sačuvati samo ako su
utemeljeni na kršćanskom pogledu
na život."[25]

Dijelovi društva i širi od uskog
poslovnog okruženja mogu se radom
evangelizirati. Naime, svako vršenje
službe u društvu donosi sa sobom
pravo na organiziranje i sudjelovanje
u raznim projektima od društvenog



značaja - ako želimo, u suradnji s
ostalima koji dijele iste ideale. Takvi
projekti mogu biti škole koje nude
ljudsku i kršćansku formaciju danas
toliko hitnu i potrebnu. Zatim razne
socijalne inicijative, pro-life
organizacije, instituti za zaštitu
prava na istinu u medijima ili prava
na zdravo moralno okruženje. Sve se
to treba provoditi profesionalno, ali
iz perspektive djece Božje pozvane
na posvećivanje u svijetu.

"Predajmo potpuno svoje živote
Bogu, našemu Gospodinu,
završavajući svoj posao što je bolje
moguće, svatko u svojoj profesiji i
staležu. Ali ne zaboravimo da imamo
samo jednu težnju u svim svojim
pothvatima: staviti Krista na vrh svih
ljudskih djelatnosti."[26]



[1] Cf. Ivan Pavao II, apostolska
pobudnica Ecclesia in Europa (28.
lipnja 2003.)

[2] sveti Josemaria, Pismo 30. travnja
1946., 19

[3] Drugi vatikanski koncil, Lumen
Gentium, 31

[4] sveti Josemaria, Pismo 9. siječnja
1959., 17;

[5] Drugi vatikanski koncil, Lumen
Gentium, 31

[6] sveti Josemaria, Razgovori, 112

[7] sveti Josemaria, Kovačnica, 439

[8] Iv 12:32

[9] sveti Josemaria, Bilješke preuzete
iz meditacije, 27. listopada 1963.

[10] Cf. Katekizam Katoličke crkve,
353, 1929, 1930



[11] Drugi vatikanski koncil,
Gaudium et Spes, 24

[12] Katekizam Katoličke crkve, Cf.
Ivan Pavao II, apostolska pobudnica
Reconciliatio et poenitentia (2.
prosinca 1984.), 16

[13] sveti Josemaria, Brazda, 302

[14] Cf. Drugi vatikanski koncil,
Dignitatis humanae, 1, 2 i 3

[15] sveti Josemaria, Kovačnica, 718

[16] Drugi vatikanski koncil, Lumen
Gentium, 36

[17] sveti Josemaria, Pismo 9. siječnja
1959.

[18] sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 125

[19] Cf. 2 Kor 2:15



[20] Pavao VI, apostolska pobudnica
Evangelii nuntiandi (8. prosinca
1975.), 18

[21] sveti Josemaria, Put, 755

[22] sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 183

[23] Ivan Pavao II, enciklika
Cantesimus annus (1. svibnja 1991.),
38

[24] sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 183

[25] sveti Josemaria, Pismo 6. svibnja
1945., 14

[26] Razgovori, 10

[27] sveti Josemaria, Pismo 6. svibnja
1945., 15

[28] sveti Josemaria, Pismo 15.
listopada 1948., 41; cf. Kovačnica, 68



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/sfasd/ (13.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/sfasd/
https://opusdei.org/hr-hr/article/sfasd/

	Posvećivanje rada i evangelizacija društva

