
opusdei.org

Revolucija
intimnosti

Isus oprašta grešnoj ženi koja
pomazuje njegove noge i
postavlja je na put koji vodi
prema slobodi koja teče iz
čistog srca.

11.12.2020.

Isus je još jednom pozvan na večeru.
Njegov je domaćin inzistirao na
njegovom dolasku, nestrpljiv da mu
priredi poseban prijem. Ali
neočekivani događaj ih prekida.
Ulazi žena koja nije pozvana. Šimun,
farizej koji je vlasnik kuće,



iznenađen je i posramljen. Ali čini se
da ju je Isus očekivao i oči mu
zasvijetle kad ona uđe. On zasigurno
poznaje njezinu dušu bolje nogo što
ju poznaje ona sama i vidi joj srce
ispunjeno tugom. Zna da je težeći za
time da ljubi i da bude ljubljena,
krenula krivim putem i izgubila se.

Isus je dirnut ženinim znakovima
ljubaznosti i ljubavi. Ona mu je
pomazala noge parfemom, nakon što
ih je očistila svojim suzama i
poljupcima. Isus se zatim okreće
Šimunu koji je strogo promatrao
prizor i obraća mu se sljedećim
riječima: „Neki vjerovnik imao dva
dužnika. Jedan mu dugovaše pet
stotina denara, drugi pedeset. Budući
da nisu imali odakle vratiti, otpusti
obojici. Koji će ga dakle od njih više
ljubiti?“ (Lk 7: 41-42). Ta je žena
naučila voljeti dopuštajući da joj se
oprosti. U tome je njezina istinska
veličina, a Isus ju zbog toga javno
hvali (usp. Lk 7,44-46).



Nikada nije bilo ovako lako

Ta žena, moguće po prvi puta, osjeća
radost što je poštuju. Isus je gleda na
drugačiji način nego drugi. Shvaća
da nema potrebu biti defenzivna
pred Njim. Nikad nije vidjela oči koje
su toliko duboko gledale u njezino
srce i nikada se nije osjećala tako
voljeno. Ona žudi da joj se srce očisti,
a Isusove riječi o čistima srcem već
postaju stvarnost u njoj (usp. Mt 5,8).
„Blago čistima srcem, oni će Boga
gledati.“ Da, oni će ga vidjeti već na
zemlji, gdje ništa nije čisto, ali gdje
sva stvorenja postaju kristalno bistra
kad ih gledamo Licem najljepšeg i
najbjelijeg ljiljana!”[1] Prvi put u
životu proživljava naklonost koju ne
mora prisiljavati ili dobiti služeći se
trikovima.

Godinama je ova žena trošila sve
darove koje joj je Bog udijelio. Ali
sada shvaća da ima priliku započeti
iznova. Može postati žena kakva je



trebala biti, snažna i nježna,
spokojna i strastvena. Sada napokon
može biti svoja. Jer jedna je od
velikih obmana nečistoće da nas
nikada nitko neće voljeti ako se
pokažemo onakvima kakvi jesmo, i
zato "prodajemo" atraktivan izgled
da bismo bili voljeni. Ali to je na
kraju nemoguće, jer ljubav nema
cijenu. Ili se daje slobodno ili ne
postoji. Kad netko popusti pred ovom
emocionalnom "ucjenom", prije ili
kasnije privid nestane i čovjek ostane
s lošim osjećajem prevarenosti.

Biti zadivljen svakim srcem

Da bi ljubav rasla i puštala korijene,
treba za nju napraviti mjesta,
ponekad uz znatan napor, jer je sveta
čistoća „ruža koja cvjeta samo među
trnjem“[2]. Možda se zato ponekad
bojimo riskirati ljubav i pokušavamo
je "osigurati". Srce koje postane
nečisto ne želi riskirati patnju i
radije, tiranski i bez poštivanja,



stvara svoju zonu udobnosti.
Ponekad netko može tražiti
kompenzaciju ili izražava skriveni
bijes. Ponekad možemo čak misliti da
smo postigli ljubav, dok u stvarnosti
koristimo drugu osobu, makar i samo
„virtualno“. Prisiljavam nekoga da
me "voli" kako bi se osjećao
"vrijedno". U svjetlu Božjeg obećanja
o bezuvjetnoj ljubavi, grijeh je farsa
koja čovjeka osuđuje na samoću.

Rješenje nije izolirati se i
obeshrabriti misleći da je prava
ljubav nemoguća. Umjesto toga,
potrebno je tražiti ljubav koju je Bog
posijao upravo tamo gdje jesmo,
posebno u ljudima i odnosima oko
nas. Sveti Josemaría poticao nas je da
volimo druge tako da „velikodušno
stavimo srce na zemlju, kako bi drugi
mogli mekanije koračati i kako bi
njihova borba bila ugodnija“[3]. To
može biti jedan od plodova - među
mnogim drugima - svete čistoće:



činiti živote drugih dražima i punima
ljubavi.

Nije u pitanju sam izbjegavanje
osobnog grijeha, već postizanja
načina gledanja na druge i obnašanja
s njima koji im pomaže osjećati se
voljeno, kao Božja slika. Čista duša
osjetljiva je na vlastitu i tuđu
ranjivost; on ili ona se odijeva na
elegantan način i nastoji biti voljen
slobodno. Istina je da naša srca,
postavljajući ih na zemlju, riskiraju
da budu gažena. Ali to je jedini način
da volimo i primamo ljubav na način
koji se slaže s Božjom ljubavlju.
Čovjek čista srca zna kako gledati
druge, a da ne ocrni Božju sliku koja
je u njima.

Stoga možemo reći da je Isus
"revolucionirao" slobodu i ljubav.
Poziva nas da zaštitimo prisnost
Božjih sinova i kćeri čak i u načinu
na koji gledamo i mislimo. Želi da
sudjelujemo u njegovu vlastitom



divljenju dostojanstvu svakog
ljudskog srca. Intimnost je sveto tlo
koje zahtijeva "skidanje cipela" prije
nego što se u nju kroči.

Dio naše misije

Sveta čistoća zahtijeva zaštitu - u
nama samima i u drugima - nečega
što je dragocjeno u Božjim očima. A
najbolja obrana tog blaga je biti
zaljubljen. Točno je i da će želja za
čistom ljubavlju često zahtijevati
započeti iznova. Pustiti da nam se
oprosti i da nas se voli manifestacije
su poniznosti, spoznaje da su sveta
čistoća i ljubav koju dobivamo od
drugih dar. „Da bi nam se dao, Bog
često bira nezamislive putove, možda
put naših ograničenja, naših suza i
naših poraza.“[4] U ispovijedi se
dajemo ljubiti kao nigdje drugdje.
Oni koji dopuste da im bude
oprošteno, otvaraju vrata slobodnijoj
ljubavi i sposobni su odgovoriti - to



već počinju - ljubavlju prilagođenom
ljubavi koju primaju.

Ovdje se može pojaviti još jedna
poteškoća. Ponekad, čak i ne sluteći,
može nam biti neugodno primiti
nešto besplatno. Nismo navikli da je
nešto tako veliko dar. Često radije
mislimo da smo to postigli vlastitom
snagom, jer nas to čini autonomnima
i omogućuje nam da iskusimo
vlastitu moć. Ne želimo ovisiti o
drugoj osobi u nečem tako
odlučnom. Suprotno tome, oni koji su
se naučili prepustiti ljubavi, uvjereni
su da ne možemo uvijek davati, nego
moramo i primati. „Svatko tko želi
davati ljubav, također mora ljubav
dobiti na dar.“[5] Naša sposobnost da
volimo rezultat je dara kojeg smo
prethodno primili: Mi ljubimo jer on
nas prije uzljubi (1. Iv 4,19).

Sveta čistoća bitna je za izvršavanje
bilo kojeg apostolskog poslanja.
Evangelizacija se provodi besplatno.



Ako naše srce nije čisto, nećemo moći
razumjeti sebedarje potrebno kad
nema ploda onda kada smo mu se
nadali, već kad ga Bog raspoloži.
Prava i čista naklonost, srce svake
evangelizirajuće misije, ne nameće se
niti zahtijeva odgovor. Ne
predstavlja račun za ono što se nudi;
ne pravi razliku između osoba,
odbacujući one koji su antagonisti ili
se umarajući od onih koji idu sporije.
Nikad se ne podvrgne ucjenama ili
prijekorima. Jednom riječju, istinska
ljubav je vjerna.

***

Kao i uvijek, samo trebamo pogledati
Isusa kako bismo naučili biti voljeni.
I nema pouke tako snažne poput one
koju nam nudi u Euharistiji. Tamo se
Isus ne nameće. Nitko nije toliko
strpljiv kao On. Nitko ne želi toliko
snažno da ga volimo, ali isto tako
nitko to ne govori tiše, jedva
primjetnim šapatom. Zna koliko je



velik dar sloboda koju nam je dao i
ne želi je kompromitirati ni za što na
svijetu. Nitko ne cijeni ni našu
krhkost i dostojanstvo koju ona
sadrži, kao Isus. Stoga, u našem
nastojanju da rastemo u ovoj
kreposti, Bogu je vrlo ugodno kad Mu
predamo svaki naš korak, kao i naša
posrnuće i poraze. Boga "boli" samo
naša patnja i samoća u kojoj se
izoliramo.

Ovdje možemo oponašati svetog
Josemariju u njegovu obraćanju
našoj Gospi: „Majku Božju i svoju
Majku okrunjujem svojim
pročišćenim nedostacima, jer nemam
drago kamenje ili vrline. Uzmi
srce!“[6]

Diego Zalbidea

[1] Sveta Terezija Liseux, Pismo105
Celini. Sveta Terezija ovdje svojoj
sestri piše o Gospi.



[2] Sveti Ivan Vianney, Propovijed o
pokori.

[3] Sveti Josemaria, Prijatelji Božji ,
no. 228.

[4] Papa Franjo, Audijencija, 29.
siječnja 2020.

[5] Benedikt XVI, Deus Caritas est, no.
7.

[6] Sveti Josemaria, Kovačnica, no.
285.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/revolucija-intimnosti/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/revolucija-intimnosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/revolucija-intimnosti/

	Revolucija intimnosti

