
opusdei.org

Razmišljanja o
dobrom
Samaritancu

Članak Ane Marte Gonzalez
objavljen u broju ‘Scripta
Theologica’ iz prosinca 2018.

20.09.2023.

U svojoj nedavnoj enciklici Fratelli
tutti, papa Franjo kaže da je
prispodoba o dobrom Samaritancu
„ona s kojom se svatko od nas može
poistovjetiti i smatrati je
izazovnom."[1] Drugo poglavlje
njegove enciklike je prošireni



komentar na ovu prispodobu, koja je
ključ za čitanje cijele enciklike.

U nastavku je izvadak iz članka Ane
Marte Gonzalez objavljen u prosincu
2018. u časopisu Scripta Theologica.
[2] Ona nudi razmišljanja o ovoj
prispodobi u svjetlu dva teksta:
Salvfici Doloris svetog Ivana Pavla II
i pisma blaženog Alvara del Portilla
upućenog vjernicima Opusa Dei,
napisanog u siječnju 1993.

Odlučno pitanje

Parabola o dobrom Samaritancu
nalazi se u 10. poglavlju Evanđelja
svetog Luke. Sveti nam pisac
predstavlja učitelja Zakona koji
ustaje i Isusu postavlja odlučno
pitanje: „Učitelju, što mi je činiti da
baštinim život vječni?”[3] Umjesto
brzog odgovora, Isus odgovara
drugim pitanjem: Što piše u zakonu?
Pismoznanac odgovara riječima
preuzetim iz knjige Ponovljenog
zakona: Ljubi Gospodina Boga



svojega svim srcem svojim, i svom
dušom svojom, i svom snagom
svojom, i svim umom svojim; a
bližnjega svoga kao sebe samoga. A
on mu reče: „Pravo si odgovorio;
učini ovo i živjet ćeš.” Ali on, želeći se
opravdati, reče Isusu: „A tko je moj
bližnji?"[4]

U svojoj prividnoj jednostavnosti,
prispodoba o milosrdnom
Samaritancu prenosi neobično
duboku poruku, koja je kroz stoljeća
budila savjesti i poticala autentične
duhovne mobilizacije. Njezina
vjerska poruka iskristalizirala se u
etičke, osobne i institucionalne
izraze, bez kojih ne bismo mogli
razumjeti našu suvremenu kulturu.

Znakovito je da paraboli prethodi
pitanje od strane poznavatelja
zakona: A tko je moj bližnji? Kako
ističe sveti Ivan Pavao II., ovo pitanje
daje povod cijeloj pripovijesti (usp.
Salvifici Doloris, br. 28), i ne treba ga



odvajati od odlomka koji se odnosi
na posljednji sud, u kojem se Isus
poistovjećuje sa svakim tko pati od
gladi, žeđi, nema odjeće, zatvoren je
ili je bolestan. Ovdje se također mogu
citirati snažne riječi svetog Ivana: 
Reče li tko: „Ljubim Boga", a mrzi
brata svoga, lažac je; jer tko ne ljubi
svoga brata kojega vidi, ne može
ljubiti Boga kojega ne vidi (1 Iv 4,20).

Promjena perspektive

Nakon što je opisao različite reakcije
svećenika, levita i Samaritanca na
situaciju unesrećenog čovjeka, Isus
se ponovno obraća učitelju Zakona:
koji se od ove trojice, po vašem
mišljenju, pokazao bližnjim čovjeku
koji je upao među razbojnike ?[5]
Onaj tko je prvi postavio pitanje
dužan je odgovoriti na osobni način,
nakon što je saslušao i razumio,
također na osobni način, implicitnu
poruku priče. Rekao je: „Onaj koji mu



je ukazao milost." A Isus mu reče:
„Idi i čini tako." [6]

Isus ne dopušta da onaj koji postavlja
pitanje postane puki promatrač,
možda čak i sudac. Odgovor na
pitanje tko je naš bližnji zahtijeva
predanost koja počinje spoznajom da
priča zahtijeva promjenu
perspektive, odustajanje od pozicije
jednostavnog gledatelja.

Suosjećanje i djelovanje

U Salvifici Doloris, Ivan Pavao II.
naglašava potrebu za stjecanjem ove
nove perspektive koja izvire iz
milosrdnog srca: „Svatko tko stane uz
patnju drugoga, u kojem god obliku
bila, milosrdni je Samaritanac. Ovo
zaustavljanje ne znači znatiželju već
dostupnost. To je poput otvaranja
određenog unutarnjeg raspoloženja
srca, koje također ima vlastiti
emocionalni izraz. Naziv 'dobri
Samaritanac' pristaje svakom
pojedincu koji je osjetljiv na tuđu



patnju, kojeg gane tuđa nesreća. Ako
Krist, koji poznaje nutrinu čovjeka,
ističe to suosjećanje, to znači da je
ono važno za cijeli naš odnos prema
tuđoj patnji. Stoga treba njegovati tu
osjetljivost srca, koja svjedoči o
suosjećanju prema osobi koja pati.
Ponekad to suosjećanje ostaje jedini
ili glavni izraz naše ljubavi i
solidarnosti s patnikom” (Salvifici
Doloris, br. 28).

Iako je važno njegovati tu novu
osjetljivost srca, Papa naglašava da bi
to trebalo dovesti do djelovanja, do
pružanja učinkovite pomoći onima u
potrebi. „Dobri Samaritanac iz
Kristove prispodobe ne zaustavlja se
samo na simpatiji i samilosti. Oni za
njega postaju poticaj za akcije
usmjerene na pružanje pomoći
unesrećenom čovjeku. Jednom
riječju, dakle, dobri Samaritanac je
onaj koji pomaže u patnji, ma kakva
bila njezina priroda. Pomoć koja je,
koliko je to moguće, učinkovita.



Ulaže cijelo srce u to, ne štedi ni
materijalna sredstva. Možemo reći
da daje sebe, svoje 'ja', otvarajući to
'ja' drugoj osobi. Ovdje se dotičemo
jedne od ključnih točaka cijele
kršćanske antropologije. Čovjek ne
može ‘u potpunosti pronaći sebe
osim kroz iskreni dar sebe’ (Gaudium
et spes, 24). Dobri Samaritanac je
osoba koja je sposobna upravo za
takvo darivanje sebe” (Salvifici
Doloris, br. 28).

Od trenutka kada je postavljeno,
pitanje “tko je moj bližnji” uključuje
radosni zadatak: nastojanje da
otvorimo svoje srce potrebama
drugih kako bismo ih ublažili koliko
god možemo, na istinski učinkovit
način. Stoga Isus završava riječima 
Idi i čini tako (Lk 10,37). Prispodoba
nas poziva da preispitamo vlastite
prioritete. Može li postojati išta
važnije od toga da budemo ganuti i
zastanemo kako bismo izliječili rane
zlostavljanoj osobi? Prispodoba



izaziva naš pogled na svijet i
uzdrmava našu moralnu inertnost.

„Novu vam zapovijed dajem”

U licu druge osobe možemo vidjeti
sliku Božju, pa stoga naš bližnji
postaje vrijedan ne samo našeg
suosjećanja i empatije, nego i naše
ljubavi, koja se može dati samo
slobodno.

Isus nam daje novu zapovijed: ljubite
jedni druge; kao što sam ja ljubio vas,
tako i vi ljubite jedni druge (Iv 13,34).
A sveti Pavao kaže: Tko ljubi
bližnjega, ispunio je Zakon (Rim
13,8). No, Benedikt XVI. naglašava da
je „'zapovijed' ljubavi moguća samo
zato što je više od zahtjeva. Ljubav se
može 'zapovjediti' jer je najprije
dana.” [7] Sveti Ivan je vrlo jasan u
tom smislu: U tome je ljubav, ne da
smo mi ljubili Boga, nego da je on
ljubio nas i poslao svoga Sina kao
iskupljenje za nas. Ljubljeni, ako nas
je Bog tako ljubio, i mi smo dužni



ljubiti jedni druge (1 Iv 4,10-11).
Ljubav koju smo primili od Boga
treba doprijeti do bližnjega.

Svećenička duša i laički mentalitet

U pismu napisanom vjernicima
Opusa Dei u siječnju 1993., blaženi
Alvaro del Portillo komentirao je
prispodobu o dobrom Samaritancu.
Njegov je cilj bio na poseban način
pokazati kako se svačija “svećenička
duša” i “laički mentalitet” (dva izraza
kojima je sveti Josemaría koristio da
bi opisao stanje vjernika pozvanih
živjeti svoj poziv na svetost usred
svijeta) spajaju u svakodnevni život
kršćana.

Blaženi Alvaro nas poziva da u
povrijeđenom čovjeku prepoznamo
sliku Krista, koji je i dalje prisutan u
svima onima koji pate i s kojima se
poistovjećuje. Ali upravo zato, ne
samo onaj koji trpi, nego i oni koji
suosjećaju s njim i pokušavaju mu
olakšati njegovu patnju, slika su



Krista. Samaritanac je „stao i
promijenio svoje planove; dao je
siromahu svoje vrijeme i podijelio s
njim vlastita sredstva. Dobri
Samaritanac također je Kristova
slika, model svećeničke duše, jer
patnja je sredstvo posvećenja ne
samo u osobi koja je podnosi, nego i
u onome koji ima suosjećanja s
patnicima i trudi se brinuti za
njihove potrebe” (Pismo od 9.
siječnja 1993., br. 19). Krist se prije
svega poistovjećuje s osobom koja
pati i koja je središnji lik u
prispodobi. Oni koji prolaze
dokazuju da su doista bližnji
ozlijeđenog čovjeka onda kada žive
svoju svećeničku dušu.

Usred svakodnevnih obaveza

Ne bismo prepoznali Krista u
bližnjemu kad mu se ne bismo
približili u njegovoj patnji, kad se ne
bismo dali pokrenuti njegovim
potrebama, čak i kad to zahtijeva



promjenu vlastitih planova. Blaženi
Alvaro, poput Ivana Pavla II., ne
ograničava se na isticanje potrebe za
suosjećajnim stavom prema onima
koji pate, već naglašava potrebu da
se ta briga pokaže djelima. U tom
kontekstu uvodi znakovitu opasku:
„Što onda Samaritanac čini, kad
dovede bolesnika u svratište? Izvadio
je dva denara i dao ih krčmaru,
govoreći: ‘Čuvaj ga; a ako što više
potrošiš, vratit ću ti kad se
vratim’ (Lk 10,35). Ponovno kreće na
put jer ima još drugih obaveza koje
ne može zanemariti. To nije isprika.
To nije utaja. Ne bi učinio pravu
stvar da je ostao duže. Bio bi se
prepustio sentimentalnosti,
ostavljajući druge obveze bez
nadzora. Isto milosrđe koje ga je prije
zaustavilo, sada ga tjera da nastavi
svoje putovanje. Krist je taj koji nam
nudi ovaj primjer” (Pismo 9. siječnja
1993., br. 19).



Blaženi Alvaro inzistira na tome da
„kršćanin nikada ne može zatvoriti
oči pred potrebama bližnjega.
Zacijelo ne možemo biti ravnodušni
prema moralnoj nesreći svih onih
ljudi koji su više ranjeni u duši nego
što je bio u tijelu taj jadni nesretnik.
Ali ne možemo zanemariti ni
materijalne potrebe ljudi... Božja
ljubav otvara naše oči da
prepoznamo Krista u onima koji
pate, i rasplamsava u našem srcu
želju da se izlijemo u djelima
milosrđa, tiho, bez ikakve pompe ili
ceremonije” (Pismo 9. siječnja 1993.,
br. 19). To je briga koju također
trebamo nastojati usaditi u druge,
„kako se ne bi ponašali sebično i
okrenuli leđa tuzi, usamljenosti i
nesreći."

Ovo milosrđe provodimo u praksi
usred naših običnih svakodnevnih
zadataka, usred naših obiteljskih i
društvenih obaveza. „Želja za brigom
o materijalnim potrebama bližnjega



i, gdje je to moguće, pronalaženje
lijeka za njih, ne zanemarujući druge
obveze, poput milosrdnog
Samaritanca, razlikovna je značajka
spoja između svećeničke duše i
laičkog mentaliteta. Ono što Bog traži
od nas na prvom mjestu je da
posvetimo svoj svakodnevni rad i
dužnosti. Dok obavljate te dužnosti,
Bog vam dopušta da se susrećete s
potrebama i tugom drugih. Kad se to
dogodi, jasan znak da svoje zadatke
obavljate sa svećeničkom dušom jest
da ne prolazite ravnodušno; i to je
ništa manje jasan znak da to činite
bez napuštanja drugih dužnosti koje
morate posvetiti” (Pismo 9. siječnja
1993., br. 20).

Milostinja sa svog mjesta u svijetu

Blaženi Alvaro vjerno ponavlja
poruku svetog Josemaríje, koji je
skovao izraz „laički mentalitet" kako
bi označio prirodnost s kojom obični
kršćani, građani i radnici među



ostalim ljudima (s kojima dijele način
gledanja na svijet i iste brige)
ulijevaju svjetlo vjere i ljubavi u ove
svakodnevne ljudske stvarnosti.

U br. 20 svoga pisma nastavlja: „Bog
želi da ostanete tu gdje jeste. Odatle
možete izvršiti – vršite – divnu
službu siromašnima i potrebnima,
svima onima koji trpe neznanje,
usamljenost i tugu (često kao
posljedicu nepravde). Kada svom
snagom tražite svetost, nastojeći
posvetiti svoj svakodnevni rad te
svoje obiteljske i društvene odnose,
pridonosite prožetosti ljudskog
društva kršćanskim duhom (usp.
Lumen gentium, 61).“

Nisu samo oni koji imaju “važne”
položaje u društvu pozvani ovdje
igrati ulogu. „Ne mislim sada samo
na one od vas koji zauzimaju vodeće
položaje u financijskim, političkim ili
društvenim krugovima. Mislim na
sve kćeri i sve sinove Oca našega, koji



svoj rad, cijeli svoj dan pretvaraju u
molitvu, u zanimanjima koja možda
nisu baš spektakularna, baš kao što
je rad i život Gospe i svetoga Josipa,
ali ipak stavljaju našeg Gospodina na
vrh svih ljudskih aktivnosti. I tada
možete biti sigurni da će On sve
privući k sebi i potpuno zadovoljiti
vašu glad i žeđ za
pravednošću” (Pismo od 9. siječnja
1993., br. 20).

Ovdje nalazimo odraz cjelokupne
teologije posvećujuće vrijednosti
rada i običnog života, koju je sveti
Josemaría istaknuo pozivajući se na
godine Isusova skrivenog života u
Nazaretu. Ovo gledište potvrđuje i
Socijalni nauk Crkve kada stavlja
ljudski rad u središte cjelokupnog
društvenog pitanja. Stoga blaženi
Alvaro vidi ovu prispodobu kao
naglašavanje intrinzične solidarnosti
svakog ljudskog rada, čak i onog
ljudski najskromnijeg, u njegovoj
sposobnosti da pomogne



ostvarivanju pravednijeg društvenog
poretka.

Primjer krčmara

Utemeljitelj Opusa Dei bio je
zadivljen figurom gostioničara u ovoj
prispodobi, koji je usred svog
profesionalnog rada onaj koji aktivno
brine za potrebe povrijeđenog
čovjeka: „Razmišljajmo i o tome kako
prispodoba završava. Da bi se
pobrinuo za ranjenika, Samaritanac
je zatražio pomoć gostioničara. Kako
bi uspio bez njega? Naš se Otac divio
tom čovjeku, vlasniku gostionice.
Prošao je nezapaženo, ali je ipak
odradio najveći dio posla, djelujući u
svom profesionalnom svojstvu.
Razmatrajući ono što je učinio,
trebali biste shvatiti da obavljajući
svoj posao svi možete činiti kao što je
on činio, jer svako zanimanje nudi
mnoge mogućnosti pomoći
potrebitima, bilo izravno ili
neizravno. To je svakako slučaj s



liječnicima, odvjetnicima i poslovnim
ljudima, koji se često nalaze u poziciji
pomoći u rješavanju materijalnih
potreba ljudi. Iako to možda nisu
zakonski obvezni, oni shvaćaju da
imaju obvezu u pravdi i milosrđu. Ali
uredski službenici, trgovci ili
poljoprivrednici također imaju
mnogo prilika služiti drugima,
ponekad možda unatoč velikim
osobnim poteškoćama. Ne
zaboravite, kao što sam već rekao, da
vjerno obavljajući svoj svakodnevni
posao, prakticiramo krepost milosrđa
prema određenim ljudima i prema
društvu u cjelini” (Pismo od 9.
siječnja 1993., br. 21).

Svaki posao, koji se obavlja vjerno i s
pažnjom prema potrebama drugih,
može se i treba smatrati istinskim
iskazom solidarnosti i milosrđa.
Štoviše, istinski učinkovita pomoć,
koja karakterizira autentično
suosjećanje, često zahtijeva
profesionalno rješenje. Kao što je



blaženi Alvaro rekao: „Briga za
siromašne i bolesne trebala bi vas
voditi, nadahnuti svećeničkom
dušom i laičkim mentalitetom koji
obilježavaju naš duh, da surađujete
ili pokrećete socijalne programe koji
imaju za cilj izliječiti, na istinski
profesionalan način, mnoge od
potreba čovječanstva. Škole za
osposobljavanje za ljude ograničenih
sredstava, centri za obrazovanje
zemljoradnika, aktivnosti za
napredak žena u ruralnim
područjima, dispanzeri, škole u
siromašnijim četvrtima velikih
gradova…. To je more bez obala, kao
i sav naš apostolski rad” (Pismo 9.
siječnja 1993., br. 21).

Milosrđe ne samo da nam otvara oči
za potrebe drugih, nego nas, kako je
rekao sveti Ivan Pavao II., potiče da
ih rješavamo na učinkovit način koji
ne gubi iz vida istinsko dobro svake
osobe. Blaženi Alvaro izražava istu
ideju koristeći dva izraza koja je



skovao sveti Josemaría. Svećenička
duša koju posjeduju svi kršćanski
vjernici koji žive i rade usred svijeta,
trebala bi ih voditi da otvore oči za
potrebe drugih i nastoje ih rješavati
njima svojstvenim laičkim
mentalitetom i stručnim
svjetonazorom.

U djelu Rise, Let Us Be On Our Way,
izvještaju o vlastitom pozivu
napisanom pred kraj života, Ivan
Pavao II spominje način na koji laici
vrše svoj poziv u svijetu: „Laici mogu
ostvariti svoj pravi poziv u svijetu i
postižu svetost ne samo svojim
aktivnim angažmanom u pomaganju
siromašnima i potrebitima, nego i
prožimanjem društva kršćanskim
duhom dok obavljaju svoje
profesionalne dužnosti i daju primjer
kršćanskog obiteljskog života. Ovdje
ne mislim samo na vođe u javnom
životu, nego i na mnoge ljude koji
svoj svakodnevni život mogu
pretočiti u molitvu, stavljajući Krista



u središte svoga djelovanja. Sve će ih
privući k sebi i utažiti njihovu glad i
žeđ za pravednošću (usp. Mt 5,6).“

I nastavlja: „Nije li to pouka koju
možemo naučiti iz završnog dijela
prispodobe o milosrdnom
Samaritancu (Lk 10,34-35)? Nakon
što je žrtvi previo rane, Samaritanac
ga je doveo krčmaru i zamolio ga da
se brine o njemu. Bez krčmara, što bi
on mogao? Doista je krčmar, iza
kulisa, obavio najveći dio posla. Svi
možemo činiti kao što je on činio —
izvršavati svoje dužnosti u duhu
služenja. Izravno ili neizravno, svako
zanimanje pruža mogućnosti pomoći
potrebitima... Vjernim izvršavanjem
profesionalnih dužnosti već
izražavamo svoju ljubav prema
pojedincima i društvu.”[8]

Ana Marta González

[1] Papa Franjo, Enc. Fratelli Tutti, br.
56.



[2] Ana Marta González, En torno al
Buen Samaritano. Lecturas del siglo
XX, 50, 3, str. 533-559, Scripta
Theologica, 2018.

[3] Lk 10,25.

[4] Lk 10,29.

[5] Lk 10,36

[6] Lk 10,37.

[7] Benedikt XVI., Deus caritas est, br.
14.

[8] Sveti Ivan Pavao II., Rise, Let Us
Be On Our Way, Warner Books, 2004.,
str. 115-116.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-
samaritancu/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-samaritancu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-samaritancu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-samaritancu/

	Razmišljanja o dobrom Samaritancu

