opusdei.org

Razmisljanja o
dobrom
Samaritancu

Clanak Ane Marte Gonzalez
objavljen u broju ‘Scripta
Theologica’ iz prosinca 2018.

20.09.2023.

U svojoj nedavnoj enciklici Fratelli
tutti, papa Franjo kaze da je
prispodoba o dobrom Samaritancu
,ona s kojom se svatko od nas moze
poistovjetiti i smatrati je
izazovnom."[1] Drugo poglavlje
njegove enciklike je proSireni



komentar na ovu prispodobu, koja je
Kkljuc za Citanje cijele enciklike.

U nastavku je izvadak iz ¢lanka Ane
Marte Gonzalez objavljen u prosincu
2018. u Casopisu Scripta Theologica.
[2] Ona nudi razmiSljanja o ovoj
prispodobi u svjetlu dva teksta:
Salvfici Doloris svetog Ivana Pavla II
i pisma blaZzenog Alvara del Portilla
upucenog vjernicima Opusa Dei,
napisanog u sijecnju 1993.

Odluc¢no pitanje

Parabola o dobrom Samaritancu
nalazi se u 10. poglavlju Evandelja
svetog Luke. Sveti nam pisac
predstavlja ucitelja Zakona koji
ustaje i Isusu postavlja odlu¢no
pitanje: ,,Ucitelju, Sto mi je ciniti da
bastinim Zivot vjecni?”’[3] Umjesto
brzog odgovora, Isus odgovara
drugim pitanjem: Sto pise u zakonu?
Pismoznanac odgovara rije¢ima
preuzetim iz knjige Ponovljenog
zakona: Ljubi Gospodina Boga



svojega svim srcem svojim, i svom
dusom svojom, i svom snagom
svojom, i svim umom svojim; a
bliZnjega svoga kao sebe samoga. A
on mu rece: ,Pravo si odgovorio;
ucini ovo i Zivjet ces.” Ali on, Zeleci se
opravdati, recCe Isusu: ,A tko je moj
bliZznji?"[4]

U svojoj prividnoj jednostavnosti,
prispodoba o milosrdnom
Samaritancu prenosi neobi¢no
duboku poruku, koja je kroz stoljeca
budila savjesti i poticala autenticne
duhovne mobilizacije. Njezina
vjerska poruka iskristalizirala se u
eticke, osobne i institucionalne
izraze, bez kojih ne bismo mogli
razumjeti nasu suvremenu kulturu.

Znakovito je da paraboli prethodi
pitanje od strane poznavatelja
zakona: A tko je moj bliznji? Kako
istiCe sveti Ivan Pavao II., ovo pitanje
daje povod cijeloj pripovijesti (usp.
Salvifici Doloris, br. 28), i ne treba ga



odvajati od odlomka koji se odnosi
na posljednji sud, u kojem se Isus
poistovjecuje sa svakim tko pati od
gladi, Zedi, nema odjece, zatvoren je
ili je bolestan. Ovdje se takoder mogu
citirati snazne rijeci svetog Ivana:
Rece li tko: ,,.Ljubim Boga", a mrzi
brata svoga, laZac je; jer tko ne ljubi
svoga brata kojega vidi, ne moZe
ljubiti Boga kojega ne vidi (1 Iv 4,20).

Promjena perspektive

Nakon Sto je opisao razlicite reakcije
svecenika, levita i Samaritanca na
situaciju unesrecenog Covjeka, Isus
se ponovno obraca ucitelju Zakona:
koji se od ove trojice, po vaSem
misljenju, pokazao bliznjim Covjeku
koji je upao medu razbojnike ?[5]
Onaj tko je prvi postavio pitanje
duZan je odgovoriti na osobni nacin,
nakon Sto je sasluSao i razumio,
takoder na osobni nacin, implicitnu
poruku price. Rekao je: ,,Onaj koji mu



je ukazao milost." A Isus mu rece:
,1di i ¢ini tako." [6]

Isus ne dopusta da onaj koji postavlja
pitanje postane puki promatrac,
mozda ¢ak i sudac. Odgovor na
pitanje tko je nas bliZnji zahtijeva
predanost koja pocinje spoznajom da
prica zahtijeva promjenu
perspektive, odustajanje od pozicije
jednostavnog gledatelja.

Suosjecanje i djelovanje

U Salvifici Doloris, Ivan Pavao II.
naglasava potrebu za stjecanjem ove
nove perspektive koja izvire iz
milosrdnog srca: ,,Svatko tko stane uz
patnju drugoga, u kojem god obliku
bila, milosrdni je Samaritanac. Ovo
zaustavljanje ne znaci znatiZelju vec
dostupnost. To je poput otvaranja
odredenog unutarnjeg raspolozZenja
srca, koje takoder ima vlastiti
emocionalni izraz. Naziv 'dobri
Samaritanac' pristaje svakom
pojedincu koji je osjetljiv na tudu



patnju, kojeg gane tuda nesreca. Ako
Krist, koji poznaje nutrinu covjeka,
istiCe to suosjecanje, to znaci da je
ono vazno za cijeli nas odnos prema
tudoj patnji. Stoga treba njegovati tu
osjetljivost srca, koja svjedoci o
suosjecanju prema osobi koja pati.
Ponekad to suosjecanje ostaje jedini
ili glavni izraz naSe ljubavi i
solidarnosti s patnikom” (Salvifici
Dolortis, br. 28).

Iako je vazno njegovati tu novu
osjetljivost srca, Papa naglasava da bi
to trebalo dovesti do djelovanja, do
pruzanja ucinkovite pomoci onima u
potrebi. ,Dobri Samaritanac iz
Kristove prispodobe ne zaustavlja se
samo na simpatiji i samilosti. Oni za
njega postaju poticaj za akcije
usmjerene na pruzanje pomoci
unesrecenom covjeku. Jednom
rije¢ju, dakle, dobri Samaritanac je
onaj koji pomaze u patnji, ma kakva
bila njezina priroda. Pomoc¢ koja je,
koliko je to moguce, ucinkovita.



UlaZe cijelo srce u to, ne Stedi ni
materijalna sredstva. MoZemo reci
da daje sebe, svoje 'ja’, otvarajuci to
ja' drugoj osobi. Ovdje se dotiCemo
jedne od klju¢nih tocaka cijele
kric¢anske antropologije. Covjek ne
moZe ‘u potpunosti pronaci sebe
osim kroz iskreni dar sebe’ (Gaudium
et spes, 24). Dobri Samaritanac je
osoba koja je sposobna upravo za
takvo darivanje sebe” (Salvifici
Doloris, br. 28).

Od trenutka kada je postavljeno,
pitanje “tko je moj bliznji” ukljucuje
radosni zadatak: nastojanje da
otvorimo svoje srce potrebama
drugih kako bismo ih ublaZili koliko
god moZemo, na istinski ucinkovit
nacin. Stoga Isus zavrSava rije¢ima
Idi i ¢ini tako (Lk 10,37). Prispodoba
nas poziva da preispitamo vlastite
prioritete. MoZe li postojati iSta
vaznije od toga da budemo ganuti i
zastanemo kako bismo izlijecili rane
zlostavljanoj osobi? Prispodoba



izaziva na$ pogled na svijet i
uzdrmava nasu moralnu inertnost.

»2Novu vam zapovijed dajem”

U licu druge osobe moZemo vidjeti
sliku BoZju, pa stoga nas bliznji
postaje vrijedan ne samo naseg
suosjecanja i empatije, nego i nase
ljubavi, koja se moZe dati samo
slobodno.

Isus nam daje novu zapovijed: ljubite
jedni druge; kao Sto sam ja ljubio vas,
tako i vi ljubite jedni druge (Iv 13,34).
A sveti Pavao kaZe: Tko ljubi
bliZnjega, ispunio je Zakon (Rim
13,8). No, Benedikt XVI. naglasava da
je »,'zapovijed' ljubavi moguca samo
zato Sto je viSe od zahtjeva. Ljubav se
moZe 'zapovjediti' jer je najprije
dana.” [7] Sveti Ivan je vrlo jasan u
tom smislu: U tome je ljubav, ne da
smo mi ljubili Boga, nego da je on
ljubio nas i poslao svoga Sina kao
iskupljenje za nas. Ljubljeni, ako nas
je Bog tako ljubio, i mi smo duzni



ljubiti jedni druge (1 Iv 4,10-11).
Ljubav koju smo primili od Boga
treba doprijeti do bliznjega.

Svecenicka dusa i laicki mentalitet

U pismu napisanom vjernicima
Opusa Dei u sijeCnju 1993., blaZeni
Alvaro del Portillo komentirao je
prispodobu o dobrom Samaritancu.
Njegov je cilj bio na poseban nacin
pokazati kako se svacija “svecenicka
dusa” i “laicki mentalitet” (dva izraza
kojima je sveti Josemaria koristio da
bi opisao stanje vjernika pozvanih
Zivjeti svoj poziv na svetost usred
svijeta) spajaju u svakodnevni zZivot
krséana.

BlaZeni Alvaro nas poziva da u
povrijedenom Covjeku prepoznamo
sliku Krista, koji je i dalje prisutan u
svima onima koji pate i s kojima se
poistovjecuje. Ali upravo zato, ne
samo onaj koji trpi, nego i oni koji
suosjecaju s njim i pokusavaju mu
olakSati njegovu patnju, slika su



Krista. Samaritanac je ,,stao i
promijenio svoje planove; dao je
siromahu svoje vrijeme i podijelio s
njim vlastita sredstva. Dobri
Samaritanac takoder je Kristova
slika, model svecenicCke dusSe, jer
patnja je sredstvo posvecenja ne
samo u osobi koja je podnosi, nego i
u onome koji ima suosjecanja s
patnicima i trudi se brinuti za
njihove potrebe” (Pismo od 9.
sijeCnja 1993., br. 19). Krist se prije
svega poistovjecuje s osobom koja
pati i koja je sredis$nji lik u
prispodobi. Oni koji prolaze
dokazuju da su doista bliznji
ozlijedenog Covjeka onda kada Zive
svoju svecenicku dusu.

Usred svakodnevnih obaveza

Ne bismo prepoznali Krista u
bliznjemu kad mu se ne bismo
priblizili u njegovoj patnji, kad se ne
bismo dali pokrenuti njegovim
potrebama, ¢ak i kad to zahtijeva



promjenu vlastitih planova. Blazeni
Alvaro, poput Ivana Pavla II., ne
ogranicCava se na isticanje potrebe za
suosjecajnim stavom prema onima
koji pate, ve¢ naglasava potrebu da
se ta briga pokaZe djelima. U tom
kontekstu uvodi znakovitu opasku:
,Sto onda Samaritanac ¢ini, kad
dovede bolesnika u svratiste? Izvadio
je dva denara i dao ih krémaru,
govoredi: ‘Cuvaj ga; a ako $to vise
potrosis, vratit ¢u ti kad se

vratim’ (Lk 10,35). Ponovno krece na
put jer ima joS drugih obaveza koje
ne moze zanemariti. To nije isprika.
To nije utaja. Ne bi ucinio pravu
stvar da je ostao duZe. Bio bi se
prepustio sentimentalnosti,
ostavljajuci druge obveze bez
nadzora. Isto milosrde koje ga je prije
zaustavilo, sada ga tjera da nastavi
svoje putovanje. Krist je taj koji nam
nudi ovaj primjer” (Pismo 9. sije¢nja
1993, br. 19).



BlaZeni Alvaro inzistira na tome da
,krsé¢anin nikada ne moZe zatvoriti
oCi pred potrebama bliZznjega.
Zacijelo ne moZemo biti ravnodusni
prema moralnoj nesreci svih onih
ljudi koji su viSe ranjeni u dusi nego
Sto je bio u tijelu taj jadni nesretnik.
Ali ne moZemo zanemariti ni
materijalne potrebe ljudi... BoZja
ljubav otvara nase oci da
prepoznamo Krista u onima koji
pate, i rasplamsava u nasem srcu
zelju da se izlijemo u djelima
milosrda, tiho, bez ikakve pompe ili
ceremonije” (Pismo 9. sijeCnja 1993.,
br. 19). To je briga koju takoder
trebamo nastojati usaditi u druge,
»,kako se ne bi ponasali sebi¢no i
okrenuli leda tuzi, usamljenosti i
nesreci."

Ovo milosrde provodimo u praksi
usred naSih obi¢nih svakodnevnih
zadataka, usred nasih obiteljskih i
drustvenih obaveza. ,,Zelja za brigom
0 materijalnim potrebama bliznjega



1, gdje je to moguce, pronalazenje
lijeka za njih, ne zanemarujuci druge
obveze, poput milosrdnog
Samaritanca, razlikovna je znacajka
spoja izmedu svecenicke duse 1
laickog mentaliteta. Ono Sto Bog traZzi
od nas na prvom mjestu je da
posvetimo svoj svakodnevni rad i
duZnosti. Dok obavljate te duznosti,
Bog vam dopusSta da se susrecete s
potrebama i tugom drugih. Kad se to
dogodi, jasan znak da svoje zadatke
obavljate sa svecenickom duSom jest
da ne prolazite ravnodusno; i to je
niSta manje jasan znak da to Cinite
bez napustanja drugih duzZnosti koje
morate posvetiti” (Pismo 9. sijeCnja
1993., br. 20).

Milostinja sa svog mjesta u svijetu

BlaZeni Alvaro vjerno ponavlja
poruku svetog Josemarije, koji je
skovao izraz ,lai¢ki mentalitet" kako
bi oznacio prirodnost s kojom obi¢ni
krséani, gradani i radnici medu



ostalim ljudima (s kojima dijele nacin
gledanja na svijet i iste brige)
ulijevaju svjetlo vjere i ljubavi u ove
svakodnevne ljudske stvarnosti.

U br. 20 svoga pisma nastavlja: ,,Bog
Zeli da ostanete tu gdje jeste. Odatle
moZete izvrsSiti — vrsite — divnu
sluzbu siromasnima i potrebnima,
svima onima koji trpe neznanje,
usamljenost i tugu (Cesto kao
posljedicu nepravde). Kada svom
snagom traZzite svetost, nastojeci
posvetiti svoj svakodnevni rad te
svoje obiteljske i druStvene odnose,
pridonosite proZetosti ljudskog
drustva kr$canskim duhom (usp.
Lumen gentium, 61).“

Nisu samo oni koji imaju “vazne”
poloZaje u drustvu pozvani ovdje
igrati ulogu. ,Ne mislim sada samo
na one od vas koji zauzimaju vodece
poloZaje u financijskim, politi¢kim ili
druStvenim krugovima. Mislim na
sve kceri i sve sinove Oca naSega, koji



svoj rad, cijeli svoj dan pretvaraju u
molitvu, u zanimanjima koja moZda
nisu bas spektakularna, bas kao Sto
je rad i Zivot Gospe i svetoga Josipa,
ali ipak stavljaju naSeg Gospodina na
vrh svih ljudskih aktivnosti. I tada
moZete biti sigurni da ¢e On sve
privuci k sebi i potpuno zadovoljiti
vasSu glad i Zed za

pravednoscéu” (Pismo od 9. sijeCnja
1993., br. 20).

Ovdje nalazimo odraz cjelokupne
teologije posvecujuce vrijednosti
rada i obi¢nog Zivota, koju je sveti
Josemaria istaknuo pozivajuci se na
godine Isusova skrivenog Zivota u
Nazaretu. Ovo glediSte potvrduje i
Socijalni nauk Crkve kada stavlja
ljudski rad u srediste cjelokupnog
druStvenog pitanja. Stoga blaZeni
Alvaro vidi ovu prispodobu kao
naglasavanje intrinzi¢ne solidarnosti
svakog ljudskog rada, ¢ak i onog
ljudski najskromnijeg, u njegovoj
sposobnosti da pomogne



ostvarivanju pravednijeg drustvenog
poretka.

Primjer krémara

Utemeljitelj Opusa Dei bio je
zadivljen figurom gostionic¢ara u ovoj
prispodobi, koji je usred svog
profesionalnog rada onaj koji aktivno
brine za potrebe povrijedenog
Covjeka: ,Razmisljajmo i o tome kako
prispodoba zavrSava. Da bi se
pobrinuo za ranjenika, Samaritanac
je zatraZio pomoc gostionicara. Kako
bi uspio bez njega? Nas se Otac divio
tom Covjeku, vlasniku gostionice.
ProSao je nezapazeno, ali je ipak
odradio najveci dio posla, djelujuci u
svom profesionalnom svojstvu.
Razmatrajuci ono $to je ucinio,
trebali biste shvatiti da obavljajuci
svoj posao svi moZete Ciniti kao Sto je
on Cinio, jer svako zanimanje nudi
mnoge mogucnosti pomoci
potrebitima, bilo izravno ili
neizravno. To je svakako slucaj s



lijeCnicima, odvjetnicima i poslovnim
ljudima, koji se Cesto nalaze u poziciji
pomoci u rjeSavanju materijalnih
potreba ljudi. Iako to moZda nisu
zakonski obvezni, oni shvacaju da
imaju obvezu u pravdi i milosrdu. Ali
uredski sluzbenici, trgoveci ili
poljoprivrednici takoder imaju
mnogo prilika sluziti drugima,
ponekad mozda unatoc velikim
osobnim poteskocama. Ne
zaboravite, kao Sto sam vec rekao, da
vjerno obavljajuci svoj svakodnevni
posao, prakticiramo krepost milosrda
prema odredenim ljudima i prema
drustvu u cjelini” (Pismo od 9.
sijeCnja 1993., br. 21).

Svaki posao, koji se obavlja vjernois
paznjom prema potrebama drugih,
moZe se i treba smatrati istinskim
iskazom solidarnosti i milosrda.
Stovise, istinski u¢inkovita pomo¢,
koja karakterizira autenticno
suosjecanje, Cesto zahtijeva
profesionalno rjeSenje. Kao Sto je



blaZeni Alvaro rekao: ,Briga za
siromasne i bolesne trebala bi vas
voditi, nadahnuti sve¢enickom
duSom i laickim mentalitetom koji
obiljezavaju nas duh, da suradujete
ili pokrecete socijalne programe koji
imaju za cilj izlijeciti, na istinski
profesionalan nacin, mnoge od
potreba ¢ovjecanstva. Skole za
osposobljavanje za ljude ogranic¢enih
sredstava, centri za obrazovanje
zemljoradnika, aktivnosti za
napredak Zena u ruralnim
podrucjima, dispanzeri, Skole u
siromasnijim Cetvrtima velikih
gradova.... To je more bez obala, kao
i sav na$ apostolski rad” (Pismo 9.
sijeCnja 1993., br. 21).

Milosrde ne samo da nam otvara oci
za potrebe drugih, nego nas, kako je
rekao sveti Ivan Pavao II., potice da
ih rjeSavamo na ucinkovit nacin koji
ne gubi iz vida istinsko dobro svake
osobe. BlaZeni Alvaro izrazava istu
ideju koristeci dva izraza koja je



skovao sveti Josemaria. Svecenicka
dusa koju posjeduju svi krscanski
vjernici koji Zive i rade usred svijeta,
trebala bi ih voditi da otvore oci za
potrebe drugih i nastoje ih rjesSavati
njima svojstvenim laickim
mentalitetom i stru¢nim
svjetonazorom.

U djelu Rise, Let Us Be On Our Way,
izvjeStaju o vlastitom pozivu
napisanom pred Kkraj Zivota, Ivan
Pavao II spominje nacin na koji laici
vrse svoj poziv u svijetu: ,Laici mogu
ostvariti svoj pravi poziv u svijetu i
postiZu svetost ne samo svojim
aktivnim angaZzmanom u pomaganju
siromasnima i potrebitima, nego i
prozimanjem drustva krs¢anskim
duhom dok obavljaju svoje
profesionalne duznosti i daju primjer
kr$canskog obiteljskog Zivota. Ovdje
ne mislim samo na vode u javnom
Zivotu, nego i na mnoge ljude koji
svoj svakodnevni Zivot mogu
pretociti u molitvu, stavljajudi Krista



u srediSte svoga djelovanja. Sve Ce ih
privuci k sebi i utaziti njihovu glad i
Zed za pravednoScu (usp. Mt 5,6).“

I nastavlja: ,Nije li to pouka koju
moZemo nauciti iz zavrsnog dijela
prispodobe o milosrdnom
Samaritancu (Lk 10,34-35)? Nakon
Sto je Zrtvi previo rane, Samaritanac
ga je doveo krémaru i zamolio ga da
se brine o njemu. Bez kré¢mara, Sto bi
on mogao? Doista je krémar, iza
kulisa, obavio najveci dio posla. Svi
moZemo Ciniti kao Sto je on ¢inio —
izvrSavati svoje duznosti u duhu
sluZenja. Izravno ili neizravno, svako
zanimanje pruza mogucnosti pomoci
potrebitima... Vjernim izvrSavanjem
profesionalnih duznosti vec
izraZzavamo svoju ljubav prema
pojedincima i drustvu.”[8]

Ana Marta Gonzalez

[1] Papa Franjo, Enc. Fratelli Tutti, br.
56.



[2] Ana Marta Gonzalez, En torno al
Buen Samaritano. Lecturas del siglo
XX, 50, 3, str. 533-559, Scripta
Theologica, 2018.

[3] Lk 10,25.
[4] Lk 10,29.
[5] Lk 10,36
[6] Lk 10,37.

[7] Benedikt XVI., Deus caritas est, br.
14.

[8] Sveti Ivan Pavao II., Rise, Let Us
Be On Our Way, Warner Books, 2004.,
str. 115-116.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-
samaritancu/ (19.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-samaritancu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-samaritancu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/razmisljanja-o-dobrom-samaritancu/

	Razmišljanja o dobrom Samaritancu

