
opusdei.org

Rast: Obiteljski
projekt (2)

„U vedrom i veselom domu,
ljudi se međusobno odnose na
jednostavan i povjerljiv način.“
Novi članak u nizu o formiranju
snažne kršćanske osobnosti.

8.04.2017.

Vatra pucketa u kaminu tijekom
žustre rasprave o bitci koja datira iz
antičkih vremena. Jedan od
Dickensovih likova u njegovoj
kršćanskoj priči „Bitka života“ tada
daje iznenađujuću izjavu: „Ja
vjerujem da postoje tihe pobjede i



borbe, velika žrtvovanja sebe i
plemeniti čini junaštva (čak i u
mnogim naizgled lakšim trenucima i
protivštinama) koji nisu manje teški
za postići jer nemaju nikakvu
zemaljsku kroniku ili publiku, a koji
se vrše svakoga dana na
najrazličitijim mjestima, u
kućanstvima, te srcima muškaraca i
žena. Svaki od ovih čina mogao bi i
najstrožeg čovjeka pomiriti sa
svijetom te ga ispuniti vjerom i
nadom u njega.“[1]

Budućnost svijeta ne oblikuje se
samo u značajnim međunarodnim
odlukama, koliko god se one činile
ključnima. Oblikuje se posebice u
malim svakodnevnim borbama,
„strpljivoj ljubavi“[2] koju čini
diskretan rad djedova i baka,
roditelja i djece. Projekt rasta, rasta
koji je prvenstveno sav „nutarnji,“[3]
za svaku osobu traje čitavi život i
nužno je stvar zajedničkog
djelovanja, gdje se svi kreću „Božjim



tempom,“ poticani naprijed njegovim
dahom u jedrima naše duše.

Dišući isti zrak

U obitelji s kršćanskom atmosferom,
poslovi, brige, uspjesi i neuspjesi su
svi zajednički. Sve pripada svima,
dok se istovremeno poštiva i svačije
osobne interese. Djecu se uče da
budu svoji, ali i da izbjegavaju
izoliranje unutar vlastitih ukusa i
želja. Važnost se u domu pridaje
svemu što može ujediniti, kao
svježem zraku kojeg svi mogu
slobodno udahnuti kako bi napunili
svoja pluća i razvijali se.

U ovom nastojanju za ojačati
obiteljsku atmosferu svi su važni, čak
i najmlađi. Stoga je dobro djeci
davati manja zaduženja, usklađena s
njihovom dobi. Time im se pomaže
da iziđu iz samih sebe i otkriju da
glatko funkcioniranje doma zahtijeva
da zajednički rad sviju: primjerice
zalijevanje cvijeća, postavljanje stola,



pravljenje kreveta i pospremanje
sobe, čuvanja mlađega brata ili
sestre, odlaska u kupovinu,... Malo
pomalo, dopušta im se dioništvo u
donošenju odluka; obiteljski planovi
se ne nameću već predstavljaju na
privlačan način. Tako se nikoga ne
isključuje i djeci se pomaže da budu
otvorena, velikodušna i vode brigu o
svijetu i drugim ljudima.

Privrženost vodi k življenju u
jedinstvu, dijeljenju s drugima novih
epizoda svačije vlastite životne priče.
Može biti od pomoći i dijeljenje
vremena za odmor i razonodu, s
aktivnostima koje ujedinjuju i
dopuštaju uživanje u tolikim dobrim
stvarima. Tada, kada se pojave tuge
ili nesreće, milosrđe – nadnaravna
privrženost – navodi nas da poželimo
podijeliti napor: Nosite jedni bremena
drugih i tako ćete ispuniti zakon
Kristov.[4] Nitko ne može živjeti kao
stranac u vlastitoj kući. Svatko treba
pokazivati inicijativu, te otvoriti



svoje oči i obratiti pažnju na druge,
na njihove hobije, planove,
prijateljstva, rad, brige,... Naravno da
to zahtijeva vremena, što je uistinu
najbolja stvar koju roditelji mogu
dati svojoj djeci i koju djeca mogu
dati svojim roditeljima.

Kršćanska obitelj treba i disciplinu,
ali predstavljenu na ugodan način.
Tako djeca nauče učenje smatrati
ugodnim i postepeno rastu uz
primjer starije braće i sestara.
Opomenu se prati dobrim
ponašanjem i privrženošću. Razloge
„zašto i zbog čega“ se objašnjava uz
nastojanje da se „vlastiti loš smisao
za humor ili loše raspoloženje zadrži
za sebe.“[5] Ponekad čovjek treba
biti posebno jasan, ali dobri roditelji
nikad ne zaboravljaju da se krjeposti
i vrijednosti učinkovito ukorjenjuju
onda kada ih djeca vide utjelovljene
u životima svojih roditelja. Jakost,
umjerenost, pristojnost i skromnost,
pokazivane u svakodnevnom životu,



vide kao istinska dobra koja postaju
naravan dio njihovog života, poput
zraka kojeg dišu. To posebno vrijedi
za usmjeravanje njihovih emocija i
osjećaja. Roditelji koji izvanjski
izražavaju svoju uzajamnu
privrženost u malim točkama
svakodnevnog života, iako bez iskaza
privrženosti koji bi trebali biti
sačuvani unutar intime supružnika,
uvode svoju djecu u otajstvo istinske
ljubavi između muža i žene.

„Kad bih bio prisiljen roditeljima dati
neki savjet, onda bih im najprije
rekao ovo: Neka vaša djeca vide da se
vi trudite živjeti u skladu s vašom
vjerom: da Bog nije samo na vašim
usnama, nego i u vašim djelima, da
se trudite biti iskreni i odani, da se
međusobno volite, i da i njih uistinu
volite.“[6]

Hvala, molim te, oprosti

U „svijetlom i radosnom domu“[7]
ljudi se odnose jedni prema drugima



na jednostavan i povjerljiv način. I
nastoje osigurati da se njihova
bliskost ne pretvori u neosjetljivost
ili bezobrazluk. Svi imamo
nedostatke. Svi možemo pogriješiti i
raniti druge, ali moramo imati
sposobnost prijeći preko
nesporazuma i ne gajiti ogorčenje.
Na svakoj razini, od roditelja prema
djeci, od djece prema roditeljima, te
među braćom i sestrama, moramo se
usredotočiti na ono pozitivno, na ono
što ujedinjuje. Kadgod ljudi žive
zajedno znaju se pojaviti svađe ili
rasprave. Ali vrijedno je uložiti
napor za završiti dan pomireni s
drugima. To je trenutak za primjeniti
Kristov nauk o nepostavljanju
granica oprostu.[8] Osim toga, tražiti
oprost pomaže sazrijevanju vlastite
duše i duše onoga koji prima ili
svjedoči iskrenom izrazu kajanja.
„Pažljivo me poslušajte: jeste li se
posvađali sa svojom ženom ili
mužem? Djeco, jeste li se posvađali
sa svojim roditeljima? Jeste li imali



ozbiljnu raspravu? To nije dobra
stvar, ali nije ni glavni problem.
Problem je onda kada taj osjećaj
potraje i slijedeći dan. Zato, ako ste se
svađali, ne dopustite da prođe dan
bez da ste se izmirili sa svojom
obitelji.“[9]

Tkogod uistinu hoće, može, te čak i
treba razumjeti i ispričati druge. I ta
dobra atmosfera se prenosi iz obitelji
svijetu. Za preobraziti džunglu
trebamo započeti sa vlastitim vrtom,
„ekologijom svakodnevnog života“
pokazanom „u našim sobama, našim
domovima, našim radnim mjestima i
našem susjedstvu.“[10] Obitelj je
„mjesto cjelovitog obrazovanja koje
nam omogućava skladan rast u
osobnoj zrelosti. U obitelji učimo
pitati bez zahtijevanja, govoriti
'hvala' kao izraz iskrene zahvalnosti
za ono što nam je dano, kontrolirati
svoju agresivnosti i pohlepu, te tražiti
oprost kada smo drugome učinili
nažao.“[11]



Ovakav stav pomaže nam ispravnije
sagledati probleme koji se mogu
pojaviti u našem životu s drugima, te
odbaciti misao da bi u drugim
okolnostima sve bilo jednostavnije.
Često je jednostavnije pozitivnije
suditi one koji zapravo ne žive s
nama. Čak i psihološki uravnoteženi
ljudi često idealiziraju ono što je
dobro u njihovim prijateljima i
poznanicima te naglašavaju
nedostatke i pogrješke članova svoje
uže obitelji. Ali mi se trebamo suočiti
s ovim sklonostima i nadvladati ih!
Smiješenje i prijateljsko ponašanje
onih koje tek povremeno vidimo ne
odražavaju uvijek stvari onakvima
kakve uistinu jesu. Kao što ni oštra
primjedba brata ili sestre, nakon
lošeg dana ili noći, ne odražava
njihovu cijelu osobnost ili stvarno
viđenje koje imaju o nama. Štoviše,
dobro si je posvijestiti da je, kada
smo s nekim bliži, prirodno da oni
djelomice spuste svoj gard i, na ovaj
ili onaj način, dadnu oduška onome



što ih pritišće,. Dio istinske
privrženosti stoga znači nastojati
imati razumijevanja,[12] i ako je
potrebno, ponuditi rame za plakanje.

Stadiji razvoja, sa njihovim
odgovarajućim krizama, izazovi su
koji traže strpljenje jer se zrelost
rijetko stječe u jednom pokušaju. Na
atmosferu doma osobito utječe
mladenaštvo, više ili manje
produljeno, koje katkad može
rezultirati neslaganjima ili
uzrujanošću kako kod odraslih tako i
kod djece. Ali kako vrijeme ide, ako
se krizi pristupi na odgovarajući
način, obitelj iz nje izlazi ojačana. Ne
samo da se vode vrate u svoje
odgovarajuće tokove, već postaju jače
i zdravije.

Prirodno je da djeca kada dostignu
mladenaštvo trebaju više prostora za
svoju slobodu, za oblikovati vlastiti
krug prijatelja i učiti kako se brinuti
za sebe. Roditelji će nastaviti biti



njihova referentna točka, ali njihova
mladenačka živost otežat će im
prihvatiti ju. Stoga roditelji trebaju
biti više od pukog „autoriteta“ kod
kuće; oni također trebaju gajiti
prijateljski i povjerenjem ispunjen
odnos sa svojom djecom. Roditelji bi
trebali poticati djecu da donose
vlastite odluke, istovremeno
ukazujući na moguće zamke. Trebali
bi im pokazivati kako „grebene“ koje
mogu susresti idući kroz život, tako i
„svjetionike“ koji im mogu pokazati
siguran put. A ova mudrost se
prenosi više primjerom nego
mnoštvom riječi ili pravila, iako će
neka naravno biti potrebna.

U svakom slučaju, djeci treba
vjerovati, jer sloboda cvjeta samo u
okruženju povjerenja. Kako je sv.
Josemaría običavao govoriti, čak je
bolje da roditelji „dopuste si katkad
biti prevareni, jer će povjerenje koje
su ukazali potaknuti djecu da se
sama zasrame što su ga



zloupotrijebili. Tako će se ona tada i
popraviti. S druge strane, ako vide da
im nitko ne vjeruje, uvijek će biti
sklona varati svoje roditelje.“[13]

Obitelj koja moli zajedno ostaje
zajedno

U obitelji djeca također uče kako se
obratiti Bogu, kako moliti. Koliko je
sv. Josemaría cijenio molitve kojima
ga je njegova majka naučila! „Bez
majki, ne samo da ne bi bilo vjernika,
već bi vjera izgubila veliki dio svoje
jednostavne i duboke topline.“[14]
Uobičajeno je da su roditelji ti koji
svoju djecu uče kako se približiti
Bogu; ali nerijetko su te uloge i
zamijenjene, te Providnost djecu
koristi za oca ili majku naučiti
veličanstvenoj „melodiji“ vjere.

Često će se naći načina za moliti
zajedno, svjesni poslovice da „obitelj
koja moli zajedno ostaje
zajedno.“[15] Pobožnost koja je
vidljiva i iskrena osvjetljava unutar i



izvan doma, u spokojnom skladu s
drugim dnevnim aktivnostima. Nije
važno ako se ponekad pojave
smetnje, s djecom koja dolaze i
odlaze, ili s mnogim zadacima koje
kod kuće treba odraditi. Kada činimo
što možemo, ove smetnje nisu
disonantne note već skladna glazba
na nebu.

Vjerni roditelji stvaraju nove vjerne
roditelje, a također i mnoge mlade
koji, prihvaćajući Božji poziv, slijede
put zvanja u celibatu. Ni ljubav
prema drugom ljudskom biću niti
ljubav prema Bogu nisu u sukobu s
privrženošću prema našoj vlastitoj
obitelji, već je povećavaju. U svakom
trenutku života, ista krv stalno teče
kroz naše vene. Ujedinjeni smo, čak i
kada smo razdvojeni velikim
udaljenostima ili novim zahtjevima i
obvezama. Jedan od znakova zrelosti
upravo je sposobnost, naučena s
vremenom, povezivanja dužnosti
koje proizlaze iz novog doma kojeg



oblikujemo sa stalno rastućom
sinovskom i bratskom privrženošću
prema domu u kojem smo rođeni.
Računamo na njihove molitve za naš
životni zadatak, te njih podržavamo
svojom. Jer brat potpomognut bratom
jak je kao utvrđeni grad.[16]

Iz doma do periferije

Veliki potencijal obitelji nije
namijenjen da bude zatvoren unutar
sebe. Kao što bi bilo nemoguće
sazrijeti ako bi osoba bila samo
usmjerena na sebe, tako i obiteljski
život raste otvarajući se vanjskom
svijetu. Kršćanski dom svakako treba
vrata kako bi zaštitio svoju intimu i
omogućio prikladno okruženje za
rast, ali ona ne smiju biti toliko
čvrsto zatvorena da guše one unutra
ili sprječavaju pogled na njih.

Solidarnost je stoga važan dio zadaće
kršćanskih obitelji. Ona zahtijeva
kreativno izlaženje kako bi se
pomoglo najpotrebnijima, nastojeći



pomoći svim muškarcima i ženama
da steknu kulturu i obrazovanje koje
im je potrebno, brinući za zemlju kao
na naš zajednički dom... Potrebe
onih oko nas su poprilično različite i
često neusklađene s prioritetima koje
neke ideologije ili malobrojne
skupine nastoje nametnuti svijetu.
Kako sjajne primjere imamo u
obiteljima koje nastoje pomoći
izbjeglicama bez doma; velikim
obiteljima koje prihvaćaju novo
dijete; roditeljima koji se žrtvuju radi
vlastite djece i radi drugih, junački
nadilazeći financijske probleme;
parove bez djece koji posvećuju svoje
živote pomaganju drugim obiteljima.

A najbolji dio svih ovih nastojanja
jest da „sve ostaje unutar doma.“ Prvi
koji profitiraju od ovih inicijativa su
članovi vlastite obitelji. I iz doma
čovjek dopire do cijelog svijeta.
Obitelj, ta škola zahvalne i iskrene
ljubavi, „najsnažniji je protuotrov za
širenje egoističnog



individualizma.“[17] Oni koji su
odrasli sa „'zdravom psihološkom
predrasudom' za često misliti na
druge,“[18] uživaju slušajući, učeći
razumjeti, slagajući se s i rješavajući
konkretne potrebe njima blizih
muškaraca i žena.

Obitelji nisu same

Šira slika za obitelji, njihova uloga u
Crkvi i svijetu, jest uzbudljiva.
Istovremeno, teškoće s kojima su one
suočene očigledne su svima. Ali
obitelji nisu same. Mnogi dobri ljudi
ulažu vrijeme i energiju pomažući
roditeljima u njihovom obrazovnom
zadatku. Škole, klubovi za mlade i
mnoge druge inicijative mogu biti
odlučujuća potpora u njihovom
nastojanju da brinu za mlade, a
također i za starije. Nastojanje za
pomoći i poduprijeti poslove u
domaćinstvu, zadatak koji nije
isključivo za majke, još je jedan stup
kršćanskih domova. Zbog toga je sv.



Josemaría jednom rekao onima koji
posvećuju svoje živote prenošenju
drugima svoga znanja i iskustva u
ovom polju da su „učinkovitiji
odgajatelji od mnogih sveučilišnih
profesora.“[19]

Konačno, što možemo reći onima
koji, unatoč svim svojim marljivim
nastojanjima, misle da su trebali
napraviti više? Mnogi roditelji koji su
učinili sve što su mogli za dobro
odgojiti svoju djecu su ih gledali kako
prolaze kroz materijalne i duhovne
nedaće, ne prakticirajući svoju vjeru
ili živeći neurednim životima. Osim
produbljivanja svoje vlastite
formacije kako bi predvidjeli i
spriječili probleme, ako se takva
situacija i javi, za njih će doći vrijeme
kada će oponašati oca u prispodobi
koji, bez narušavanja slobode svoga
sina, mu izlazi ususret, spreman
pomoći i na najmanji znak njegove
želje za ispraviti svoje putove.[20] To
je vrijeme za više se obraćati nebu,



možda govoreći: Bože moj, sada je na
tebi red da djeluješ. „Roditelji moraju
biti strpljivi. Često ne postoji ništa
drugo za učiniti osim čekati; moliti i
čekati sa strpljenjem, nježnošću,
velikodušnošću i milosrđem.“[21]

___________________________________________

[1] Charles Dickens, „Bitka života,“ u 
Božićne knjige, dio. 1., Penguin,
London 19721, str. 245.

[2] Papa Franjo, Homilija, 27.
listopada 2013.

[3] Sv. Josemaría, Put, br. 294.

[4] Gal 6, 2.

[5] Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 174.

[6] Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 28.

[7] Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 78.



[8] Usp. Mt 18, 21-22.

[9] Papa Franjo, Audijencija, 13.
svibnja 2015.

[10] Papa Franjo, enciklika Laudato
si', br. 147; usp. Opća audijencija, 13.
svibnja 2015.

[11] Papa Franjo, enciklika Laudato
si', br. 213.

[12] Usp. Put, br. 463.

[13] Razgovori s msgr. Escrivá de
Balaguer, br. 100.

[14] Papa Franjo, Audijencija, 7.
siječnja 2015.

[15] Sv. Ivan Pavao II., Apostolsko
pismo, Rosarium Virginis Mariae, br.
41.

[16] Izr 18, 19.

[17] Papa Franjo, Audijencija, 7.
siječnja 2015.



[18] Sv. Josemaría, Kovačnica, br.
861.

[19] Razgovori s msgr. Escrivá de
Balaguer, br. 88.

[20] Usp. Lk 15, 20.

[21] Papa Franjo, Audijencija, 4.
veljače 2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/rast-obiteljski-projekt-2/
(15.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/rast-obiteljski-projekt-2/
https://opusdei.org/hr-hr/article/rast-obiteljski-projekt-2/

	Rast: Obiteljski projekt (2)

