opusdei.org

Rad i odmor

Bog zZeli da marljivo radimo
kako bismo pomogli izgraditi
njegovo stvorenje, ali i da se
odmaramo. Nudimo Clanak koji
se koristi uCenjem Ivana Pavla
II. i svetog Josemarije o toj temi.
Clanak u seriji “Posvetimo svoj
posao” (4).

10.07.2020.

"Covjek treba imitirati Boga kako u
radu tako i u odmoru, bududi da je
Bog sam radom i odmorom Zelio
predstaviti svoju vlastitu stvaralacku
aktivnos"t[1].



Te rijecCi Ivana Pavla II. odnose se na
zapis o stvaranju, prvo "evandelje
rada"[2]. Nadahnuti pisac, nakon Sto
je opisao kako je tijekom Sest dana
Bog stvorio nebesa, zemlju i sve u
njoj, zakljucuje: "I sedmoga dana
Bog dovrsi svoje djelo koje ucini. I
pocinu u sedmi dan od svega djela
koje ucini. I blagoslovi Bog sedmi
dan i posveti, jer u taj dan pocinu
od svega djela svoga koje ucini"[3].

Od tada su ljudi pozvani da upotpune
to boZansko djelo svojim radom[4],
ne zaboravljajuéi da su i oni
stvorenja, plod Bozje ljubavi i
pozvani na potpuno zajedniStvo s
Njim. Od Boga posveceni odmor na
sedmi dan poprima duboko znacenje
za ljude. Kao odmor je i potreba, a
prikladan je kao vrijeme za
priznavanje Boga tvorcem i
Gospodinom svega stvorenja i
iSCekivanje kona¢nog odmora i
radosti uskrsnuca.



Zivot Zivljen pod stalnim pritiskom
rada, bez vremena za razmatranje,
izvor iz kojeg sve stvari potjecu i
konacan cilja kojem sve stvari teze,
moZe ljude "dovesti do zaborava da
je Bog taj Stvoritelj o kojem sve
ovisi"[5] i prema kojem je sve
usmjereno.

Cinjenje svega na BoZju slavu,
jedinstvo Zivota, znaci Zivljenje s
¢vrstim temeljima i nadnaravnim
znacenjem i ciljem. To znaci
oslanjanje na boZansko posinjenje
dok radimo i pretvaranje nasSeg
odmora u sluzbu Bogu i drugim
ljudima.

"U Djelu je sve sredstvo za
postizanje svetosti: rad i odmor,
Zivot pobozZnosti i radosti
zajednickog Zivota, sreca i bol.
Ukratko, svaki trenutak naseg
Zivota sadrZi priliku za
posvecivanje: u svim bismo



stvarima trebali ljubiti i
ispunjavati BoZju volju"[6].

Mjesto rada i odmora

Rad je Bozji dar i nastanak koji sam
po sebi predstavlja poziv[7].
Cinjenica da Bog poziva slobodno
bice u bitak iz ljubavi, rezultira
pozivom Kkoji trazi odgovor.

Posao je mjesto suoCavanja Bozje
kreativne slobode i ljudske slobode,
mjesto gdje smo pozvani uzvratiti, i
to molitvom i1 kontemplacijom. Kada
Covjek pronalazi BoZju ruku u svemu
stvorenom, posebno u drugimaiu
sebi, osjeca potrebu da sve napravi
savrseno po Bozjoj volji, traZeci na
taj nacin svoje vlastito ispunjenje.

BoZanski poziv na posao izvire iz
srca Oca koji Zeli raCunati na
suradnju svoje djece. NaS odgovor
treba bit jednostavan i nalik na
djecju iskrenost, zapocet iz ljubavi,



ne iz samozive inicijative koja trazi
vlastitu slavu.

Sv. Josemaria je upotrebljavao
slikovite prikaze koji se mogu
primijeniti na na$ posao. Maleni
djecak pomaze grupi ribara koji
bacaju mreze. Uhvatio je dio mreze
svojim "tankim rukama i zapoceo
nespretno povlaciti mrezZu. Grubi,
iskusni ribari osjetili su mekocu
svog srce kad su dopustili da im se
maleni djecak pridruzi, makar im
je vise odmagao nego koristio"[8].

Bog dobro poznaje svoja stvorenja.
Dok nas poziva na suradnju, zna da
je naSa narav krhka i ranjiva.
BoZanski poziv na rad ukljucuje i
potrebu za odmorom. Kao Sto vidimo
u Bozjoj racunici, "proporcionalni
odnos izmedu rada i odmora
ugraden je u ljudsku narav, i Zeljen
od samoga Boga"[9].

Ta je potreba na prvom mjestu s
obzirom na naSu tjelesnu



ogranicenost. Ako bismo precijenili
svoje tjelesne mogucnosti ili krivo
razumjeli pravo znacenje duha zZrtve,
mogli bismo oStetiti vlastito zdravlje,
Sto nije Bozja volja, a kao rezultat bi
se mogla pojaviti ograniCenost
sluzenja Njemu.

Naravno, postoji trenutak kad
Gospodin od nas zatraZi viSe truda ili
nas dovede u priliku koja zahtijeva
viSe herojskog zalaganja, cak i kad je
rije¢ o zdravlju, kako bismo vrsili
Njegovu volju. Don Alvaro, koji se
digao iz bolesnicke postelje s
visokom temperaturom kako bi
trazio sredstva dok se gradila Villa
Tevere, najbolji je primjer bezuvjetne
ljubavi.

Takoder, zbog istog razloga, kako
bismo sluZili Bogu, imamo potrebu
za odmorom, kao $to je na$ Otac
istakao u bezbroj prilika: "Mislim da
je prikladno podsjetiti vas na
potrebu odmora. Ako bolest dode,



prihvatit cemo to radosno jer
znamo da dolazi iz BoZjih ruku, ali
je necemo izazvati svojom
nepaznjom. Mi smo ljudi i trebamo
obnavljati svoju snagu"[10].

Bila bi Steta da uza sve mogucnosti
da se odmorimo, nasa snaga bude
oslabljena jer smo propustili
iskoristiti te mogucnosti. Znajuci da
pripadamo Bogu, a ne sebi samima,
imamo odgovornost paziti na svoje
zdravlje kako bismo mogli prikazati
slavu Bozju.

Odmor je takoder duhovna potreba,
"nesto sveto, zato Sto je to ljudski
nacin povlacenja od, ponekad
prekomjerno zahtjevnog kruga
zemaljskih zadataka, da bi se
obnovila svjesnost toga da je sve
BoZje djelo"[11].

Vrijeme provedeno izvan zahtjeva
posla sa svim njegovim rokovima,
ciljevima, rizicima i nesigurnostima



omogucuje mir potreban da bi se
dobila Sira perspektiva Zivota.

Prepoznati kad se potrebno
periodicki odmaknuti od tih
zahtjeva, ponekad trazi ¢in
prepustanja naSem Gospodinu.To
nam takoder pomaze da vidimo na$
posao iz prave perspektive, "uvjereni
da su trijumfi ljudske vrste znak
BoZje veliCine i procvat Njegova
tajanstvenog dizajna"[12].

Radimo iz vjernosti, iz ljubavi, kako
bi Bog mogao upotrijebiti nasSe
samodarivanje kako On to Zeli, nikad
ne pripisujuci rezultate sebi: "Tako
niti je tko onaj koji sadi, niti onaj
koji zalijeva, nego samo Bog koji
daje da raste"[13]. Odmor od naSega
uobicajenog posla pomaZe nam da
cijenimo nesrazmjer izmedu nasega
osobnog doprinosa i plodova svetosti
1 apostolata koje donosi.

Ako smo objektivni, objektivnoscu
koja dolazi iz vjere i blizine naSem



Gospodinu vidjet ¢emo da je cak i
napor koji ulaZzemo u nas posao dar
od Boga koji nas podupire, vodi i
ohrabruje. Profesionalni posao, bilo
da se obavlja u laboratoriju, tvornici,
radionici, polju ili kucanstvu, stozer
je naSe svetosti i okvir za nasu
egzistenciju. Ali on nikad ne bi smio
sasvim zaokupiti druge aspekte
naSeg Zivota koji su jednako vazni.

"Ako nakon Sest dana rada... ljudi
traZe vrijeme da se opuste i posvete
viSe paznje drugim aspektima svoga
Zivota, to se podudara s izvornom
potrebom koja je u punom skladu s
porukom Evandelja"[14].

Vrijeme provedeno s obitelji i
prijateljima, kako bismo unaprijedili
osobnu formaciju i kulturu ili jo$
mirnije razgovarali s naSim
Gospodinom, divne su prigode za
traZenje svetosti, gdje "dnevne brige i
zadaci mogu naci svoju ispravnu
perspektivu: materijalne stvari o



kojima se brinemo daju mjesta
duhovnim vrijednostima; u trenutku
susreta i razmjene iskustva pod
manjim pritiskom vidimo prava lica
ljudi s kojima Zivimo"[15].

Odmor odgovara potrebi da se bude
budan, da se dovoljno uspori kako bi
se ispravio nas smjer, te Bog stavio u
srediSte i bio otkriven bliznjima oko
nas. Radionice, Setnja s obitelji,
vrijeme za molitvu, sastanke,
povlaCenja u osamu sve su to
primjeri aktivnosti koje, svaka na
svoj nacin, doprinose potrebi da se
bude budan.

One takoder sadrZe bitne elemente
osmiS$ljenog odmora: obnavljanje
tjelesne 1 duhovne snage kroz
promjenu aktivnosti (zato Sto
odmarati se ne znaci ljencariti), Sto
nam pomaze da po strani stavimo
dnevne brige.

To je posebno bitno u krugovima u
kojima pretjerano nadmetanje



motivirano trazenjem uspjeha tezi
apsorbirati toliko vremena i energije
da se teSko nositi s drugim
obvezama. BoZji nacin djelovanja jest
model za na$ osobni posao. Ako se
Bog "odmarao i okrijepio” sedmog
dana, mi se takoder moramo
odmoriti i osigurati da se oni oko nas,
posebno oni u potrebi "okrijepe"[16].

"Nedjeljni odmor tako postaje
‘prorocCanski', potvrdujuci ne samo
apsolutno prvenstvo Boga vec i
prvenstvo i dostojanstvo osobe, s
postivanjem zahtjeva druStvenog i
ekonomskog Zivota, i na taj nacin, u
odredenom smislu, anticipira 'novo
nebo'i movu zemlju' u kojima ce
oslobodenje od robovanja potrebama
biti konacno i potpuno. Ukratko, dan
Gospodnji postaje, u najistinitijem
znacenju, takoder dan covjeka"[17].

Predznak uskrsnucéa

U Kristu, s puninom objave, rad i
odmor su oplemenjeni, umetnuti u



plan spasenja. Kao predznak
uskrsnuca odmor rasvjetljuje
klonulost od posla i otkriva ga kao
sjedinjenje s kriZem Kristovim.

"Otac moj neprestano radi '(Iv

5:17) ... On radi kreativnom snagom
ZivecCi u postojanju svijeta koji
naziva, u postojanju ni iz ¢ega i on
radi spasiteljskom snagom u srcima
onih koje je od pocetka namijenio za
‘odmor’' (Heb 4:1.9-16) u jedinstvu sa
sobom u svojoj "kuéi Ocevoj" (Iv
14:2)"[18].

Kao $to su Kristov kriz i uskrsnuce
nerazdvojno sjedinjeni, iako se
dogadaju jedan za drugim, u
vremenu, tako bi takoder rad i
odmor trebali tvoriti Zivo jedinstvo u
vlastitom Zivotu. Stoga, iznad bilo
kakva vremenskog dogadaja ili
promjene zanimanja dok se
odmaramo od posla, odmaramo se u
nasem Gospodinu, te nalazimo
odmor u naSem boZanskom ocinstvu.



Ta nova perspektiva smjeSta odmor
zajedno s radom kao sinovskom
zadacom, ¢ak i ako odmor ne
oslobada napora i umora. Medutim,
ono Sto je eliminirano jest umor koji
proizlazi iz radnog ponosa i
samoafirmacije ili iskljucivo ljudskih
motiva. Bog ne Zeli tu vrstu umora:
"bilo bi uzalud ustajati rano i ici
kasno na pocinak jeduc¢i kruh
mucnog rada"[19].

"Odmarajte se, moja djeco, u svom
boZanskom ocinstvu. Bog je Otac,
pun njeznosti i beskrajne ljubavi.
Pozvati ga: 'Oce’ Cesto i rec¢i mu,
kad ste sami s njim, da ga ljubite,
da ga uvelike ljubite, da osjecate
ponos i snagu Sto ste njegova
djeca’"[20].

Snaga BozZje djece nas u poslu vodi s
viSe Zrtve i odricanja, obuhvacajuci
dnevni krizZ snagom Duha Svetoga,
kako bi se vjerno ispunila Bozja
volja. To nam omogucuje "da radimo



bez odmora", jer umor od posla
postaje otkupljenje. To je vrijedno
truda i plac¢a svu nasu energiju u
radu, ali ne samo kao materijalnu
nagradu koju mozemo ocekivati nego
zato Sto smo donijeli svijet Kristu.

Kada smo radili s tim ciljem, iskusili
smo nadnaravnu nagradu mira i
radosti: "Vrlo dobro, slugo dobri i
vjerni; u malom si bio vjeran, nad
mnogim ¢u te postaviti. Udi u
radost gospodara svoga"[21]. A nas
rad donosi apostolski plod: "Vrlo
dobro, slugo dobri! U najmanjem si
bio vjeran, vladaj nad deset
gradova'[22].

Dakle, rad "se ne moZe sastojati u
pukom vjezbanju ljudske snage u
vanjskom djelovanju. On mora
ostaviti prostora da bi se covjek
pripremio, postajuci sve visSe i viSe
ono Sto je u volji BoZjoj, za 'odmor’
koji je Bog rezervirao za svoje sluge i
prijatelje"[23].



U preobrazenju nam je receno da je
Sest dana nakon $to je najavio svoju
muku i smrt "Isus uzeo sa sobom
Petra, Jakova i Ivana, brata
njegova, te ih je doveo do visoke
planine. I preobrazi se pred
njima"[24]. Sveti Toma,
komentirajuci taj prijelaz, povezuje
sedmi dan kada se Bog odmarao od
svoga djela stvaranja sa sedmim
danom (Sest dana nakon
objavljivanja) kad se nas Gospodin
objavio i upozorio ih na svoje slavno
uskrsnuce, kako bi povecali svoju
znamenitost, a ne podmirili
zemaljske ciljeve[25]. Tri ucenika
obuzeta kontemplacijom slave na
koju su bili pozvani, izrazavaju
radost odmora u Gospodinuis
Gospodinom: "Gospodine, dobro
nam je ovdje biti. Ako Zelis,
napravit ¢u ovdje tri sjenice"[26],
Petar uzvikuje, predvidajuci radost i
mir neba.



Ovaj trenutak jos ne traje vjecno.
Ipak, svjetlost i mir Tabora bit ce
izvor snage na putu koji prolazi
kriZem i vodi do uskrsnuca. I mi
bismo pronasli odmor u nasoj
sinovskoj napustenosti, mir i spokoj
znajucdi da iza umora, teskoce i brige
koju Zivot ovdje na zemlji donosi,
imamo vjecnog i svemoc¢nog Oca koji
nas zagovara.

Rad s vizijom vjeCnosti sprecava
brige i beskorisne strahove, a svaki
zadatak ispunjava Zelja da se
definitivno vidi lice Kristovo.
Blagoslovljeni odmor, i posebno
nedjelja. Ona je paradigma
kr$canskog odmora i slavljenja
Gospodinova uskrsnuca i pomaze
nam da otkrijemo smisao vjeCnosti i
obnovimo nase nade.

"Nedjelja simbolizira jedini dan koji
Ce slijediti danasnje vrijeme, dan bez
kraja koji nec€e znati ni ujutro ni
navecer, u neraspadljivosti dobi



nikad nece ostarjeti; nedjelja je
besprekidan pokazatelj Zivota bez
kraja koji obnavlja nad-u krs¢ana i
potice ih na njihovu putu"[27].

Posvecivanje odmora i opusStanja

Prvi su krscani Zivjeli svoju vjeru u
poganskom i hedonistickom
okruZenju. Od pocetka su shvatili da
je slijediti Krista nespojivo s oblicima
odmora ili opuStanja koji kvare i
onecovjecuju ljude. Sveti Augustin,
odnoseci se na taj oblik zabave,
rekao je u propovijedi: "Odbij i¢i,
uspostavi kontrolu nad poZudama
svog srca i budi jak i postojan"[28].

Ne bismo se trebali iznenaditi zbog
toga Sto danas opet vidimo, u
«neopoganskom» okruzenju oko nas,
napadne izricaje te duhovnog bijede.
"Stoga, izmedu oblika kulture i
zabave koje drustvo nudji, vjernik
treba izabrati one koji su najvisSe u
skladu sa Zivotom u poslusnosti
Evandelju"[29].



Ne radi se o zatvaranju samih sebe u
hermeticki zatvoreno okruzje. Svaki
od nas, s inicijativom i odvaznoscu, i
iskrenom ljubavi prema duSama,
treba nastojati prenijeti krS¢ansko
znacenje i radost odmora drustvu
oko nas. Kao Sto nas je don Alvaro
podsjetio, svaki od nas je pozvan
promicati "kr$c¢anski ton u
drustvenom Zivotu, u zabavi, u
nacinu kako provoditi slobodno
vrijeme"[30].

Isus, Marija i Josip pokazuju nam da
obiteljski Zivot moZe imati vrijeme za
odmor i slavljenje: "Njegovi su
roditelji svake godine o blagdanu
Pashe isli u Jeruzalem"[31]. Obitelj,
duhovni prostor, Skola je za u€enje
kako se odmarati misleci na druge.
Zato je vazno dobro planirati
praznike, provesti slobodno vrijeme s
djecom, da bi ih se bolje upoznalo,
razgovaralo s njima, igralo se ...
Trebamo nauciti kako uciniti
obiteljski Zivot ugodnim, a ne



izabrati laksi put ostavljajuci manju
djecu pred televizorom ili da
pretrazuju Internet.

Danas je vaznije nego ikad izabrati
zanimljiv program na televiziji i
gledati ga s djecom, da ih se poduci
umjerenosti u koristenju racunala,
da ga nauce Koristiti prije svega kao
radni alat i uvijek s posebnim ciljem.

Evandelje svetog Luke nam tako
pokazuje kako je djecak Isus,
potaknut Duhom Svetim, iskoristio
putovanje u Jeruzalem o blagdanu
Pashe da bi donio svjetlo onima oko
sebe: "Svi koji ga sluSahu bijahu
zaneseni razumnoscu i
odgovorima njegovim"[32].

Potreba za odmorom nije prekid u
nasim apostolskim naporima.
Nasuprot, otvara nove mogucnosti,
nove prilike da produbimo nase
prijateljstvo i da upoznamo ljude i
okruzje u koje moZemo donijeti
Kristovo svjetlo. Drugi vatikanski



koncil ohrabrio je sve krScane da
poduzmu izazovni napor "da
nadahnu izraze kulture i grupne
aktivnosti naseg vremena ljudskim i
krséanskim duhom"[33].

Crkva treba ljude s laickim
mentalitetom da pomognu provesti
taj oblik nove evangelizacije.
"Prijeko je potrebno opet unijeti
krséanski duh u pucke svecanosti i
obicaje. U svakom slucaju, treba
izbjeci mogucnost da budu
primitivne i poganske. Moli
Gospodina da se nade ljudi za taj
hitan posao koji se mozZe nazvati
«apostolatom zabave»"[34].

[1] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-1X-1981, n. 25.

[2] Ibid. [3] Gn 2, 1-3.

[4] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 307.



[5] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

[6] A solas con Dios, n. 29.

[7] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2566.

[8] Amigos de Dios, n.14.

[9] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

[10] De nuestro Padre, Carta 15-
X-1948, n. 14.

[11] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

[12] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-1X-1981, n. 25.

[13]1 Cor 3, 7.

[14] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 67.



[15] Ibid. [16] Cfr. Catecismo de la
Iglesia Catdlica, n. 2172.

[17] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 68.

[18] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-1X-1981, n. 25.

[19] Sal 127 [126], 2.

[20] A solas con Dios, n. 221.
[21] Mt 25, 21y 23.

[22] Lc 19, 17.

[23] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-1X-1981, n. 25.

[24] Mt 17, 1-4.

[25] Cfr. Santo Tomas, In Matth. Ev.,
XVII, 1.

[26] Mt 17, 4.

[27] Cfr. Juan Pablo II, Litt. apost.
Dies Domini, 31-V-1998, n. 26.



[28] Sv. Augustin, Sermo 88, 17.

[29] Ivan Pavao II., Apostolsko pismo,
Dies Domini (31. svibnja 1998), 68.

[30] Don Alvaro del Portillo,
Obiteljska pisma (I), 386.

[31] Lk 2:41.
[32] Lk 2:47.

[33] Drugi vatikanski koncil,
Pastoralna konstitucija Gaudium et
spes, 61.

[34] Put, 975.

F.]. Lopez Diaz — C. Ruiz
Montoya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/rad-i-odmor/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-odmor/
https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-odmor/

	Rad i odmor

