
opusdei.org

Rad i odmor

Bog želi da marljivo radimo
kako bismo pomogli izgraditi
njegovo stvorenje, ali i da se
odmaramo. Nudimo članak koji
se koristi učenjem Ivana Pavla
II. i svetog Josemarije o toj temi.
Članak u seriji “Posvetimo svoj
posao” (4).

10.07.2020.

"Čovjek treba imitirati Boga kako u
radu tako i u odmoru, budući da je
Bog sam radom i odmorom želio
predstaviti svoju vlastitu stvaralačku
aktivnos"t[1].



Te riječi Ivana Pavla II. odnose se na
zapis o stvaranju, prvo "evanđelje
rada"[2]. Nadahnuti pisac, nakon što
je opisao kako je tijekom šest dana
Bog stvorio nebesa, zemlju i sve u
njoj, zaključuje: "I sedmoga dana
Bog dovrši svoje djelo koje učini. I
počinu u sedmi dan od svega djela
koje učini. I blagoslovi Bog sedmi
dan i posveti, jer u taj dan počinu
od svega djela svoga koje učini"[3].

Od tada su ljudi pozvani da upotpune
to božansko djelo svojim radom[4],
ne zaboravljajući da su i oni
stvorenja, plod Božje ljubavi i
pozvani na potpuno zajedništvo s
Njim. Od Boga posvećeni odmor na
sedmi dan poprima duboko značenje
za ljude. Kao odmor je i potreba, a
prikladan je kao vrijeme za
priznavanje Boga tvorcem i
Gospodinom svega stvorenja i
iščekivanje konačnog odmora i
radosti uskrsnuća.



Život življen pod stalnim pritiskom
rada, bez vremena za razmatranje,
izvor iz kojeg sve stvari potječu i
konačan cilja kojem sve stvari teže,
može ljude "dovesti do zaborava da
je Bog taj Stvoritelj o kojem sve
ovisi"[5] i prema kojem je sve
usmjereno.

Činjenje svega na Božju slavu,
jedinstvo života, znači življenje s
čvrstim temeljima i nadnaravnim
značenjem i ciljem. To znači
oslanjanje na božansko posinjenje
dok radimo i pretvaranje našeg
odmora u službu Bogu i drugim
ljudima.

"U Djelu je sve sredstvo za
postizanje svetosti: rad i odmor,
život pobožnosti i radosti
zajedničkog života, sreća i bol.
Ukratko, svaki trenutak našeg
života sadrži priliku za
posvećivanje: u svim bismo



stvarima trebali ljubiti i
ispunjavati Božju volju"[6].

Mjesto rada i odmora

Rad je Božji dar i nastanak koji sam
po sebi predstavlja poziv[7].
Činjenica da Bog poziva slobodno
biće u bitak iz ljubavi, rezultira
pozivom koji traži odgovor.

Posao je mjesto suočavanja Božje
kreativne slobode i ljudske slobode,
mjesto gdje smo pozvani uzvratiti, i
to molitvom i kontemplacijom. Kada
čovjek pronalazi Božju ruku u svemu
stvorenom, posebno u drugima i u
sebi, osjeća potrebu da sve napravi
savršeno po Božjoj volji, tražeći na
taj način svoje vlastito ispunjenje.

Božanski poziv na posao izvire iz
srca Oca koji želi računati na
suradnju svoje djece. Naš odgovor
treba bit jednostavan i nalik na
dječju iskrenost, započet iz ljubavi,



ne iz samožive inicijative koja traži
vlastitu slavu.

Sv. Josemaria je upotrebljavao
slikovite prikaze koji se mogu
primijeniti na naš posao. Maleni
dječak pomaže grupi ribara koji
bacaju mreže. Uhvatio je dio mreže
svojim "tankim rukama i započeo
nespretno povlačiti mrežu. Grubi,
iskusni ribari osjetili su mekoću
svog srce kad su dopustili da im se
maleni dječak pridruži, makar im
je više odmagao nego koristio"[8].

Bog dobro poznaje svoja stvorenja.
Dok nas poziva na suradnju, zna da
je naša narav krhka i ranjiva.
Božanski poziv na rad uključuje i
potrebu za odmorom. Kao što vidimo
u Božjoj računici, "proporcionalni
odnos između rada i odmora
ugrađen je u ljudsku narav, i željen
od samoga Boga"[9].

Ta je potreba na prvom mjestu s
obzirom na našu tjelesnu



ograničenost. Ako bismo precijenili
svoje tjelesne mogućnosti ili krivo
razumjeli pravo značenje duha žrtve,
mogli bismo oštetiti vlastito zdravlje,
što nije Božja volja, a kao rezultat bi
se mogla pojaviti ograničenost
služenja Njemu.

Naravno, postoji trenutak kad
Gospodin od nas zatraži više truda ili
nas dovede u priliku koja zahtijeva
više herojskog zalaganja, čak i kad je
riječ o zdravlju, kako bismo vršili
Njegovu volju. Don Alvaro, koji se
digao iz bolesničke postelje s
visokom temperaturom kako bi
tražio sredstva dok se gradila Villa
Tevere, najbolji je primjer bezuvjetne
ljubavi.

Također, zbog istog razloga, kako
bismo služili Bogu, imamo potrebu
za odmorom, kao što je naš Otac
istakao u bezbroj prilika: "Mislim da
je prikladno podsjetiti vas na
potrebu odmora. Ako bolest dođe,



prihvatit ćemo to radosno jer
znamo da dolazi iz Božjih ruku, ali
je nećemo izazvati svojom
nepažnjom. Mi smo ljudi i trebamo
obnavljati svoju snagu"[10].

Bila bi šteta da uza sve mogućnosti
da se odmorimo, naša snaga bude
oslabljena jer smo propustili
iskoristiti te mogućnosti. Znajući da
pripadamo Bogu, a ne sebi samima,
imamo odgovornost paziti na svoje
zdravlje kako bismo mogli prikazati
slavu Božju.

Odmor je također duhovna potreba,
''nešto sveto, zato što je to ljudski
način povlačenja od, ponekad
prekomjerno zahtjevnog kruga
zemaljskih zadataka, da bi se
obnovila svjesnost toga da je sve
Božje djelo''[11].

Vrijeme provedeno izvan zahtjeva
posla sa svim njegovim rokovima,
ciljevima, rizicima i nesigurnostima



omogućuje mir potreban da bi se
dobila šira perspektiva života.

Prepoznati kad se potrebno
periodički odmaknuti od tih
zahtjeva, ponekad traži čin
prepuštanja našem Gospodinu.To
nam također pomaže da vidimo naš
posao iz prave perspektive, ''uvjereni
da su trijumfi ljudske vrste znak
Božje veličine i procvat Njegova
tajanstvenog dizajna''[12].

Radimo iz vjernosti, iz ljubavi, kako
bi Bog mogao upotrijebiti naše
samodarivanje kako On to želi, nikad
ne pripisujući rezultate sebi: "Tako
niti je tko onaj koji sadi, niti onaj
koji zalijeva, nego samo Bog koji
daje da raste"[13]. Odmor od našega
uobičajenog posla pomaže nam da
cijenimo nesrazmjer između našega
osobnog doprinosa i plodova svetosti
i apostolata koje donosi.

Ako smo objektivni, objektivnošću
koja dolazi iz vjere i blizine našem



Gospodinu vidjet ćemo da je čak i
napor koji ulažemo u naš posao dar
od Boga koji nas podupire, vodi i
ohrabruje. Profesionalni posao, bilo
da se obavlja u laboratoriju, tvornici,
radionici, polju ili kućanstvu, stožer
je naše svetosti i okvir za našu
egzistenciju. Ali on nikad ne bi smio
sasvim zaokupiti druge aspekte
našeg života koji su jednako važni.

''Ako nakon šest dana rada… ljudi
traže vrijeme da se opuste i posvete
više pažnje drugim aspektima svoga
života, to se podudara s izvornom
potrebom koja je u punom skladu s
porukom Evanđelja''[14].

Vrijeme provedeno s obitelji i
prijateljima, kako bismo unaprijedili
osobnu formaciju i kulturu ili još
mirnije razgovarali s našim
Gospodinom, divne su prigode za
traženje svetosti, gdje ''dnevne brige i
zadaci mogu naći svoju ispravnu
perspektivu: materijalne stvari o



kojima se brinemo daju mjesta
duhovnim vrijednostima; u trenutku
susreta i razmjene iskustva pod
manjim pritiskom vidimo prava lica
ljudi s kojima živimo''[15].

Odmor odgovara potrebi da se bude
budan, da se dovoljno uspori kako bi
se ispravio naš smjer, te Bog stavio u
središte i bio otkriven bližnjima oko
nas. Radionice, šetnja s obitelji,
vrijeme za molitvu, sastanke,
povlačenja u osamu sve su to
primjeri aktivnosti koje, svaka na
svoj način, doprinose potrebi da se
bude budan.

One također sadrže bitne elemente
osmišljenog odmora: obnavljanje
tjelesne i duhovne snage kroz
promjenu aktivnosti (zato što
odmarati se ne znači ljenčariti), što
nam pomaže da po strani stavimo
dnevne brige.

To je posebno bitno u krugovima u
kojima pretjerano nadmetanje



motivirano traženjem uspjeha teži
apsorbirati toliko vremena i energije
da se teško nositi s drugim
obvezama. Božji način djelovanja jest
model za naš osobni posao. Ako se
Bog ''odmarao i okrijepio'' sedmog
dana, mi se također moramo
odmoriti i osigurati da se oni oko nas,
posebno oni u potrebi ''okrijepe''[16].

''Nedjeljni odmor tako postaje
'proročanski', potvrđujući ne samo
apsolutno prvenstvo Boga već i
prvenstvo i dostojanstvo osobe, s
poštivanjem zahtjeva društvenog i
ekonomskog života, i na taj način, u
određenom smislu, anticipira 'novo
nebo' i 'novu zemlju' u kojima će
oslobođenje od robovanja potrebama
biti konačno i potpuno. Ukratko, dan
Gospodnji postaje, u najistinitijem
značenju, također dan čovjeka''[17].

Predznak uskrsnuća

U Kristu, s puninom objave, rad i
odmor su oplemenjeni, umetnuti u



plan spasenja. Kao predznak
uskrsnuća odmor rasvjetljuje
klonulost od posla i otkriva ga kao
sjedinjenje s križem Kristovim.

"Otac moj neprestano radi '(Iv
5:17) ... On radi kreativnom snagom
živeći u postojanju svijeta koji
naziva, u postojanju ni iz čega i on
radi spasiteljskom snagom u srcima
onih koje je od početka namijenio za
'odmor' (Heb 4:1.9-16) u jedinstvu sa
sobom u svojoj "kući Očevoj" (Iv
14:2)"[18].

Kao što su Kristov križ i uskrsnuće
nerazdvojno sjedinjeni, iako se
događaju jedan za drugim, u
vremenu, tako bi također rad i
odmor trebali tvoriti živo jedinstvo u
vlastitom životu. Stoga, iznad bilo
kakva vremenskog događaja ili
promjene zanimanja dok se
odmaramo od posla, odmaramo se u
našem Gospodinu, te nalazimo
odmor u našem božanskom očinstvu.



Ta nova perspektiva smješta odmor
zajedno s radom kao sinovskom
zadaćom, čak i ako odmor ne
oslobađa napora i umora. Međutim,
ono što je eliminirano jest umor koji
proizlazi iz radnog ponosa i
samoafirmacije ili isključivo ljudskih
motiva. Bog ne želi tu vrstu umora:
"bilo bi uzalud ustajati rano i ići
kasno na počinak jedući kruh
mučnog rada"[19].

"Odmarajte se, moja djeco, u svom
božanskom očinstvu. Bog je Otac,
pun nježnosti i beskrajne ljubavi.
Pozvati ga: 'Oče' često i reći mu,
kad ste sami s njim, da ga ljubite,
da ga uvelike ljubite, da osjećate
ponos i snagu što ste njegova
djeca"[20].

Snaga Božje djece nas u poslu vodi s
više žrtve i odricanja, obuhvaćajući
dnevni križ snagom Duha Svetoga,
kako bi se vjerno ispunila Božja
volja. To nam omogućuje "da radimo



bez odmora", jer umor od posla
postaje otkupljenje. To je vrijedno
truda i plaća svu našu energiju u
radu, ali ne samo kao materijalnu
nagradu koju možemo očekivati nego
zato što smo donijeli svijet Kristu.

Kada smo radili s tim ciljem, iskusili
smo nadnaravnu nagradu mira i
radosti: "Vrlo dobro, slugo dobri i
vjerni; u malom si bio vjeran, nad
mnogim ću te postaviti. Uđi u
radost gospodara svoga"[21]. A naš
rad donosi apostolski plod: "Vrlo
dobro, slugo dobri! U najmanjem si
bio vjeran, vladaj nad deset
gradova"[22].

Dakle, rad "se ne može sastojati u
pukom vježbanju ljudske snage u
vanjskom djelovanju. On mora
ostaviti prostora da bi se čovjek
pripremio, postajući sve više i više
ono što je u volji Božjoj, za 'odmor'
koji je Bog rezervirao za svoje sluge i
prijatelje"[23].



U preobraženju nam je rečeno da je 
šest dana nakon što je najavio svoju
muku i smrt "Isus uzeo sa sobom
Petra, Jakova i Ivana, brata
njegova, te ih je doveo do visoke
planine. I preobrazi se pred
njima"[24]. Sveti Toma,
komentirajući taj prijelaz, povezuje
sedmi dan kada se Bog odmarao od
svoga djela stvaranja sa sedmim
danom (šest dana nakon
objavljivanja) kad se naš Gospodin
objavio i upozorio ih na svoje slavno
uskrsnuće, kako bi povećali svoju
znamenitost, a ne podmirili
zemaljske ciljeve[25]. Tri učenika
obuzeta kontemplacijom slave na
koju su bili pozvani, izražavaju
radost odmora u Gospodinu i s
Gospodinom: "Gospodine, dobro
nam je ovdje biti. Ako želiš,
napravit ću ovdje tri sjenice"[26],
Petar uzvikuje, predviđajući radost i
mir neba.



Ovaj trenutak još ne traje vječno.
Ipak, svjetlost i mir Tabora bit će
izvor snage na putu koji prolazi
križem i vodi do uskrsnuća. I mi
bismo pronašli odmor u našoj
sinovskoj napuštenosti, mir i spokoj
znajući da iza umora, teškoće i brige
koju život ovdje na zemlji donosi,
imamo vječnog i svemoćnog Oca koji
nas zagovara.

Rad s vizijom vječnosti sprečava
brige i beskorisne strahove, a svaki
zadatak ispunjava želja da se
definitivno vidi lice Kristovo.
Blagoslovljeni odmor, i posebno
nedjelja. Ona je paradigma
kršćanskog odmora i slavljenja
Gospodinova uskrsnuća i pomaže
nam da otkrijemo smisao vječnosti i
obnovimo naše nade.

"Nedjelja simbolizira jedini dan koji
će slijediti današnje vrijeme, dan bez
kraja koji neće znati ni ujutro ni
navečer, u neraspadljivosti dobi



nikad neće ostarjeti; nedjelja je
besprekidan pokazatelj života bez
kraja koji obnavlja nad-u kršćana i
potiče ih na njihovu putu"[27].

Posvećivanje odmora i opuštanja

Prvi su kršćani živjeli svoju vjeru u
poganskom i hedonističkom
okruženju. Od početka su shvatili da
je slijediti Krista nespojivo s oblicima
odmora ili opuštanja koji kvare i
onečovječuju ljude. Sveti Augustin,
odnoseći se na taj oblik zabave,
rekao je u propovijedi: "Odbij ići,
uspostavi kontrolu nad požudama
svog srca i budi jak i postojan"[28].

Ne bismo se trebali iznenaditi zbog
toga što danas opet vidimo, u
«neopoganskom» okruženju oko nas,
napadne izričaje te duhovnog bijede.
"Stoga, između oblika kulture i
zabave koje društvo nudi, vjernik
treba izabrati one koji su najviše u
skladu sa životom u poslušnosti
Evanđelju"[29].



Ne radi se o zatvaranju samih sebe u
hermetički zatvoreno okružje. Svaki
od nas, s inicijativom i odvažnošću, i
iskrenom ljubavi prema dušama,
treba nastojati prenijeti kršćansko
značenje i radost odmora društvu
oko nas. Kao što nas je don Alvaro
podsjetio, svaki od nas je pozvan
promicati "kršćanski ton u
društvenom životu, u zabavi, u
načinu kako provoditi slobodno
vrijeme"[30].

Isus, Marija i Josip pokazuju nam da
obiteljski život može imati vrijeme za
odmor i slavljenje: "Njegovi su
roditelji svake godine o blagdanu
Pashe išli u Jeruzalem"[31]. Obitelj,
duhovni prostor, škola je za učenje
kako se odmarati misleći na druge.
Zato je važno dobro planirati
praznike, provesti slobodno vrijeme s
djecom, da bi ih se bolje upoznalo,
razgovaralo s njima, igralo se ...
Trebamo naučiti kako učiniti
obiteljski život ugodnim, a ne



izabrati lakši put ostavljajući manju
djecu pred televizorom ili da
pretražuju Internet.

Danas je važnije nego ikad izabrati
zanimljiv program na televiziji i
gledati ga s djecom, da ih se poduči
umjerenosti u korištenju računala,
da ga nauče koristiti prije svega kao
radni alat i uvijek s posebnim ciljem.

Evanđelje svetog Luke nam tako
pokazuje kako je dječak Isus,
potaknut Duhom Svetim, iskoristio
putovanje u Jeruzalem o blagdanu
Pashe da bi donio svjetlo onima oko
sebe: "Svi koji ga slušahu bijahu
zaneseni razumnošću i
odgovorima njegovim"[32].

Potreba za odmorom nije prekid u
našim apostolskim naporima.
Nasuprot, otvara nove mogućnosti,
nove prilike da produbimo naše
prijateljstvo i da upoznamo ljude i
okružje u koje možemo donijeti
Kristovo svjetlo. Drugi vatikanski



koncil ohrabrio je sve kršćane da
poduzmu izazovni napor "da
nadahnu izraze kulture i grupne
aktivnosti našeg vremena ljudskim i
kršćanskim duhom"[33].

Crkva treba ljude s laičkim
mentalitetom da pomognu provesti
taj oblik nove evangelizacije.
"Prijeko je potrebno opet unijeti
kršćanski duh u pučke svečanosti i
običaje. U svakom slučaju, treba
izbjeći mogućnost da budu
primitivne i poganske. Moli
Gospodina da se nađe ljudi za taj
hitan posao koji se može nazvati
«apostolatom zabave»"[34].

[1] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

[2] Ibid. [3] Gn 2, 1-3.

[4] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 307.



[5] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

[6] A solas con Dios, n. 29.

[7] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2566.

[8] Amigos de Dios, n.14.

[9] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

[10] De nuestro Padre, Carta 15-
X-1948, n. 14.

[11] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 65.

[12] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

[13] 1 Cor 3, 7.

[14] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 67.



[15] Ibid. [16] Cfr. Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 2172.

[17] Juan Pablo II, Litt. apost. Dies
Domini, 31-V-1998, n. 68.

[18] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

[19] Sal 127 [126], 2.

[20] A solas con Dios, n. 221.

[21] Mt 25, 21 y 23.

[22] Lc 19, 17.

[23] Juan Pablo II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 25.

[24] Mt 17, 1-4.

[25] Cfr. Santo Tomás, In Matth. Ev.,
XVII, 1.

[26] Mt 17, 4.

[27] Cfr. Juan Pablo II, Litt. apost. 
Dies Domini, 31-V-1998, n. 26.



[28] Sv. Augustin, Sermo 88, 17.

[29] Ivan Pavao II., Apostolsko pismo,
Dies Domini (31. svibnja 1998), 68.

[30] Don Alvaro del Portillo,
Obiteljska pisma (I), 386.

[31] Lk 2:41.

[32] Lk 2:47.

[33] Drugi vatikanski koncil,
Pastoralna konstitucija Gaudium et
spes, 61.

[34] Put, 975.

F. J. López Díaz – C. Ruiz
Montoya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/rad-i-odmor/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-odmor/
https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-odmor/

	Rad i odmor

