
opusdei.org

Rad i kontemplacija
(II)

Drugi dio članka na temu kako
pretvoriti naš posao i
svakodnevne aktivnosti u
razmatrajuću molitvu slijedeći
učenja sv. Josemarije.

28.08.2014.

Rad i kontemplacija (I)

https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-i/


Dok su oni tako putovali, uđe
on u jedno selo. Žena neka,
imenom Marta, primi ga u
kuću. Imala je sestru koja se
zvala Marija. Ona sjede do
nogu Gospodinovih i slušaše
riječ njegovu. A Marta bijaše
sva zauzeta posluživanjem
pa pristupi i reče:
"Gospodine, zar ne mariš što
me sestra samu ostavila
posluživati? Reci joj dakle da
mi pomogne." Odgovori joj
Gospodin: "Marta, Marta!
Brineš se i uznemiruješ za
mnogo, a jedno je potrebno.
Marija je uistinu izabrala
bolji dio, koji joj se neće
oduzeti."[1]

Likovi Marte i Marije su kroz povijest
često bili korišteni za predstavljanje
dva različita oblika života,



kontemplativni život i aktivni život,
pri čemu je prvi smatran
savršenijim, u skladu s
Gospodinovim riječima: Marija je
uistinu izabrala bolji dio.

Obično su ovi pojmovi primjenjivani
na duhovno zvanje,
podrazumijevajući pod
kontemplativnim životom, u širem
smislu, življenje odvojeno od svijeta
kako bi se osoba posvetila molitvi i
aktivnim životnim djelovanjem
poput naučavanja kršćanske
doktrine, brige za bolesnike i druga
djela milosrđa.

Gledano iz ove perspektive,
mogućnost da osoba može biti
kontemplativna „usred aktivnosti“ je
poznata stoljećima. Klasično
značenje ovog izraza, pak, ne
sadržava mogućnost za obične
vjernike da budu kontemplativci u
svojim profesionalnim, obiteljskim i
društvenim aktivnostima, već da je to



moguće na putu vjerskog poziva,
kroz apostolske aktivnosti i djela
milosrđa.

Sv. Josemaria je izvukao novo
značenje iz Gospodinovih riječi Marti
i pokazao da nema sukoba između
kontemplativnosti i izvršavanja, što
je savršenije moguće, naših
profesionalnih i svakodnevnih
dužnosti.

U prethodnom uvodniku razmatrali
smo značenje kršćanske
kontemplativnosti: jednostavna
molitva mnogih duša koje su, s
krotkošću punom ljubavi prema
Duhu Svetom i tragajući za
poistovjećivanjem s Kristom u svim
stvarima, predvođeni Braniteljem u
pronicanje dubina Božjeg intimnog
života, njegovih djela i namisli, s
mudrošću koja proširuje njihova srca
i umove sa sve većom potpunošću. To
je molitva u kojoj „riječi nisu
potrebne, jer se jezik ne može



izraziti. Intelekt se umiruje. Čovjek
ne razmišlja; on gleda! I duša još
jednom izbija u pjesmi, novoj pjesmi,
jer osjeća i zna da je pod Božjim
pogledom punim ljubavi, cijeli
dan.“[1]

Želimo sada ispitati tri moguća
„načina“ kontemplacije: u
razdobljima posvećenim isključivo
molitvi; za vrijeme izvršavanja
zadatka ili rada na nečem drugom
što ne zahtijeva našu potpunu
koncentraciju; i konačno, u slučaju
rada koji zaokuplja cjelokupnu
čovjekovu pozornost. Ova tri kanala
zajedno čine kontemplativni život;
pri čemu duša uslijed svakodnevnih
aktivnosti prebiva „i na nebu i na
zemlji“, kao što je sv. Josemaria znao
reći.

U molitvi i djelima pobožnosti

Kontemplaciju treba tražiti prije
svega u djelima pobožnosti koja



svakodnevno vršimo, posebice u
razdobljima posvećenim isključivo
razmatrajućoj molitvi.

„Et in meditatione mea exardescit
ignis – 'i u mojem se razmatranju
zapali oganj'. Za ovim ideš, kad
moliš: Načiniti iz sebe krijes, živ
oganj, koji daje toplinu i svjetlo.“[2]
Dobro izvršena razmatrajuća molitva
je, takoreći, „kotao“ koji svoju toplinu
prenosi na sve ostale trenutke u
danu.

Svakodnevna vjernost razmatrajućoj
molitvi omogućava osobi da postane
kontemplativna duša usred svijeta
kroz cijeli dan. Ovo zahtijeva borbu
za održanjem duha sabranosti u
razdobljima posvećenim molitvi;
ustrajan razgovor s našim
Gospodinom, ponekad razmišljajući
o odlomku iz knjige ili Svetog pisma
koji pomažu usredotočiti naš um i
srce na Gospodina; borbu za
nadvladavanje ometanja; poniznost



da se počne opet i iznova, oslanjajući
se ne na vlastitu snagu već na Božju
milost.

Sv. Josemaria učio nas je da tražimo
kontemplaciju u razdobljima
posvećenim razmatrajućoj molitvi:
da razmatramo Kristov život, da ga
postojano promatramo u Euharistiji,
da razgovaramo s tri Božanske Osobe
kroz Presveto Čovještvo našega
Gospodina, da idemo k Isusu po
Mariji... u razmatrajućoj molitvi, ne
možemo se zadovoljiti samo
recitiranjem govornih molitvi, iako
ih možda trebamo koristiti kroz dulje
razdoblje, već ih uvijek trebamo
promatrati kao vrata koja otvaraju
put ka kontemplaciji.

Također i na ljudskoj razini, kada se
prijatelji susretnu, njihov razgovor
uobičajeno započinje istim
razgovornim frazama. Ali ovo ne
može biti raspon njihovog dijaloga.
Njihov razgovor mora biti više



osoban, dok riječi konačno ne
postanu suvišne zbog dubokog
uzajamnog razumijevanja i prisnosti.
S Bogom je ovo još i izraženije.
„Započinjemo s govornim
molitvama... Prvo jedna strelovita
molitva, pa još jedna, i još jedna,...
dok se naš zanos ne učini
nedovoljnim... tada ovo dovodi do
intimnosti s Bogom, gledajući Boga
bez traženja odmora ili osjećaja
umora.“[1]

Tijekom rada ili u svakoj
aktivnosti

Kontemplacija nije ograničena na
vrijeme posvećeno razmatrajućoj
molitvi. Ona može biti stvarnost
tijekom cijelog dana, u uobičajenim
aktivnostima, dok se rade stvari koje
ne zahtijevaju potpunu
koncentraciju, ili tijekom stanke u
našem poslu.



Boga možemo razmatrati dok šetamo
ulicom, dok ispunjavamo obiteljske
ili društvene dužnosti, dok radimo
nešto jednostavno, tijekom posla, ili
jednostavno dok čekamo...

Kao što težnje tijekom naše
razmatrajuće molitve mogu biti put
ka kontemplaciji, tako i usred drugih
zanimanja potraga za Božjom
prisutnošću vodi do kontemplativnog
života, kako je Bog omogućio sv.
Josemariji da doživi: „Ne mogu to
razumjeti: Poznajem nekoga tko je
hladan (unatoč svojoj vjeri koja je
bezgranična) kada je u blizini
božanske vatre Svetohraništa. A ipak,
poslije, na ulici, usred buke
automobila, tramvaja i ljudi – čak
čitajući novine! – zanesen je ludom
ljubavlju prema Bogu.“[2]

Ova stvarnost je u potpunosti Božji
dar, ali je mi primamo samo ako je
uistinu želimo i ne ometamo je
svojim djelovanjem. Možemo je



odbiti ne čuvanjem sabranosti
vlastitih osjetila, ili dopuštajući sebi
da nas nadvlada znatiželja, ili
uranjajući se u bujicu beskorisnih
misli i sanjarenja koji nas dovode do
toga da postanemo rastrojeni i
duhovno iscijeđeni. Jednom riječju,
kad naša glava i srce „nisu u onome“
što radimo.[1] Kontemplativni život
zahtijeva unutarnje mrtvljenje,
negiranje sebe radi ljubavi Božje,
kako bi on mogao vladati u našim
srcima i biti središte svih naših misli
i naklonosti.

Kontemplacija u i kroz
uobičajene aktivnosti

Znamo da u svojoj molitvi ne
možemo biti zadovoljni recitiranjem
želja ili samo čitanjem ili
meditacijom; već trebamo
razgovarati s Bogom i težiti, uz
njegovu milost, postizanju
kontemplacije. Također i u našem
poslu, koji treba postati molitva; nije



dovoljno prikazati ga na početku i
zahvaliti na kraju, ili s vremena na
vrijeme obnoviti prikazanje,
sjedinjeni s misnom žrtvom. Sve ovo
je nedvojbeno prijatno Bogu. Ali sin
ili kćer Božja moraju biti odvažniji i
ciljati više: raditi poput Isusa u
Nazaretu, sjedinjeni s njim – kako bi,
zahvaljujući nadnaravnoj ljubavi s
kojom rade, mogli razmatrati Boga
koji je Ljubav.[2]

Sv. Josemaria je uvijek naučavao da
je kontemplacija moguća ne samo 
dok radimo nešto, već i posredstvom
stvari koje Bog želi da učinimo, u i 
kroz same zadatke, čak i kada
zahtijevaju potpunu koncentraciju.
Sv. Josemaria je inzistirao da će, ako
se potrudimo, doći trenutak kada
nećemo moći razlikovati
kontemplaciju od djelovanja; ove
dvije riječi poprimit će za nas isto
značenje.



Kao što je sv. Toma Akvinski pisao:
„Kada je od dvije stvari prva razlog
za drugu, pozornost duše drugoj ne
ometa ili umanjuje njezinu pozornost
prvoj. Budući je Bog shvaćen od
strane svetaca kao razlog za sve
stvari koje će biti učinjene ili
spoznate po njima, njihovi napori u
doživljavanju sjetilnih stvari ili u
razmatranju ili činjenju bilo čega
drugoga neće ni na koji način
ometati njihovu kontemplaciju Boga,
ni obratno.“[3] Stoga, ako želimo
primiti dar kontemplacije, trebamo
Boga učiniti ciljem svog našeg
djelovanja, čineći ih ne da udovoljimo
ljudima, već udovoljimo Bogu koji
ispituje naša srca.[4]

Budući je kontemplacija, takoreći,
iščekivanje blaženog gledanja, krajnji
cilj u našem životu, sve što čini dio
Božje volje za nas (uključujući naš
posao, te obiteljske i društvene
dužnosti) može biti kanal za
kontemplaciju. Drugim riječima, uz



uvjet da se bilo koja od ovih
aktivnosti može izvršiti za i s
ljubavlju prema Bogu, one također
mogu biti i sredstvo kontemplacije,
koja nije ništa drugo do posebno
intiman oblik poznavanja i ljubljenja
njega.

Boga možemo razmatrati kroz naš
posao, jer ako je rađen s ljubavlju bit
će urađen što je savršenije moguće s
obzirom na okolnosti; odražavat će
božanska savršenstva, poput rada
samoga Krista. Ne nužno stoga jer je
ljudski uspješan, već zato jer je
uspješan u Božjim očima. Može čak i
loše završiti, ili biti neuspješan s
ljudske točke gledišta, ipak bez
obzira na to biti dobro urađen s
Božje točke gledišta – urađen s
ispravnom nakanom, duhom
služenja i primjenom krjeposti;
jednom riječju, i ljudski i
nadnaravno savršen. Posao odrađen
na ovakav način je sredstvo
kontemplacije. I stoga možemo



vidjeti da je kontemplacija moguća u
i kroz aktivnosti koje zahtijevaju
potpunu koncentraciju.

Kršćanin koji radi iz ljubavi prema
Bogu radi u životnom zajedništvu s
Kristom. Naš posao tako postaje Božji
posao, operatio Dei, i stoga sredstvo
kontemplacije. Ali da bi ovo bilo
istinito, nije dovoljno biti u stanju
milosti i da posao bude moralno
prihvatljiv. On također mora biti
prožet herojskom ljubavlju i izvršen
herojskom krjepošću, na božanski
način i u skladu s darovima koje Duh
Sveti udjeljuje onima koji su poučljivi
njegovom djelovanju.

* * *

Kontemplacija u svakodnevnom
životu daje duši predokus konačnog
zajedništva s Bogom na nebu. Potiče
nas da radimo s uvijek većom
ljubavlju, ražarujući želju da ga
vidimo ne samo kroz aktivnosti koje
izvršavamo, već licem u lice.



„Počinjemo živjeti kao zarobljenici,
kao zatvorenici. I dok izvršavamo što
je savršenije moguće (sa svim
pogreškama i ograničenjima) zadatke
koji su nam dodijeljeni po našoj
situaciji i dužnostima, naša duša
čezne pobjeći. Biva privlačena k
Bogu kao što željezo biva privlačeno
k magnetu. Osoba počinje ljubiti
Isusa, na učinkovitiji način, sa
slatkim i nježnjim iznenađenjem
susreta s njime... To je novi način
kretanja po ovoj zemlji, način koji je
božanski, nadnaravan, čudesan.
Sjećajući se često ponavljanih izraza
španjolskog Zlatnog doba, možda bi
sami htjeli okusiti onu istinu: 'Živ
sam; ili pak, ne ja; već Krist koji živi u
meni!' (usp. Gal 2,20).“[1]

-----------------------

F.J. López Díaz

[1]Lk 10, 38:42

[2]Sv. Josemaria, Prijatelji Božji, 307



[3]Sv. Josemaria, Put, 92

[4]Sv. Josemaria, Prijatelji Božji, 296

[5]Sv. Josemaria, Osobne bilješke, 673
(26. ožujka 1932.). Citirao Andres
Vazquez de Prada, Osnivač Opusa
Dei, dio 1., str. 320.

[6]Sv. Josemaria, usp. Put, 815.

[7]Usp. 1 Iv. 4,8

[8]Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, q. 82, a. 3 ad 4

[9]1 Sol 2,4

[10]Sv. Josemaria, Prijatelji Božji, 296
- 297

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-2/
(24.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-2/
https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-2/

	Rad i kontemplacija (II)
	Dok su oni tako putovali, uđe on u jedno selo. Žena neka, imenom Marta, primi ga u kuću. Imala je sestru koja se zvala Marija. Ona sjede do nogu Gospodinovih i slušaše riječ njegovu. A Marta bijaše sva zauzeta posluživanjem pa pristupi i reče: "Gospodine, zar ne mariš što me sestra samu ostavila posluživati? Reci joj dakle da mi pomogne." Odgovori joj Gospodin: "Marta, Marta! Brineš se i uznemiruješ za mnogo, a jedno je potrebno. Marija je uistinu izabrala bolji dio, koji joj se neće oduzeti."[1]
	U molitvi i djelima pobožnosti
	Tijekom rada ili u svakoj aktivnosti
	Kontemplacija u i kroz uobičajene aktivnosti


