opusdei.org

Rad i kontemplacija

(ID)

Drugi dio ¢lanka na temu kako
pretvoriti nas posao i
svakodnevne aktivnosti u
razmatrajucu molitvu slijedeci
ucenja sv. Josemarije.

28.08.2014.

Rad i kontemplacija (I)


https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-i/

Dok su oni tako putovali, ude
on u jedno selo. Zena neka,
imenom Marta, primi ga u
kucu. Imala je sestru koja se
zvala Marija. Ona sjede do
nogu Gospodinovih i slusase
rije¢ njegovu. A Marta bijase
sva zauzeta posluzivanjem
pa pristupi i rece:
"Gospodine, zar ne maris Sto
me sestra samu ostavila
posluZivati? Reci joj dakle da
mi pomogne." Odgovori joj
Gospodin: "Marta, Marta!
Brines se i uznemirujes za
mnogo, a jedno je potrebno.
Marija je uistinu izabrala
bolji dio, koji joj se nece
oduzeti."[1]

Likovi Marte 1 Marije su kroz povijest

Cesto bili koriSteni za predstavljanje
dva razlicita oblika Zivota,



kontemplativni Zivot i aktivni Zivot,
pri Cemu je prvi smatran
savrSenijim, u skladu s
Gospodinovim rije¢ima: Marija je
uistinu izabrala bolji dio.

Obicno su ovi pojmovi primjenjivani
na duhovno zvanje,
podrazumijevajuci pod
kontemplativnim Zivotom, u Sirem
smislu, Zivljenje odvojeno od svijeta
kako bi se osoba posvetila molitvi i
aktivnim Zivotnim djelovanjem
poput naucavanja krs¢anske
doktrine, brige za bolesnike i druga
djela milosrda.

Gledano iz ove perspektive,
mogucnost da osoba moze biti
kontemplativna ,,usred aktivnosti“ je
poznata stolje¢ima. Klasi¢no
znacenje ovog izraza, pak, ne
sadrZzava mogucnost za obicne
vjernike da budu kontemplativci u
svojim profesionalnim, obiteljskim i
druStvenim aktivnostima, vec da je to



moguce na putu vjerskog poziva,
kroz apostolske aktivnosti i djela
milosrda.

Sv. Josemaria je izvukao novo
znacenje iz Gospodinovih rijec¢i Marti
1 pokazao da nema sukoba izmedu
kontemplativnosti i izvrSavanja, Sto
je savrSenije moguce, nasih
profesionalnih i svakodnevnih
duZnosti.

U prethodnom uvodniku razmatrali
smo znacenje krs¢anske
kontemplativnosti: jednostavna
molitva mnogih dusa koje su, s
krotkoS¢u punom ljubavi prema
Duhu Svetom i tragajucdi za
poistovjecivanjem s Kristom u svim
stvarima, predvodeni Braniteljem u
pronicanje dubina BoZjeg intimnog
Zivota, njegovih djela i namisli, s
mudrosc¢u koja proSiruje njihova srca
i umove sa sve vecom potpunosc¢u. To
je molitva u kojoj ,rijeCi nisu
potrebne, jer se jezik ne moZe



izraziti. Intelekt se umiruje. Covjek
ne razmislja; on gleda! I dusa jos
jednom izbija u pjesmi, novoj pjesmi,
jer osjecaizna da je pod Bozjim
pogledom punim ljubavi, cijeli
dan.“[1]

Zelimo sada ispitati tri moguca
y,nhacina“ kontemplacije: u
razdobljima posvecenim iskljucivo
molitvi; za vrijeme izvrSavanja
zadatka ili rada na neCem drugom
Sto ne zahtijeva nasu potpunu
koncentraciju; i konacno, u slucaju
rada koji zaokuplja cjelokupnu
covjekovu pozornost. Ova tri kanala
zajedno Cine kontemplativni Zivot;
pri cemu dusa uslijed svakodnevnih
aktivnosti prebiva ,,i na nebuina
zemlji“, kao Sto je sv. Josemaria znao
reci.

U molitvi i djelima poboZnosti

Kontemplaciju treba traziti prije
svega u djelima poboznosti koja



svakodnevno vrsimo, posebice u
razdobljima posvecenim iskljucivo
razmatrajucoj molitvi.

,Et in meditatione mea exardescit
ignis — 1 u mojem se razmatranju
zapali oganj'. Za ovim ides, kad
moli$: Naciniti iz sebe krijes, ziv
oganj, koji daje toplinu i svjetlo.“[2]
Dobro izvrSena razmatrajuca molitva
je, takoredi, ,kotao“ koji svoju toplinu
prenosi na sve ostale trenutke u
danu.

Svakodnevna vjernost razmatrajucoj
molitvi omogucava osobi da postane
kontemplativna dusa usred svijeta
kroz cijeli dan. Ovo zahtijeva borbu
za odrzanjem duha sabranosti u
razdobljima posvecenim molitvi;
ustrajan razgovor s nasim
Gospodinom, ponekad razmisljajuci
0 odlomku iz knjige ili Svetog pisma
koji pomaZzu usredotociti nas um i
srce na Gospodina; borbu za
nadvladavanje ometanja; poniznost



da se poCne opet i iznova, oslanjajuci
se ne na vlastitu snagu vec na BoZju
milost.

Sv. Josemaria ucio nas je da trazimo
kontemplaciju u razdobljima
posvecenim razmatrajucoj molitvi:
da razmatramo Kristov zZivot, da ga
postojano promatramo u Euharistiji,
da razgovaramo s tri Bozanske Osobe
kroz Presveto Covjestvo nasega
Gospodina, da idemo k Isusu po
Mariji... u razmatrajucoj molitvi, ne
moZemo se zadovoljiti samo
recitiranjem govornih molitvi, iako
ih moZda trebamo koristiti kroz dulje
razdoblje, vec ih uvijek trebamo
promatrati kao vrata koja otvaraju
put ka kontemplaciji.

Takoder i na ljudskoj razini, kada se
prijatelji susretnu, njihov razgovor
uobicajeno zapocinje istim
razgovornim frazama. Ali ovo ne
moZe biti raspon njihovog dijaloga.
Njihov razgovor mora biti viSe



osoban, dok rije¢i kona¢no ne
postanu suvisne zbog dubokog
uzajamnog razumijevanja i prisnosti.
S Bogom je ovo joS iizraZenije.
»Zapocinjemo s govornim
molitvama... Prvo jedna strelovita
molitva, pa joS jedna, i joS jedna,...
dok se na$ zanos ne ucini
nedovoljnim... tada ovo dovodi do
intimnosti s Bogom, gledajuci Boga
bez trazenja odmora ili osjecaja
umora.“[1]

Tijekom rada ili u svakoj
aktivnosti

Kontemplacija nije ogranicena na
vrijeme posveceno razmatrajucoj
molitvi. Ona moze biti stvarnost
tijekom cijelog dana, u uobicajenim
aktivnostima, dok se rade stvari koje
ne zahtijevaju potpunu
koncentraciju, ili tijekom stanke u
naSem poslu.



Boga mozemo razmatrati dok Setamo
ulicom, dok ispunjavamo obiteljske
ili druStvene duznosti, dok radimo
nesto jednostavno, tijekom posla, ili
jednostavno dok cekamo...

Kao Sto teznje tijekom nase
razmatrajuce molitve mogu biti put
ka kontemplaciji, tako i usred drugih
zanimanja potraga za Bozjom
prisutnoScu vodi do kontemplativnog
Zivota, kako je Bog omogucio sv.
Josemariji da dozivi: ,Ne mogu to
razumjeti: Poznajem nekoga tko je
hladan (unatoc¢ svojoj vjeri koja je
bezgrani¢na) kada je u blizini
bozZanske vatre SvetohranisSta. A ipak,
poslije, na ulici, usred buke
automobila, tramvaja i ljudi - ¢ak
Citajuci novine! — zanesen je ludom
ljubavlju prema Bogu.“[2]

Ova stvarnost je u potpunosti Bozji
dar, ali je mi primamo samo ako je
uistinu Zelimo i ne ometamo je
svojim djelovanjem. MoZemo je



odbiti ne cuvanjem sabranosti
vlastitih osjetila, ili dopusStajuci sebi
da nas nadvlada znatizelja, ili
uranjajuci se u bujicu beskorisnih
misli i sanjarenja koji nas dovode do
toga da postanemo rastrojeni i
duhovno iscijedeni. Jednom rijecju,
kad nasa glava i srce ,,nisu u onome*“
Sto radimo.[1] Kontemplativni Zivot
zahtijeva unutarnje mrtvljenje,
negiranje sebe radi ljubavi BoZje,
kako bi on mogao vladati u nasim
srcima i biti srediSte svih nasih misli
1 naklonosti.

Kontemplacija u i kroz
uobicajene aktivnosti

Znamo da u svojoj molitvi ne
moZemo biti zadovoljni recitiranjem
zelja ili samo Citanjem ili
meditacijom; ve¢ trebamo
razgovarati s Bogom i teZiti, uz
njegovu milost, postizanju
kontemplacije. Takoder i u naSem
poslu, koji treba postati molitva; nije



dovoljno prikazati ga na pocetku i
zahvaliti na kraju, ili s vremena na
vrijeme obnoviti prikazanje,
sjedinjeni s misnom Zrtvom. Sve ovo
je nedvojbeno prijatno Bogu. Ali sin
ili k¢er BoZja moraju biti odvazniji i
ciljati viSe: raditi poput Isusa u
Nazaretu, sjedinjeni s njim — kako bi,
zahvaljujuci nadnaravnoj ljubavi s
kojom rade, mogli razmatrati Boga
koji je Ljubav.[2]

Sv. Josemaria je uvijek naucavao da
je kontemplacija moguca ne samo
dok radimo nesto, vec i posredstvom
stvari koje Bog Zeli da ucinimo, u i
kroz same zadatke, ¢ak i kada
zahtijevaju potpunu koncentraciju.
Sv. Josemaria je inzistirao da Ce, ako
se potrudimo, do¢i trenutak kada
necemo moci razlikovati
kontemplaciju od djelovanja; ove
dvije rijeCi poprimit Ce za nas isto
znacenje.



Kao $to je sv. Toma Akvinski pisao:
»,Kada je od dvije stvari prva razlog
za drugu, pozornost duSe drugoj ne
ometa ili umanjuje njezinu pozornost
prvoj. Bududi je Bog shvacen od
strane svetaca kao razlog za sve
stvari koje Ce biti ucinjene ili
spoznate po njima, njihovi napori u
dozivljavanju sjetilnih stvariili u
razmatranju ili ¢injenju bilo Cega
drugoga nece ni na koji nacin
ometati njihovu kontemplaciju Boga,
ni obratno.“[3] Stoga, ako Zelimo
primiti dar kontemplacije, trebamo
Boga uciniti ciljem svog naseg
djelovanja, Cineci ih ne da udovoljimo
ljudima, vec udovoljimo Bogu koji
ispituje nasa srca.[4]

Buducdi je kontemplacija, takoreci,
iSCekivanje blazenog gledanja, krajnji
cilj u naSem Zivotu, sve Sto €ini dio
BoZje volje za nas (ukljucujuci nas
posao, te obiteljske i drustvene
duZnosti) moze biti kanal za
kontemplaciju. Drugim rijec¢ima, uz



uvjet da se bilo koja od ovih
aktivnosti moze izvrsiti zais
ljubavlju prema Bogu, one takoder
mogu biti i sredstvo kontemplacije,
koja nije niSta drugo do posebno
intiman oblik poznavanja i ljubljenja
njega.

Boga moZemo razmatrati kroz nas
posao, jer ako je raden s ljubavlju bit
Ce uraden $to je savrSenije moguce s
obzirom na okolnosti; odrazavat ce
bozanska savrSenstva, poput rada
samoga Krista. Ne nuzno stoga jer je
ljudski uspjeSan, vec zato jer je
uspjeSan u Bozjim o¢ima. MoZe cak i
loSe zavrsity, ili biti neuspjeSan s
ljudske tocCke gledista, ipak bez
obzira na to biti dobro uraden s
BozZje toCke glediSta — uraden s
ispravnom nakanom, duhom
sluzenja i primjenom krjeposti;
jednom rijecju, i Jjudski i
nadnaravno savrSen. Posao odraden
na ovakav nacin je sredstvo
kontemplacije. I stoga moZemo



vidjeti da je kontemplacija moguca u
1 kroz aktivnosti koje zahtijevaju
potpunu koncentraciju.

Krs¢anin koji radi iz ljubavi prema
Bogu radi u Zivotnom zajedniStvu s
Kristom. Nas posao tako postaje Bozji
posao, operatio Dei, i stoga sredstvo
kontemplacije. Ali da bi ovo bilo
istinito, nije dovoljno biti u stanju
milosti i da posao bude moralno
prihvatljiv. On takoder mora biti
prozet herojskom ljubavlju i izvrSen
herojskom krjeposcu, na bozanski
nacin i u skladu s darovima koje Duh
Sveti udjeljuje onima koji su poucljivi
njegovom djelovanju.

kK 3k

Kontemplacija u svakodnevnom
Zivotu daje dusi predokus konac¢nog
zajedniStva s Bogom na nebu. Potice
nas da radimo s uvijek ve¢om
ljubavlju, raZzarujudi Zelju da ga
vidimo ne samo kroz aktivnosti koje
izvrSavamo, vec¢ licem u lice.



»Pocinjemo zivjeti kao zarobljenici,
kao zatvorenici. I dok izvrSavamo Sto
je savrSenije moguce (sa svim
pogreskama i ograniCenjima) zadatke
koji su nam dodijeljeni po nasoj
situaciji i duznostima, nasa dusa
Cezne pobjeci. Biva privlacena k
Bogu kao Sto Zeljezo biva privlaceno
k magnetu. Osoba pocinje ljubiti
Isusa, na ucinkovitiji nacin, sa
slatkim i njeznjim iznenadenjem
susreta s njime... To je novi nacin
kretanja po ovoj zemlji, nacin koji je
boZanski, nadnaravan, cudesan.
Sjecajuci se Cesto ponavljanih izraza
Spanjolskog Zlatnog doba, mozda bi
sami htjeli okusiti onu istinu: 'Ziv
sam; ili pak, ne ja; ve¢ Krist koji Zivi u
meni!' (usp. Gal 2,20).“[1]

F.J. Lopez Diaz
[1]Lk 10, 38:42

[2]Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, 307



[3]Sv. Josemaria, Put, 92
[4]Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, 296

[5]Sv. Josemaria, Osobne biljeske, 673
(26. oZzujka 1932.). Citirao Andres
Vazquez de Prada, Osnivac¢ Opusa
Dei, dio 1., str. 320.

[6]Sv. Josemaria, usp. Put, 815.
[7]1Usp. 1 Iv. 4,8

[8]Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, q. 82,a. 3 ad 4

[9]1 Sol 2,4

[10]Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, 296
-297

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-2/
(24.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-2/
https://opusdei.org/hr-hr/article/rad-i-kontemplacija-2/

	Rad i kontemplacija (II)
	Dok su oni tako putovali, uđe on u jedno selo. Žena neka, imenom Marta, primi ga u kuću. Imala je sestru koja se zvala Marija. Ona sjede do nogu Gospodinovih i slušaše riječ njegovu. A Marta bijaše sva zauzeta posluživanjem pa pristupi i reče: "Gospodine, zar ne mariš što me sestra samu ostavila posluživati? Reci joj dakle da mi pomogne." Odgovori joj Gospodin: "Marta, Marta! Brineš se i uznemiruješ za mnogo, a jedno je potrebno. Marija je uistinu izabrala bolji dio, koji joj se neće oduzeti."[1]
	U molitvi i djelima pobožnosti
	Tijekom rada ili u svakoj aktivnosti
	Kontemplacija u i kroz uobičajene aktivnosti


