
opusdei.org

Put prema stotoj
obljetnici (5): ljudski
rad i rad stvaranja i
otkupljenja

Naš rad, osim što surađuje u
božanskom planu stvaranja,
može sudjelovati i u djelu
otkupljenja; postaje sredstvo
posvećenja i preobrazbe svijeta
kada se provodi u Kristu, s
ljubavlju i svećeničkom dušom.

23.07.2025.

Stvoreni na Božju sliku i priliku,
muškarci i žene pozvani su slobodno

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Path%20to%20Centenary%20(V)20250724125813913506.pdf


surađivati u Stvoriteljevom planu. Ta
je sloboda, međutim, na početku bila
iskušana i podlegla je ponosu i
sebičnosti. I od tada, kroz povijest,
nastavila je biti oštećena grijehom.
Ono što grijeh dijeli, ponižava i
ranjava treba pomiriti, uzdići i
iscijeliti. Tajna čovječnosti Riječi, koja
je u samom izvoru Božjeg
stvaralačkog plana, u povijesti
spasenja vidi se kao dar milosrđa i
tajna smrti i uskrsnuća.

Ljudski rad sudjeluje u obje
dimenzije Božjeg jedinog spasenjskog
plana. Prethodni članak naglasio je
našu slobodnu suradnju, kroz rad, u
božanskom planu da vodimo
stvorenje prema njegovom
ispunjenju. Tužno iskustvo grijeha i
rane nanesene našem ljudskom
stanju pozivaju nas da sada
razmotrimo drugu dimenziju: kako
se rad može integrirati u Božji
spasenjski plan kroz naše



sudjelovanje u otajstvu Kristove
smrti i uskrsnuća.

Otkupljena i otkupljujuća
aktivnost

Sin Božji, postavši čovjekom, otkupio
je sve ljudske stvarnosti (usp. Lav I.,
Pismo Flavijanu, DZ 293). Želio je
sudjelovati u iskustvu rada i običnog
života, čineći ih ne samo načinom
pomaganja Božjem stvaralačkom
planu, već i sudjelovanja u djelu
otkupljenja. Doista, budući da je to
jedinstveni plan koji upućuje na
obnovljeno stvaranje, muškarci i
žene, sa svojom slobodom koju je
Krist otkupio, vode stvorenje prema
punini koja uključuje i pomirenje
onoga što je podijeljeno, ponovno
uređenje onoga što je raspršeno i
iscjeljenje onoga što je ranjeno.
Posljedice grijeha za ljudski rad nisu
ograničene samo na trud i znoj (usp.
Post 3,17-19); grijeh može iskriviti i
samo značenje rada, pretvarajući ga



u instrument sebičnosti i ponosa,
iskorištavanja i nasilja. Ali budući da
je Krist preuzeo i otkupio ljudski rad,
ovdje možemo govoriti i o felix culpa:
sposobnost sudjelovanja u djelu
spasenja daje ljudskom radu još veće
dostojanstvo i vrijednost.

Konstitucija Drugog vatikanskog
koncila Gaudium et Spes uči da
ljudsku aktivnost, stalno ugroženu
ponosom i neurednim samoljubljem,
treba pročistiti i izliječiti Kristovim
križem i uskrsnućem (usp. br. 37).
Nakon toga slijedi duga i dubinska
rasprava o tome kako se ljudska
aktivnost uzdiže i usavršava kroz
pashalno otajstvo. Iz primjera
Isusova života shvaćamo da je ljubav,
koja nas vodi prema svetosti, ujedno
i temeljni zakon preobrazbe svijeta
(usp. br. 38). Otkupljeni rad – rad u
Kristu, prožet služenjem i ljubavlju –
tako postaje sposoban obnoviti svijet
i dovesti ga Bogu očišćenog i
izliječenog. Koncil također naglašava



vrijednost malih stvari učinjenih iz
ljubavi. Zakon ljubavi, koji jača
bratstvo i preobražava ljudske
odnose i rad, „ne treba tražiti samo u
važnim događajima, već prije svega u
običnom životu“ (Ibid.). 

Propovijedanje svetog Josemarije o
radu, čak i nekoliko godina prije
Koncila, nudi istu perspektivu.
Kristova ljubav i milost njegova
pashalnog otajstva daju radu
spasenjsku vrijednost,
preobražavajući ga u Božje djelo.
Ljubav je ta koja spašava, koja daje
veličinu onome što se čini malim:

„Ljudski rad, bez obzira koliko
ponizan ili beznačajan izgledao,
pomaže oblikovati svijet na kršćanski
način. Božanska dimenzija svijeta
postaje vidljivija i naš ljudski rad
tako se uključuje u čudesno djelo
stvaranja i otkupljenja. Uzdiže se na
red milosti. Posvećuje se i postaje



Božje djelo, operatio Dei, opus
Dei“ (Razgovori, br. 10)

U tekstu objavljenom u Kovačnici
osnivač Opusa Dei opisao je rad kao
otkupljenu i otkupljujuću aktivnost:
„Profesionalne djelatnosti (i vođenje
domaćinstva je prvorazredno
zanimanje) su svjedočanstvo
ljudskog dostojanstva; prilika za
razvoj osobnosti; veze jedinstva s
drugima; izvori sredstava za život;
način na koji se može pomoći
napretku društva u kojem živimo i za
napredak cjelokupnog
čovječanstva…

- Ova se gledišta, za jednog
kršćanina, još više produžuju i
proširuju jer se rad – otkupljen od
Krista i prihvaćen kao sredstvo
otkupljenja – preobražava u način i
put do svetosti, kroz određeno
zaposlenje koje se može posvetiti i
koje posvećuje. (Kovačnica, br. 702).

Božanski posao

https://escriva.org/hr/forja/702/


Kada je govorio o misiji Opusa Dei i
što podrazumijeva poziv na taj put u
Crkvi, sveti Josemaría je predstavio
ljudski rad kao božanski rad:
aktivnost koja nije ograničena samo
na prirodni red, već se može uzdići i
na red milosti. Stoga je poziv na Opus
Dei poziv na „pobožanstvenjivanje“
zemaljskih aktivnosti, na otvaranje
božanskih putova na zemlji – na
pretvaranje u zlato, poput kralja
Mide, onoga što se čini manje
plemenitim ili dragocjenim
materijalom (usp. Prijatelji Božji, br.
308). Ali očito nismo mi ljudi ti koji
pobožanstvenjujemo ono što je
ljudsko. Sam Bog, svojom milošću,
čini našu ljudsku aktivnost
otkupiteljskom. I stoga je potrebno
raditi u Kristu, kao Božja djeca,
sudjelujući u misiji Utjelovljene Riječi
u povijesti. 

Kao što je sveti Josemaría rekao
svojim duhovnim sinovima i
kćerima: „Kad radite, ne obavljate



samo ljudski zadatak, jer je duh
Opusa Dei taj da ga preobražavate u
božanski rad. Božjom milošću dajete
svom profesionalnom radu usred
svijeta najdublje i najpotpunije
značenje, usmjeravajući ga prema
spasenju duša, povezujući ga s
Kristovim otkupiteljskim
poslanjem“ (Pismo 14, br. 20).

Važan dio temeljnog svjetla koje je
sveti Josemaría primio (i koje je
prenio onima koji su ga slijedili) bilo
je uvjerenje da je velik broj
muškaraca i žena, snagom svog
krštenja, pozvan težiti svetosti bez
napuštanja okruženja svog
svakodnevnog života.

Njihova je misija uzdignuti svoje
svakodnevne aktivnosti na red
milosti: „Bog nas nije stvorio da
ovdje na zemlji gradimo trajni Grad
(usp. Heb 13,14), jer 'ovaj svijet je put
u onaj, prebivalište bezbrižno.' Ipak,
mi, djeca Božja, ne bismo smjeli



ostati podalje od zemaljskih
nastojanja, jer nas je Bog ovdje
postavio da ih posvetimo i učinimo
plodnima našom blagoslovljenom
vjerom, koja je jedina sposobna
donijeti pravi mir i radost svim
ljudima gdje god se nalazili. 

Od 1928. neprestano propovijedam
da hitno trebamo kristijanizirati
društvo. Moramo prožeti sve razine
čovječanstva nadnaravnim pogledom
i svaki od nas mora se truditi
uzdignuti svoje svakodnevne
dužnosti, svoj posao ili profesiju na
red nadnaravne milosti. Na taj će
način sva ljudska zanimanja biti
obasjana novom nadom koja nadilazi
vrijeme i inherentnu prolaznost
zemaljskih stvarnosti“ (Prijatelji
Božji, br. 210)

Pomirenje svijeta s Bogom

Stoga su rad i svjetovne aktivnosti
kršćana namijenjene kao sredstva
kojima se otkupljenje proteže na



cijeli svijet. I tako milost dopire do
najskrivenijih aspekata ljudske
aktivnosti, čak i u onim stvarima koje
često smatramo tek „profanima“:
„Pokristijanizirati cijeli svijet iznutra,
pokazujući da je Krist otkupio cijelo
čovječanstvo: to je misija
kršćanina“ (Razgovori, br. 112) 

„Krist se uzdigao na nebo, ali je
svakoj ispravnoj ljudskoj stvarnosti
dao specifičnu mogućnost
otkupljenja“ (Susret s Kristom, br.
120)

“Samom činjenicom da su ljudi,
kršćani imaju puno pravo živjeti u
svijetu. Ako dopuste Kristu da živi i
vlada u njihovom srcu, osjetit će -
prilično primjetno - spasonosnu
učinkovitost našeg Gospodina u
svemu što čine. Nije važno koje je
njihovo zanimanje, je li njihov
društveni status 'visok' ili 'nizak'. Jer
ono što nama izgleda kao važno
postignuće može biti vrlo nisko u



Božjim očima; ...a ono što nazivamo
niskim ili skromnim može
kršćanskim rječnikom biti vrhunac
svetosti i služenja“ (Susret s Kristom,
br. 183).

Reći da naš rad sudjeluje u djelu
otkupljenja jednako je tvrdnji da
muškarci i žene koji rade surađuju, u
Kristu, u spasenju svijeta. Kroz rad
koji je dobro obavljen, izvršen u
duhu služenja i iz ljubavi prema
bližnjemu, svaka krštena osoba
doprinosi iscjeljivanju rana grijeha,
čineći društvo ljudskijim i vraćajući
stvorenju njegovu izvornu ljepotu.
Ova se ideja više puta pojavljuje u
spisima svetog Josemarije, gdje se
glagoli „pomiriti“ i „preurediti“ često
koriste kao sinonimi za glagol
„otkupiti“, često u kontekstu
uspostave Kristova Kraljevstva:

„Naš Gospodin nas poziva da mu se
približimo, da budemo poput njega,
kao nasljedovatelji Boga, kao njegova



ljubljena djeca (usp. Ef 5,1). Poziva
nas da ponizno, ali žarko surađujemo
u božanskoj svrsi popravljanja onoga
što je slomljeno, spašavanja onoga
što je izgubljeno, vraćanja reda
onome što je grešni čovjek
poremetio, vođenja prema cilju
onoga što je zalutalo, ponovnog
uspostavljanja božanske ravnoteže
svega stvorenja“ (Susret s Kristom,
br. 65). 

„Krist, Gospodin naš, bio je raspet; i s
visine križa otkupio je svijet, time
obnovivši mir između Boga i ljudi.
Isus nas sve podsjeća: ‘A ja, kad
budem uzdignut sa zemlje, sve ću
privući k sebi.’ Ako me stavite na vrh
svih zemaljskih aktivnosti, on govori,
ispunjavajući dužnost svakog
trenutka, u onome što se čini važnim
i onome što se čini nevažnim, sve ću
privući k sebi. Moje kraljevstvo među
vama bit će stvarnost!“ (Susret s
Kristom br. 183).



Učenja osnivača Opusa Dei o
otkupiteljskoj vrijednosti rada
prirodno se uklapaju u dvije glavne
teološke perspektive koje su
Učiteljstvo Crkve i liturgija
eksplicitno istaknuli: činjenicu da je
kršćanski narod, po krštenju,
svećenički narod; i da ljudski rad ima
euharistijsku dimenziju.

Radeći sa svećeničkom dušom

Sudjelovanje kršćanskih vjernika u
djelu otkupljenja ostvaruje se kroz
njihovo opće svećeništvo, koje svi
primaju u krštenju. U Novom
zavjetu, i sveti Petar i Pavao govore o
duhovnom bogoslužju koje vjernici
prinose Bogu cijelim svojim životom
(usp. 1 Pt 2,5; Rim 12,1). U drugom
poglavlju Lumen Gentium, koncilski
oci govorili su o Božjem narodu kao
svećeničkom narodu, potvrđujući
tako nauk o općem svećeništvu
vjernika: „Kršteni, ponovnim
rođenjem i pomazanjem Duha



Svetoga, posvećeni su kao duhovni
dom i sveto svećenstvo, kako bi svim
svojim djelima prinosili duhovne
žrtve i naviještali moć Onoga koji ih
je pozvao iz tame u svoje divno
svjetlo“ (Lumen Gentium, br. 10).

Prilikom posvećenja oltara 1975.
godine, sveti Josemaría je rekao da je
svaki kršćanski vjernik, u
određenom smislu, „Božji oltar“:

Kad god posvećujem oltar,
pokušavam izvući osobne
implikacije. Pogledajte što se radi s
oltarom da bi se posvetio Bogu. Prvo,
pomazan je. Vi i ja smo pomazani
kad smo postali kršćani: na prsima i
na leđima svetim uljem. Također smo
pomazani na dan kada smo
krizmani. Mi svećenici smo pomazali
ruke. I nadam se da ćemo, ako Bog
da, biti pomazani na dan kada
primimo posljednje pomazanje, koje
nas ne plaši. Kakva radost, iskusiti
biti pomazan od dana rođenja do



dana smrti! Shvatiti da je netko Božji
oltar, nešto Božje, mjesto gdje Bog
vrši svoju žrtvu, vječnu žrtvu po
redu Melkisedekovu” (AGP, P01 1975.,
str. 824; cit. u Andres Vázquez de
Prada, Osnivač Opusa Dei, sv. III, str.
554). 

Za svetog Josemaríju, posvećenje
rada i opće svećeništvo vjernika dvije
su nerazdvojne dimenzije iste
stvarnosti. I često je poticao ljude da
žive sa svećeničkom dušom, izraz
koji je često povezivao s potrebom
djelovanja s laičkim mentalitetom.
Tako je naglašavao da vršenje općeg
svećeništva nije ograničeno na niz
vjerskih praksi, već se provodi
posebno kroz predanost svjetovnim
aktivnostima, koje su vlastite laicima
po njihovom svjetovnom pozivu
(usp. Pismo 25, br. 3; Pismo 10, br. 1;
usp. također Kovačnica, br. 369;
Razgovori, br. 117).



Kršćani vježbaju svoju svećeničku
dušu ne samo molitvom, duhovnim
praksama i apostolskim djelima, niti
samo strpljivim prinošenjem svojih
svakodnevnih teškoća. Za svetog
Josemaríju, privilegirano okruženje
za vršenje općeg svećeništva su
vlastiti rad i obična zanimanja, ona
koja ispunjavaju dan osobe koja živi
usred svijeta. Učio je da je radni stol
poput oltara, a dodao je da je čak i
bračni krevet supružnika poput
oltara, naglašavajući time da rad na
koji se odnosio uključuje, u širem
smislu, sav svakodnevni život i
dužnosti vlastitog stanja. Za svakog
kršćanina, rekao je, svakodnevni rad
analogan je slavljenju svete mise:
mise koja traje cijeli dan.

Moramo služiti Bogu „ne samo na
oltaru, nego u cijelom svijetu, koji je
za nas oltar. Sva ljudska djela čine se
kao na oltaru, i svaki od vas, u
jedinstvu kontemplativnih duša, što
je vaš dan, na neki način služi 'svoju



misu', koja traje dvadeset četiri sata,
u iščekivanju mise koja će uslijediti, a
koja će trajati još dvadeset četiri sata,
i tako dalje do kraja naših
života“ (Bilješke iz meditacije, 19.
ožujka 1968.).

Sve zemaljske aktivnosti u kojima
vjernici prakticiraju kršćanske vrline
(briga za obitelj, svjedočenje Krista u
društvenom životu, odmor i
razonoda življena na kršćanski
način) sliježu se u toj „misi“ koju je
opisao sveti Josemaría. Ipak, čini se
da obavljanje svakodnevnog rada,
bilo intelektualnog ili ručnog, ovdje
zauzima privilegirano mjesto.
Tijekom obiteljskog okupljanja u
Latinskoj Americi, primijetio je da
kirurg, kada oblači halju prije ulaska
u operacijsku salu, može tu radnju
vidjeti slično kao što svećenik oblači
svoje ruho kada se priprema za
slavlje euharistije. Slično tome, malo
raspelo postavljeno na stol za učenje
može nas podsjetiti da je sat učenja,



za modernog apostola, sat molitve. I
tako intelektualni napor, kada je
usmjeren na služenje drugima i
općem dobru, postaje ugodan prinos
Bogu (usp. Put, br. 277, 302, 335).

Euharistijska dimenzija rada

U propovijedi svetog Josemarije o
posvećenju zemaljskih aktivnosti,
poticaj na rad sa svećeničkom dušom
povezan je s teološkom istinom
duboke euharistijske dimenzije rada.
Kršćanska tradicija kroz povijest
implicitno izražava tu stvarnost kada
govori o prinošenju rada, duboko
ukorijenjenom običaju u životima
mnogih kršćana. Rad je, u tom
smislu, žrtva prinesena Bogu. Ali što
točno ta žrtva uključuje? Je li to
jednostavno uzdizanje Bogu truda i
žrtve koju rad podrazumijeva, kao da
je to oblik molitve?

U stvarnosti, euharistijska dimenzija
rada nadilazi vanjske okolnosti,
poput teškoća s kojima se suočava, te



unutarnje iskustvo žrtve i truda. Rad
je euharistijski prinos jer
preobražava materijalni svijet i
posvećuje ga Bogu. Kao što se na misi
kruh i vino preobražavaju u Tijelo i
Krv Kristovu, tako i rad učinjen u
Kristu donosi preobrazbu:
preobrazbu svijeta, čineći ga više
usklađenim s Božjim planovima.
Raditi na kršćanski način znači dati
ljudskim aktivnostima novi oblik,
oblik Kristove ljubavi. Svojim radom
kršćani mogu preobraziti i tako
posvetiti ono što prolazi kroz njihove
ruke (usp. Lumen Gentium, br. 34).
Tako oni koji rade mogu donijeti
istinu tamo gdje je laž, povjerenje
tamo gdje je nepovjerenje, ljubav
tamo gdje je neprijateljstvo, obilje
tamo gdje je siromaštvo, jedinstvo
tamo gdje je podjela i ozdravljenje
tamo gdje je bolest, i tjelesna i
duhovna.

Euharistijska dimenzija rada
posebno se jasno vidi u liturgiji mise,



koju Crkva slavi vjerno slijedeći
Isusove riječi i djela. Za razliku od
Starog zavjeta, gdje su se na oltaru
prinosili plodovi uzeti izravno sa
zemlje ili životinje iz stada, kruh i
vino se prikazuju na oltaru. To nisu
proizvodi koje priroda daje gotove,
već zahtijevaju intervenciju ljudskog
rada za njihovu obradu. To je
izraženo u obredu prinosa u
molitvama Misala reformiranog
nakon Drugog vatikanskog koncila,
koji kruh i vino opisuje kao „plod
zemlje i rad ljudskih ruku“ i „plod
vinove loze i rad ljudskih ruku“. 

Na zapanjujući način, ljudski rad je
tako integriran u najviši čin
otkupljenja, žrtvu Kalvarije,
uprisutnjenu na nekrvan način u
svakom euharistijskom slavlju. Rad
liječnika i učitelja, informatičara i
medicinske sestre, fizičkog radnika i
kazališne glumice, umjetnika i
inženjera, kuhara i poslovne žene,
odvjetnika i političara, briga koju



otac i majka ulažu u obrazovanje
svoje djece, kao i svi drugi bezbrojni
oblici rada, skromni ili izvanredni,
koji čine golemu raznolikost
ispravnih ljudskih aktivnosti - svi
imaju mjesto na tom oltaru. Svi se
mogu prinijeti zajedno s radom koji
je proizveo kruh i vino, sudjelujući
tako u Kristovom otkupiteljskom
otajstvu. Bilo kakav posao, čak
najskriveniji, pa i najneznačajniji,
prinesen Gospodinu, ima snagu
života Božjega! (Kovačnica, 49)

U životu osnivača Opusa Dei postoji
posebno značajan trenutak gdje je
njegovo učenje o euharistijskoj
dimenziji rada uhvaćeno u rječitoj
slici. Referiramo se na slavlje svete
mise na kampusu Sveučilišta
Navarra u Pamploni, 8. listopada
1967.:

“Razmislite na trenutak o okruženju
naše euharistije, našeg čina
zahvaljivanja. Nalazimo se u



jedinstvenom hramu. Mogli bismo
reći da je lađa sveučilišni kampus;
oltarna slika, sveučilišna knjižnica.
Ondje, strojevi za izgradnju novih
zgrada; iznad nas, nebo Navarre.
Sigurno to u vašim mislima
potvrđuje, na opipljiv i nezaboravan
način, činjenicu da je svakodnevni
život pravo okruženje za vaše živote
kao kršćana. Vaš svakodnevni
kontakt s Bogom odvija se tamo gdje
su vaši bližnji, vaše čežnje, vaš rad i
vaše naklonosti. Tamo imate svoj
svakodnevni susret s Kristom. „Usred
najmaterijalnih stvari na zemlji
moramo se posvetiti, služeći Bogu i
cijelom čovječanstvu“ (Razgovori, br.
113) 

Nakon ovog teološkog objašnjenja
sudjelovanja ljudskog rada u djelu
stvaranja i otkupljenja, u sljedećim
člancima ćemo razmišljati o nekim
drugim učenjima svetog Josemarije.
Vidjet ćemo kako se ljudski rad,
obične aktivnosti i poziv na Opus Dei



međusobno osvjetljavaju, ocrtavajući
specifičan način sudjelovanja u
poslanju Utjelovljene Riječi: kao
Božja djeca u Sinu.

Ovu seriju koordinira profesor
Giuseppe Tanzella-Nitti. Uključuje i
druge suradnike, od kojih su neki
profesori na Papinskom sveučilištu
Svetog Križa (Rim).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/put-prema-stotoj-
obljetnici-5-ljudski-rad-i-rad-stvaranja-i-

otkupljenja/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-5-ljudski-rad-i-rad-stvaranja-i-otkupljenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-5-ljudski-rad-i-rad-stvaranja-i-otkupljenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-5-ljudski-rad-i-rad-stvaranja-i-otkupljenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-5-ljudski-rad-i-rad-stvaranja-i-otkupljenja/

	Put prema stotoj obljetnici (5): ljudski rad i rad stvaranja i otkupljenja

