
opusdei.org

Put do stote
obljetnice (4): uloga
ljudskog rada u
Božjem planu za
svijet

Ovaj članak, četvrti u nizu,
predstavlja viziju rada svetog
Josemarije kao sudjelovanja u
Božjem stvarateljskom djelu, u
kontinuitetu s biblijskom
tradicijom i crkvenim
učiteljstvom. Ljudski rad
promatra se kao aktivna
suradnja u usavršavanju
stvorenog svijeta.



1.06.2025.

Od sredine 19. stoljeća nadalje tema
rada i njegova svrha postaje
aktualnija za teološka promišljanja.
To je epoha industrijske revolucije
koja je sa sobom donijela velike
društvene i kulturne promjene.
Pojačane su napetosti između
društvenih klasa. Život u obitelji i
zajednici doživio je nove oblike
organizacije. Objavljivanjem
enciklike Lava XIII. Rerum novarum
(1891.), prve u dugoj tradiciji
društvenih enciklika, postupno se
razvija socijalni nauk Crkve. U prvim
desetljećima dvadesetog stoljeća
počela se potpunije razvijati teologija
uloge stvorenog svijeta, koja će ubrzo
stupiti u odnos s tek načetom
teologijom laika. 

Nedugo zatim, prije i oko Drugoga
vatikanskog sabora, javljaju se novi



oblici pastoralnog djelovanja
namijenjeni širenju Evanđelja u
novim situacijama u društvu i radu.
Pitanje vrijednosti rada i uloge
ljudskih aktivnosti u izgradnji
Kraljevstva Božjega bilo je važan dio
koncilske rasprave, što se odražava u
novim razvojima u konstituciji 
Gaudium et spes, posebice u
brojevima 33-39. Koncilski se oci ne
boje postavljati zahtjevna pitanja:

"Čovjek je svojim radom i zavičajnim
darovima neprestano nastojao
poboljšati svoj život. Danas je,
međutim, osobito uz pomoć znanosti
i tehnologije, proširio svoje
ovladavanje gotovo cijelom prirodom
i nastavlja to činiti. . . Pred tim
golemim naporima koji već
zaokupljaju cijeli ljudski rod, ljudi
među sobom postavljaju brojna
pitanja. Koji je smisao i vrijednost
cijele te aktivnosti? Kako se sve te
stvari trebaju koristiti? Ostvarenju
kojeg cilja idu stremljenja pojedinaca



i društava?” (Gaudium et spes, br.
33).

Sredinom dvadesetog stoljeća
pojavilo se nekoliko teoloških djela
koja su se bavila istim pitanjima.
Razmišljajući o značenju ljudskog
rada, nekoliko je autora pokušalo
razjasniti kako svjetlo Kristova
vazmenog otajstva može pomoći u
rješavanju izazova s kojima se
suočava društveni, tehnički i
znanstveni napredak. Gdje treba
smjestiti kršćansku nadu: u
izgradnju Kristova Kraljevstva koje je
već prisutno u povijesti, u njegovo
buduće ispunjenje na kraju vremena
ili negdje između? Gdje je žarište
svjetla koje usmjerava smisao
ljudskih aktivnosti: u otajstvu
utjelovljenja ili u njegovoj
eshatološkoj napetosti prema
nebeskom Jeruzalemu?

Mnogi su teolozi pridonijeli ovoj
raspravi svojim razmišljanjima.



Među njima su bili Gustave Thils, u 
Teologiji zemaljskih stvarnosti
(1946.); Marie-Dominique Chenu, u 
Towards a Theology of Work (1955.);
Alfons Auer, u Otvoreno prema
svijetu (1966.); Johann Baptist Metz, u
Teologiji svijeta (1968.); i Juan Alfaro,
u Towards a Theology of Human
Progress (1969). Svi se slažu u
naglašavanju da ljudska djelatnost u
svijetu ima duhovnu dimenziju i da
muškarci i žene, stvoreni na Božju
sliku i priliku, aktivno i slobodno
surađuju u njegovu naumu
stvaranja.

U filozofskim i književnim djelima
Karola Wojtyle, a kasnije i u
papinskom učiteljstvu sv. Ivana Pavla
II., ljudski rad zauzima središnje
mjesto. Kao profesor etike u Lublinu,
Wojtyla je istaknuo važnost rada za
ljudski subjekt, odnosno njegov
doprinos dostojanstvu ljudske osobe i
oblikovanju svačijeg identiteta. U
svojim je književnim zapisima



Wojtyla pokazao kako se umor
svojstven radu može prevladati
velikodušnošću i ljubavlju prema
onima koji od njega imaju koristi,
otkrivajući tako predanost ljubavi.
Stoga veličina ljudskog rada ne leži u
konačnom materijalnom proizvodu,
već u subjektu koji ga izvršava.
Otajstvo Utjelovljene Riječi nalazi se
u podlozi i dostojanstva osobe koja
radi i dostojanstva materijala koji
rad preobražava. Mnogi elementi u
"teologiji rada" Karola Wojtyle
kasnije će se spojiti u njegovoj
enciklici Laborem exercens (1981),
najopsežnijem i najdubljem
učiteljskom dokumentu do danas o
ljudskom i kršćanskom značenju
rada. 

Tijekom vremena crkveno je
učiteljstvo pratilo i nastoji rasvijetliti
pitanja koja proizlaze iz društvenog i
tehničkog napretka, budući da se
ljudsko društvo i rad brzo razvijaju.
Izvanredan napredak čovječanstva,



kako u poznavanju stvorenog svijeta
tako i u sposobnosti da ga preobrazi,
također dovodi do novih izazova koji
zahtijevaju moralno vodstvo.

Dostojanstvo usidreno u Svetom
pismu

Brojni autori raspravljali su o učenju
svetog Josemarije o radu, stavljajući
ga u kontekst teološkog i društvenog
okvira njegova vremena.[1] Njegovi
spisi nisu ušli u raspravu s
teologijom koja je napredovala
tijekom njegova života, niti su
pokušali razviti učiteljstvo Drugog
vatikanskog sabora.

Ali osnivač Opusa Dei prenio je
specifičnu viziju rada koja zaslužuje
pažljivo proučavanje. Temeljno
svjetlo koje je dobio od Boga dovelo
ga je do obnovljenog razumijevanja
biblijske poruke o ulozi ljudskog
djelovanja u svijetu i omogućilo mu
novo i dublje razumijevanje značenja
Utjelovljenja.



Utemeljitelj Opusa Dei često je
govorio o prisutnosti ljudskog rada u
Svetom pismu (osobito u Knjizi
Postanka) u kontekstu stvaranja
muškarca i žene, te u vezi s nalogom
primljenim od Boga da obrađuju i
brinu o zemlji (usp. Prijatelji Božji,
br. 57; Susret s Kristom, br. 47). Svijet
i materijalne stvarnosti su dobre jer
su proizašle iz Božjih ruku, a ljudi su
pozvani djelovati u skladu s
njegovim planovima (usp. Susret s
Kristom, br. 112; Razgovori, br. 114).
Sveti Josemaría također se često
pozivao na Knjigu mudrosti, posebno
na odlomke koji hvale ljudske vrline,
dobro obavljen posao i mudro
upravljanje svijetom primljeno iz
Božjih ruku.

U Novom zavjetu, obilježenom
radikalnom novošću utjelovljenja
Riječi, sveti Josemaría često je
naglašavao da je Isus iz Nazareta,
pravi Bog i pravi čovjek,
preuzimajući ljudsku narav također



preuzeo na sebe rad, obavljajući
zanat obrtnika, koji je naučio u
Josipovoj radionici (usp. Susret s
Kristom, br. 55). Da bi objasnio
kršćanski smisao rada kao puta do
svetosti usred svijeta, često je
ukazivao na primjer prvih kršćana.
Slijedeći učenja Isusa i apostola, prvi
su kršćani izvršili veliki izbor čestitih
i posvećenih aktivnosti,
preobražavajući društvo u kojem su
živjeli Kristovom ljubavlju i čineći ga
ljudskijim (usp. Razgovori, br. 24;
Brazda, br. 320, 490).

Dok srednjovjekovno razdoblje nije
razvilo “duhovnost rada” kao takvu,
moderni je svijet težio prikazati
čovjeka u suprotnosti s Bogom,
uzdižući njegov razum i tehničke
sposobnosti kao temelje dostojanstva
i autonomije suprotstavljene
autoritetu Stvoritelja. Niti jedno od
ovih povijesnih razdoblja, uz
nekoliko iznimaka, nije ponudilo
teološki ili duhovni okvir koji



naglašava ljudsku osobu kao osobu
koja surađuje s Božjom stvaralačkom
snagom, koja radom sudjeluje u
njegovu planu za svijet. Ipak, sveti
Josemaría je bio uvjeren da novi
temelj koji je Bog od njega tražio da
postavi u Crkvi zahtijeva širenje ove
nove vizije rada; ili bolje rečeno,
vraćanje perspektive koja je
prohujalim stoljećima pala u
zaborav.

“Rad je sudjelovanje u djelu
stvaranja; to je veza jedinstva s
drugima i sredstvo doprinosa
napretku cijelog čovječanstva. Rad je
izvor sredstava potrebnih za
uzdržavanje vlastite obitelji, prilika
za osobni rast i (važno je to vrlo
jasno reći) način i put do svetosti,
posvećujuće stvarnosti” (Pismo 14,
br. 4). 

Dostojanstvo rada utemeljeno je u
zadaći koju je Bog dao našim
praroditeljima i, u Novom zavjetu, u



djelu koje provodi Utjelovljena Riječ
u svakodnevnom životu Svete obitelji
u Nazaretu. Ponovno naglašavanje
ove perspektive sastavni je dio misije
koju je Sveti Josemaría vidio da je
Opus Dei pozvan izvršiti:

“Naš je Gospodin pokrenuo Opus Dei
1928. kako bi podsjetio kršćane da je,
kao što čitamo u Knjizi Postanka, Bog
stvorio čovjeka da radi. Došli smo još
jednom skrenuti pozornost na Isusov
primjer koji je proveo trideset godina
u Nazaretu radeći kao tesar. U
njegovim se rukama profesionalno
zanimanje, slično onome kojim se
bave milijuni ljudi diljem svijeta,
pretvorilo u božanski zadatak.
Postalo je dio Otkupljenja, put
spasenja” (Razgovori, br. 55).

Usavršavanje stvorenoga

Predstavljanje ljudskog rada kao
sudjelovanja u Božjoj stvaralačkoj
snazi moguće je kada se shvati da
stvaranje posjeduje intrinzičnu



povijesnu dimenziju, nastaje in statu
viae („u stanju putovanja“), te je
stoga predodređeno da se dovrši
upravo ljudskim radom. Točka iz
Katekizma Katoličke Crkve jasno
ilustrira ovaj aspekt: "Stvorenje ima
vlastitu dobrotu i vlastitu savršenost,
ali nije potpuno proizašlo iz ruku
Stvoritelja. Svemir je stvoren 'u
stanju putovanja' (in statu viae)
prema konačnom savršenstvu koje
tek treba postići, a za koje ga je Bog
odredio" (KKC, br. 302). Drugi
vatikanski koncil jasno je naglasio
ovu istu perspektivu, razvijajući je na
različitim točkama u pastoralnoj
konstituciji Gaudium et spes, kako bi
razjasnio vrijednost ljudskih
djelatnosti, njihovu legitimnu
autonomiju i njihovo uzdizanje, kroz
ljubav, u Kristovo vazmeno otajstvo:

"Tijekom stoljeća, ljudi su radili na
poboljšanju okolnosti svojih života
kroz monumentalnu količinu
individualnih i zajedničkih napora.



Za vjernike je ova točka riješena:
uzeta u obzir sama po sebi, ova
ljudska aktivnost je u skladu s
Božjom voljom... Jer dok osiguravaju
materijal za život za sebe i svoje
obitelji, muškarci i žene obavljaju
svoje aktivnosti na način koji
primjereno koristi društvu. Oni s
pravom mogu smatrati da svojim
radom razvijaju Stvoriteljevo djelo,
gledajući na dobrobit svojih bližnjih,
te svojom osobnom marljivošću
pridonose ostvarenju božanskog
plana u povijesti” (Gaudium et spes,
br. 34).

Produžujući djelo Stvoritelja,
muškarci i žene, kao stvorenja, ne
sudjeluju u transcendenciji Božjeg
stvaralačkog čina, nego surađuju u
njegovom razvoju tijekom vremena.
Njihovo sudjelovanje dio je napretka
kroz koji je stvaranje prošlo i nastavit
će prolaziti kroz povijest. I to čine
kreativnošću, odrazom svojeg bića
stvorenog na Božju sliku i priliku.



Shvaćen i viđen kao sudjelovanje u
Božjoj kreativnoj sili, rad prestaje biti
puka vanjska i prolazna aktivnost,
ograničena na zadovoljenje
materijalnih potreba. Niti se može
svesti na teret koji nam je neumoljivo
nametnut, izvor samo umora i stresa.
Iako je ova koncepcija česta,
prihvatiti je podrazumijeva
usvajanje teološki i antropološki
pogrešne perspektive:

"Moramo stoga biti uvjereni da je rad
veličanstvena stvarnost, te da nam je
nametnut kao neumoljivi zakon koji,
na ovaj ili onaj način, obvezuje
svakoga, iako neki možda
pokušavaju tražiti izuzeće od njega.
Nemojte se zavaravati. Čovjekova
dužnost rada nije posljedica istočnog
grijeha, niti je samo otkriće
modernog doba. To je nezaobilazno
sredstvo koje nam je Bog povjerio
ovdje na ovoj zemlji. To ima za cilj
ispuniti naše dane i učiniti nas
dionicima Božje stvaralačke snage.



Omogućuje nam zarađivati za život i,
u isto vrijeme, žeti ‘plodove vječnog
života’ (Iv 2,36), jer ‘čovjek je rođen
za rad kao što su ptice rođene za
let’ (Job 5,7)” (Prijatelji Božji, br. 57).

Naša nas kršćanska vjera, dakle,
poziva da promijenimo svoj odnos
prema radu. Bilo bi redukcionistički
gledati na to samo kao na neizbježnu
potrebu bez koje bismo radije živjeli
ili kao na prepreku ostvarenju naših
želja i naše osobnosti. Naprotiv,
biblijska antropologija predstavlja ga
kao inteligentan doprinos napretku
stvaranja, kreativni nalog koji je Bog
dao prvim ljudskim bićima prije
Adamova grijeha:

"Od početka stvaranja čovjek je
morao raditi. To nije nešto što sam ja
izmislio. Dovoljno je okrenuti
početne stranice Biblije. Tamo
možete pročitati da je, prije nego što
je grijeh ušao u svijet, a nakon njega
smrt, kazna i bijeda, Bog načinio



Adama od gline zemaljske i stvorio
za njega i njegove potomke ovaj
prekrasan svijet u kojem živimo, ut
operaretur et custodiret illum (Post
2,15), kako bismo ga mogli
obrađivati i brinuti se o
njemu« (Prijatelji Božji, br. 57).

Proširenje rada stvaranja kroz naš
vlastiti rad, međutim, nije
automatski proces. Ne radi se o
mehaničkom umetanju ljudske
aktivnosti u božanski kreativni čin
prisutan kroz povijest. Da bismo kroz
vlastiti rad sudjelovali u Božjem
stvaralačkom djelu, trebamo biti
poslušni Duhu Svetome, Duhu
stvaralačkom, i nastojati se
poistovjetiti s Kristom, u kojemu je
svijet pomiren s Bogom. Za istinsku
suradnju u božanskom djelovanju,
bilo u djelu stvaranja, otkupljenja ili
posvećenja, potrebno je biti u stanju
milosti, koja osigurava stvarnu
prisutnost Božje ljubavi u ljudskoj
osobi. Ukratko, samo time što smo



muškarci i žene molitve i trudeći se
da posao pretvorimo u molitvu (usp.
Brazda, br. 497; Prijatelji Božji, br.
64-67), rad postaje „točka susreta
naše volje sa spasonosnom voljom
našeg nebeskog Oca” (Pismo 6, br.
13).

Pothvat ove veličine moguć je samo
ako posao postane dio molitvenog
života onoga tko ga obavlja, dio
osobnog dijaloga s Bogom. Samo tako
se volja onoga koji radi može
poistovjetiti s voljom Božjom.
Dolazimo do spoznaje gdje i kako
ispoljavati milosrđe i druge
kršćanske kreposti. Čovjek prima
svjetlo da ispita svoju savjest, da
usmjeri svoju djelatnost prema istini
i dobru i da promiče programe koji
potiču opće dobro i širenje Kristova
Evanđelja.

Dati svijetu "Kristov oblik"

Uključujući rad u svoju osobnu
molitvu, kršćani uče kako svoju



aktivnost ukalemiti u božansko djelo
stvaranja i spasenja. Slijedeći
nadahnuća Duha Svetoga uče kako
preobraziti svijet dajući mu obličje
Krista i tako ljudski rad pretvoriti u
opus Dei, djelo Božje. Ovo je krajnji
smisao izjave svetog Josemarije da bi
rad trebao biti "šarka" oko koje se
vrti svetost i apostolat onih koji
postaju dio novog temelja koji je Bog,
preko njega, podigao u Crkvi (usp.
Pismo 31, br. 10-11).

Ova središnja uloga rada nije samo
posredna, budući da se svačije vrline
i apostolat obično razvijaju u
odnosima i mjestima povezanima s
nečijim radnim životom. Svatko
nastoji zemaljske stvarnosti urediti
Bogu upravo kroz ono što svatko
planira i provodi u svom radu.

Nalazimo se u svijetu koji je još u
izgradnji, u "otvorenoj povijesti".
Zato trebamo pažljivo slušati Duha
kako bismo u promjenjivim



situacijama života razumjeli kako
ljudskom radu dati forma Christi.
„Dok obavljate svoj posao, kakav god
on bio, djeco moja, ispitajte se da
vidite, u Božjoj prisutnosti, je li duh
koji nadahnjuje vaš rad zapravo
kršćanski duh, imajući na umu da
promjenjive povijesne okolnosti (s
promjenama koje unose u
konfiguraciju društva) mogu
uzrokovati da ono što je bilo
pravedno i dobro u danom trenutku
to prestane biti“ (Pismo 29, br. 18).
Još uvijek na putu prema gradu
Božjemu, kršćani su po svom krsnom
pozivu pozvani graditi grad čovjeka
(usp. Prijatelji Božji, br. 210). Stoga
trebamo dati veliku vrijednost svim
dimenzijama koje pridonose
ljudskom napretku: znanju,
tehnologiji, umjetnosti, znanosti (usp.
Brazda, br. 293).

Pozitivna vizija ljudskog napretka i
znanstvenog istraživanja (rezultat
promatranja rada kao sudjelovanja u



Božjem planu za svijet) ne previđa
legitimnu zabrinutost za etička
pitanja koja znanstveni i tehnički
napredak mogu pokrenuti. Ali
kršćanski duh dovodi do
usmjeravanja pozornosti prije svega
na rast kreposti kod onih koji rade,
kako bi mogli djelovati odgovorno u
traženju istine i dobra. To
podrazumijeva postizanje zrele
sinteze između vjere i razuma, etike i
tehnologije, znanstvenog napretka i
istinskog ljudskog napretka. To je
nastojanje nadahnuto kršćanskim
optimizmom i žarkom ljubavlju
prema svijetu koji je, dobro stvoren
od Boga, povjeren brizi muškaraca i
žena da ga svojim radom usavrše
(usp. Razgovori, br. 23, 116-117).

"Gospodin je htio da mi, njegova
djeca, koji smo primili dar vjere,
navijestimo izvorni optimistični
pogled na stvaranje, “ljubav prema
svijetu” koja kuca u poruci
kršćanstva.



- Prema tome, u tvom
profesionalnom radu ne smije
nikada nedostajati poleta, kao ni u
tvom zauzimanju oko izgradnje
zemaljskog grada." (Kovačnica, br.
703).

Kao otac posebnog puta u Crkvi i
novog temelja, pogled svetog
Josemarije na ulogu ljudskog rada u
Božjim planovima odražava se ne
samo u njegovim obilnim učenjima o
duhovnom i teološkom značenju
rada, već i u brojnim apostolskim
pothvatima koje je on nadahnuo i
koje su njegovi sinovi i kćeri
pokrenuli diljem svijeta.

Prenošenje pozitivne vizije
dostojanstva rada, poput one koju su
nam ostavili u nasljeđe spisi i
propovijedanje osnivača Opusa Dei,
ima važne posljedice za muškarce i
žene danas. Zapravo, posao je i dalje
polje napetosti i izazova: rađa sukobe
u pokušajima usklađivanja profesije i



obiteljskog života, kao i u
pronalaženju prave ravnoteže
između vremena i truda koji se ulažu
u posao i ostatka koji svatko od njih
zahtijeva. To su pitanja s kojima se
treba suočiti i riješiti. Štoviše, etički
život utemeljen na pravdi postaje
težak u okruženju odnosa koji su
često obilježeni sebičnošću,
samodokazivanjem i pretjeranom
težnjom za profitom.

Sve nam to omogućuje razumjeti
zašto, u povijesti obilježenoj ljudskim
grijehom, suradnja u zadaći
dovođenja svijeta stvorenog in statu
viae do njegove pune savršenosti
također podrazumijeva
preuređivanje onoga što je
poremećeno, liječenje onoga što je
grijeh ranio. Ukratko, to znači
sudjelovati u Kristovu djelu
otkupljenja (usp. Susret s Kristom,
br. 65, 183). To sudjelovanje je samo
po sebi Božji dar i postaje moguće
samo kada svatko u vlastitom životu



odbaci grijeh i živi u milosti, kao
dijete Božje vođeno Duhom.

Sljedeći članak u ovoj seriji ponudit
će neka razmišljanja o povijesnoj
dimenziji ljudske djelatnosti,
smještajući rad na raskrižje između
stvaranja i otkupljenja.

Ovu seriju koordinira prof. Giuseppe
Tanzella-Nitti. Među suradnicima su i
profesori na Papinskom sveučilištu
Svetog Križa (Rim).

[1] Jose Luis Illanes, La sanctificación
del trabajo (1980.); “Trabajo” (2013.),
u Diccionario de san Josemaría
Escrivá de Balaguer; Ante Dios y en el
mundo. Apuntes para una teología
del trabajo (1997.); Pedro Rodríguez,
Vocación, trabajo, contemplación
(1986.); Ernst Burkhart - Javier
López, Običan život i svetost u učenju
svetog Josemarije, sv. III, pogl. 7



(2013.); G. Faro, Il lavoro
nell’insegnamento del Beato
Josemaría Escrivá (2000.); Antonio
Aranda, “Identidad cristiana y
configuración del mundo” (2002), u
La grandezza della vita quotidiana,
sv. 1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/put-prema-stotoj-
obljetnici-4-uloga-ljudskog-rada-u-
bozjem-planu-za-svijet/ (6.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-4-uloga-ljudskog-rada-u-bozjem-planu-za-svijet/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-4-uloga-ljudskog-rada-u-bozjem-planu-za-svijet/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-4-uloga-ljudskog-rada-u-bozjem-planu-za-svijet/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-prema-stotoj-obljetnici-4-uloga-ljudskog-rada-u-bozjem-planu-za-svijet/

	Put do stote obljetnice (4): uloga ljudskog rada u Božjem planu za svijet

