
opusdei.org

Put otkupljenja: od
grijeha do milosti

"Milost je mnogo moćnija od
grijeha, jer 'gdje se grijeh
povećao, milost je još više
obilovala'."

19.10.2022.

Nakon što su Adam i Eva jeli plod sa
zabranjenog stabla, Bog je istjerao
čovjeka iz raja; a na istoku edenskog
vrta postavio je kerubine i plameni
mač koji se okretao na sve strane, da
čuvaju put do stabla života (Post
3,24). Tako je započela drama ljudske
povijesti. Muškarac i žena od tada će



lutati kao prognanici iz svoje prave
domovine, čija je glavna
karakteristika bila zajednica s
Bogom. Kao što je Dante tako
prikladno izrazio na početku svoje
Božanstvene komedije: "Na pola puta
kroz naš životni put / probudio sam
se i našao se u mračnoj šumi / jer
sam skrenuo s pravog puta."[1]
Međutim, ovo putovanje nije noć bez
svjetla. Bog je također izgovorio ton
nade: postavit ću neprijateljstvo
između tebe i žene, između roda
tvojega i roda njezina; on će ti glavu
gaziti, a ti ćeš mu vrebati petu (usp.
Post 3,15). Kristov dolazak označit će
prijelaz iz grijeha u život milosti.

Izvorna "krivnja"

Spoznaja Boga je ono što rađa osjećaj
grijeha, a ne obrnuto. Ne možemo
razumjeti istočni grijeh i njegove
posljedice sve dok ne uspijemo
cijeniti, prije svega, Božju dobrotu u
stvaranju čovječanstva, kao i veličinu



naše sudbine. Katekizam Katoličke
Crkve kaže: „Prvi čovjek nije samo
stvoren dobrim, nego je također
uspostavljen u prijateljstvu sa svojim
Stvoriteljem i u skladu sa samim
sobom i sa stvorenjem oko sebe, u
stanje koje bi bilo nadmašeno samo
slavom novog stvaranja u Kristu.”[2]

Grijeh Adama i Eve stvorio je duboku
pukotinu u unutarnjem jedinstvu
ljudskog bića. Poslušnost ljudske
volje božanskoj Volji bila je kao
„ključni kamen" koji je podupirao
sklad između tjelesnih i duhovnih
sposobnosti ljudske prirode; kada je
poremećena neposlušnošću naših
prvih roditelja, cijela se građevina
srušila. Kao posljedica toga, „sklad u
kojem su se našli, zahvaljujući
izvornoj pravdi, sada je uništen:
kontrola duhovnih sposobnosti duše
nad tijelom je razbijena."[3]

Taj se prvi grijeh naziva „iskonski
grijeh” i prenosi se, zajedno s



ljudskom naravi, s roditelja na
njihovu djecu, s jedinom iznimkom,
posebnom božanskom povlasticom,
Blažene Djevice Marije. Neposluhom
jednog čovjeka mnogi su postali
grešnici (Rim 5,19), kaže sveti Pavao.
Svakako, ova stvarnost je teško
razumljiva, čak pomalo skandalozna
za moralno razmišljanje našeg
vremena: „Ako ja sam nisam ništa
učinio, zašto bih bio optužen za ovaj
grijeh?"

Katekizam Katoličke Crkve rješava
ovu zabrinutost: “To je grijeh koji će
se prenijeti širenjem na cijelo
čovječanstvo, to jest prijenosom
ljudske naravi lišene izvorne svetosti
i pravednosti. I zato se istočni grijeh
naziva 'grijehom' samo u analognom
smislu[4]: to je 'ugovoreni' a ne
'počinjeni' grijeh – stanje, a ne
čin.”[5] Razmišljajući o tome kako
bolje shvatiti ovu stvarnost, Ronald
Knox je napisao: „Uštedjelo bi muke
kad bismo se svi složili da istočni



grijeh nazovemo 'iskonskom
krivnjom'. Budući da je grijeh, u umu
običnog čovjeka, nešto što on sam
počini, dok je krivnja nešto u što se
može uključiti bez svoje krivnje.” [6]

I to je slučaj s istočnim grijehom.
Naši praroditelji sagriješili su i kao
rezultat toga izgubili izvornu svetost
i pravednost koju im je Bog dao;
njihova priroda je ostala „ranjena u
prirodnim silama koje su joj vlastite,
podložna neznanju, patnji i vlasti
smrti, i sklona grijehu."[7] Budući da
nitko ne može ostaviti kao baštinu
ono što više ne posjeduje, Adam i Eva
nam nisu mogli ostaviti ono što su
oni izgubili: stanje izvorne svetosti i
pravednosti te cjelovitost ljudske
naravi. Prenijeli su nam ljudsku
narav kakva je bila u tom trenutku,
ranjena grijehom. Kao što je sveti
Augustin rekao: „Ništa drugo se nije
moglo roditi od njih osim onoga što
su oni sami bili. Njihova se narav
pogoršala u skladu s veličinom osude



njihova grijeha, tako da je ono što je
postojalo kao kazna kod onih koji su
prvi zgriješili, postalo prirodna
posljedica u njihovoj djeci.”[8]

Stoga je istočni grijeh uzrok stanja u
kojem se nalazimo, zbog narušene
baštine koju smo primili. Ali kao što
Katekizam kaže, „iskonski grijeh
nema karakter osobne pogreške ni u
jednom od Adamovih potomaka." [9]
Svi mi dolazimo na svijet pogođeni
njegovim posljedicama, naime,
određenim neznanjem u našem
intelektu, životu obilježen patnjom,
podložnosti vlasti smrti i voljom
sklonom grijehu i potezanju
neurednih strasti. Svatko je iskusio
tu rascjepkanost, tu nekoherentnost i
unutarnju slabost. Koliko često
odlučimo nešto učiniti, samo da
bismo shvatili da to nije dobro raditi:
odluka da se zdravo hranimo, da
svakodnevno posvetimo vrijeme
učenju jezika, da se nježnije
odnosimo prema svojoj djeci, da se



ne ljutimo na roditelja ili supružnika,
da se ne žalimo na svoj rad, da
pomognemo siromahu ili bolesnoj
osobi, da velikodušno pratimo
najugroženije, da o drugima
govorimo dobro i radujemo se
njihovim uspjesima, da gledamo na
druge osobe i svijet oko sebe s čistim
srcem... A da ne spominjemo sve
prilike kada činimo upravo ono što
ne želimo: ponesemo se izljevom
neopravdanog bijesa; prepuštanje
lijenosti, umjesto služenja s ljubavlju;
pribjegavanje laži, kako ne bi
izgledalo loše; popuštanje
radoznalosti na internetu...

Također doživljavamo tiraniju želja
koje, žestoko tražeći prividno,
ograničeno dobro (određeno
zadovoljstvo, privilegiju, moć, slavu,
novac, itd.), povlače za sobom
oslabljenu volju. Čineći to, one
odvraćaju volju od istinskog i
cjelovitog dobra ljudske osobe:
postizanje sreće sudjelovanjem u



Božjem životu. Na isti način, intelekt,
koji bi trebao djelovati kao svjetlo
koje ukazuje na naš pravi životni cilj,
zamračen je i izlaže se opasnosti da
postane puki instrument za
postizanje onoga što je volja
porobljena neurednom željom već
odlučila tražiti.

Ali nije sve u čovjeku prokleto,
daleko od toga. Ljudska priroda nije
potpuno iskvarena i zadržala je svoju
suštinsku dobrotu. Dolazimo na
svijet sa „sjemenom" svih vrlina, koje
se trebaju razvijati korištenjem naše
slobode, pod utjecajem Božje milosti i
uz pomoć drugih. Zapravo, vrlina je
više u skladu s onim što doista jesmo
nego grijeh, koji je uvijek čin protiv
prirode, „samoubilački čin.”[10] Kao
što je Benedikt XVI. izrazio: „Ljudi
kažu: 'lagao je, ali to je samo čovjek,
ukrao ga je, ali to je samo čovjek.' Ali
ovo zapravo nije biti čovjek. Biti
čovjek znači biti velikodušan, biti
dobar, biti pravedan.”[11]



Od ropstva do oslobođenja

U korijenu svakog grijeha je neka
sumnja u Boga, sumnja da nas
možda On ne želi ili ne može učiniti
sretnima: „Je li On stvarno tako
dobar kao što tvrdi da jest? Ne vara li
nas?" Je li Bog rekao: Ne jedite ni s
jednog drveta u vrtu? (Post 3,1), pita
zmija Evu. Kad ona odgovori da nije,
da im je Bog zabranio da jedu samo
sa stabla usred vrta kako ne bi umrli,
zmija joj u srce sije otrov
nepovjerenja: Nećeš umrijeti. Jer zna
Bog da će vam se oči otvoriti kad od
njega budete jeli, i bit ćete kao Bog
koji poznaje dobro i zlo (Post 3,4-5). U
stvarnosti, iza ovog lažnog obećanja
o bezgraničnoj slobodi, o apsolutnoj
autonomiji volje (što je stvorenju
nemoguće), krije se velika laž. Jer
kada sami pokušavamo odlučiti što
bi naša volja željela, bez oslanjanja
na Božju pomoć i vodstvo, stvara se
kora zla koja nas zarobljava i okiva, i



koja nas sprječava da budemo sretni
jer nas odvaja od Boga.

Grijeh je uvijek prisutna mogućnost
budući da smo slobodni; samo
njegovo postojanje ovisi o našoj
slobodi, ali na kraju ubija slobodu.
Obećava puno, a donosi samo tugu i
bol. To je prijevara koja nas čini
robovima grijeha (Rim 6,17). „Zlo nije
stvorenje, već nešto poput parazitske
biljke. Živi od onoga što otme od
drugih i na kraju ubije samu sebe,
baš kao što to čini parazitska biljka,
kada zgrabi svog domaćina i ubije
ga.”[12]

Grijeh je ušao u ljudsku povijest
zlouporabom slobode, a lijek za
grijeh također je započeo slobodnom
odlukom. „Neka mi bude po tvojoj
riječi“ (Lk 1,38), izrečeno s punom
slobodom, Gospa otvara novu etapu
u povijesti čovječanstva, puninu
vremena. Sin Božji sišao je na zemlju
da dade svoj život u vrhunskom činu



slobode, rođenom iz Ljubavi: Oče
moj, ako je moguće, neka me
mimoiđe ovaj kalež; ali ne kako ja
hoću, nego kako ti hoćeš (Mt 26,39). I
stoga sada možemo s punom
slobodom odgovoriti na njegov poziv
da živimo u slavi i slobodi djece
Božje (Rim 8,21).

Naša sloboda kao djece Božje
omogućuje nam da dopustimo da nas
naš Gospodin pogleda i izliječi, idući
s poniznošću Onome koji nas iznutra
obnavlja svojom milošću. „Božja
volja nije čovjeku izvana nametnut
zakon koji ga sputava, nego
intrinzična mjera njegove naravi,
mjera koja je urezana u njega i čini
ga slikom Božjom, a time i slobodnim
stvorenjem.”[13] Bog je zapravo Onaj
koji jamči našu slobodu. Oni koji
dopuste da ih Bog voli, koji se uzdaju
u Njega i vjeruju u njegovu Ljubav,
istinski su slobodni. Vjerom se
oslobađamo ograničenja koja nam
nameću sumnja, laži, sljepoća i



besmisleni svijet. Kroz nadu se
rastapaju strah, malodušnost, nemir i
krivnja koji nas vezuju. Kroz
milosrđe ostavljamo za sobom
sebičnost, pohlepu, zaokupljenost
samim sobom, frustraciju i gorčinu
koji ograničavaju opseg našeg života.

Božja milost

Sveti Ivan Pavao II. je u svojoj
posljednjoj knjizi napisao:
„Iskupljenje je božanska granica
nametnuta zlu, iz jednostavnog
razloga što je u njemu zlo radikalno
pobijeđeno dobrom, mržnja
ljubavlju, a smrt uskrsnućem.”[14]
Božji odgovor našim grijesima je
Utjelovljenje Gospodina našega Isusa
Krista i Otkupljenje koje je On
izvršio. Krist je ubijen za naše
prijestupe (Rim 4,25), kaže sveti
Pavao. On nas pomiruje s Bogom,
oslobađa nas od ropstva grijeha i
udjeljuje nam dar milosti, „besplatni
dar koji nam Bog daje da bi nas



učinio sudionicima njegova
trojstvenog života i sposobnima
djelovati po njegovoj ljubavi.”[15] Mi
se nikada ne bismo trebali naviknuti
na ovu stvarnost. Milost je
nezasluženi dar, sudjelovanje u
božanskom životu, uvodi nas u Božju
intimu punu ljubavi i omogućuje
nam da djelujemo na novi način, kao
Božja djeca.

Milost je mnogo moćnija od grijeha,
jer gdje se grijeh povećao, milost je
još više izobilovala (Rim 5,20). U
poznatom romanu glavna junakinja
odlazi u ispovjedaonicu i ispovijeda
grijehe za koje kaže da su vrlo teški.
Ali ispovjednik joj kaže: „Ne, kćeri
moja,” rekao je tihim, gotovo
nečujnim tonom glasa, „nisi
uvrijedila Boga teže nego bezbrojni
drugi ljudi. Nastojte biti ponizni, čak
i kada priznajete svoj grijeh. U vašem
životu jedina velika stvar bila je
milost. Samo je milost uvijek velika.



Grijeh sam po sebi, vlastiti grijeh,
mali je i običan.”[16]

Kao što nas je uvjeravao sveti
Josemaria: „Naš Otac na nebu
oprašta svaku uvredu kada mu se
dijete vrati, kada se pokaje i zamoli
za oprost. Gospodin je tako dobar
Otac da predviđa našu želju za
oproštenjem i dolazi unaprijed k
nama, raširivši svoje ruke
natovarene milošću.”[17] Božja nam
se milost izdašno udjeljuje u molitvi i
sakramentima. A ako se izgubi zbog
teškog grijeha, može se povratiti u
sakramentu pokore.[18]

Jedna od pjesama u liturgiji Časova
glasi: „Gospodine, rosom svoje
milosti izliječi rane naše bolesne
duše, da bismo, potiskujući zle želje,
u suzama žalili svoje grijehe.”[19]
Milost liječi rane grijeha u našoj duši.
Ona usklađuje našu ljudsku volju s
božanskom kroz ljubav prema Bogu,
prosvjetljuje naš intelekt kroz vjeru i



naređuje strastima naš istinski cilj,
podvrgavajući ih razumu. To je lijek
za cijelo naše biće. Ukratko: „Nema
ništa bolje na svijetu nego biti u
milosti Božjoj.”[20]

Neki bi se ljudi mogli zapitati: „Ako je
Božja milost tako moćna, zašto nema
odlučujući učinak na ljude?"
Ponovno se susrećemo s otajstvom
ljudske slobode. „Milost prethodi,
priprema i izaziva naš slobodni
odgovor. Ona odgovara na duboke
čežnje ljudske slobode, poziva na
njezinu suradnju i vodi slobodu
prema njezinu savršenstvu.”[21] Ali
ne prisiljava našu slobodu. „Onaj koji
te je stvorio bez tebe, neće te spasiti
bez tebe”,[22] rekao je sveti Augustin.
Možda imamo pristup nuklearnoj
elektrani i njezinim tisućama
megavata, ali naša kuća mora biti
spojena na mrežu ako želimo dobiti
energiju potrebnu za svjetlo, toplinu
i druge prednosti. Trebamo otvoriti
svoja srca milosti s poniznošću,



zahvalnošću i kajanjem za svoje
grijehe, i nastojati s ljubavlju
poslušno odgovoriti na njezine
poticaje. I kao što nas papa Franjo
uvjerava, nikada ne bismo trebali
zaboraviti da je „ova bitka slatka, jer
dopušta da se radujemo svaki put
kada Gospodin trijumfira u našim
životima.”[23] Tako ćemo izbjeći
svaki trag voluntarizma, uvijek
svjesni apsolutne prednosti milosti u
našem životu.

Ali također je istina da „u ovom
životu ljudske slabosti nisu potpuno i
jednom zauvijek izliječene
milošću.”[24] „Milost, upravo zato što
se nadovezuje na prirodu, ne čini nas
odjednom nadljudima. Takvo
razmišljanje pokazalo bi preveliko
povjerenje u vlastite sposobnosti...
Ako ne možemo priznati svoju
konkretnu i ograničenu situaciju,
nećemo moći vidjeti stvarne i
moguće korake koje Gospodin od nas
traži u svakom trenutku, jednom kad



smo privučeni i osnaženi njegovim
darom. Milost djeluje u vremenu;
obično nas preuzima i postupno nas
transformira. Ako odbacimo ovu
povijesnu i progresivnu stvarnost,
zapravo možemo odbiti i blokirati
milost, čak i ako je veličamo svojim
riječima.”[25]

Bog jako poštuje našu slobodu. Kao
što je kardinal Ratzinger jednom
rekao: „Mislim da smo doista mogli
vidjeti da je Bog ušao u povijest na
mnogo nježniji način, da tako kažem,
nego što bismo mi željeli. Ali i da je to
njegov odgovor na slobodu. A ako
želimo da Bog poštuje slobodu i
odobrava je kada to čini, onda
moramo također naučiti poštivati i
voljeti blagost njegova
djelovanja”[26] To jest, moramo
voljeti blagost njegove milosti.

[1] Dante Alighieri, Božanstvena
komedija, I. pjevanje, 1-3.



[2] Katekizam Katoličke Crkve, br.
374.

[3] Katekizam Katoličke Crkve, br.
400.

[4] Analogija uključuje odnos
sličnosti između različitih stvari. U
ovom slučaju, analogija znači da se
vidi da istočni grijeh kako nam je
prenesen ima sličnost s grijehom, ali
da se razlikuje od osobnog grijeha.

[5] Katekizam Katoličke Crkve, br.
404.

[6] Knox, Ronald, The Hidden
Stream, Burns i Oates, London 1952.,
str. 164.

[7] Katekizam Katoličke Crkve, br.
405.

[8] Sveti Augustin, Božji grad, knjiga
XIII, III, 1.

[9] Katekizam Katoličke Crkve, br.
405.



[10] Sveti Ivan Pavao II., Apost.
Exhort.Reconciliatio et Paenitentia
(2. prosinca 1984.), br. 15.

[11] Benedikt XVI., Susret sa
župnicima Rimske biskupije, 18.
veljače 2010.

[12] Ratzinger, Joseph, Bog i svijet,
Ignatius Press, San Francisco, 2000.

[13] Benedikt XVI., Homilija, 8.
prosinca 2005.

[14] Sveti Ivan Pavao II., Sjećanje i
identitet, Phoenix 2005.

[15] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, br. 423.

[16] Le Fort, G. Von, Veo Veronica,
Cluny Media, Providence Rhode
Island 2019.

[17] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 64.



[18] Usp. Kompendij Katekizma
Crkve, br. 310.

[19] Latinski hvalospjev Večernje,
utorak 25. sedmice redovitog
vremena.

[20] Sveti Josemaría, Put, br. 286.

[21] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, br. 425.

[22] Propovijed 169, 13.

[23] Papa Franjo, Gaudete et
exsultate (19. ožujka 2018.), br. 158.

[24] Isto, br. 49.

[25] Isto, br. 50.

[26] Ratzinger, Joseph, Salt of the
Earth, Ignatius Press, San Francisco
1996., str. 220.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-

do-milosti/ (11.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-do-milosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-do-milosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-do-milosti/

	Put otkupljenja: od grijeha do milosti

