opusdei.org

Put otkupljenja: od
grijeha do milosti

"Milost je mnogo mocnija od
grijeha, jer 'gdje se grijeh
povecao, milost je jos visSe

obilovala'.

19.10.2022.

Nakon Sto su Adam i Eva jeli plod sa
zabranjenog stabla, Bog je istjerao
Covjeka iz raja; a na istoku edenskog
vrta postavio je kerubine i plameni
mac koji se okretao na sve strane, da
cuvaju put do stabla zivota (Post
3,24). Tako je zapocela drama ljudske
povijesti. Muskarac i Zzena od tada cCe



lutati kao prognanici iz svoje prave
domovine, Cija je glavna
karakteristika bila zajednica s
Bogom. Kao Sto je Dante tako
prikladno izrazio na pocetku svoje
BoZanstvene komedije: "Na pola puta
kroz nas Zivotni put / probudio sam
se i nasao se u mracnoj Sumi/ jer
sam skrenuo s pravog puta."[1]
Medutim, ovo putovanje nije no¢ bez
svjetla. Bog je takoder izgovorio ton
nade: postavit ¢u neprijateljstvo
izmedu tebe i Zene, izmedu roda
tvojega i roda njezina; on Ce ti glavu
gaziti, a ti ¢eS mu vrebati petu (usp.
Post 3,15). Kristov dolazak oznacit ¢e
prijelaz iz grijeha u Zivot milosti.

Izvorna "krivnja"

Spoznaja Boga je ono Sto rada osjecaj
grijeha, a ne obrnuto. Ne moZemo
razumjeti istoCni grijeh i njegove
posljedice sve dok ne uspijemo
cijeniti, prije svega, BoZju dobrotu u
stvaranju Covjecanstva, kao i veli¢inu



nase sudbine. Katekizam KatoliCke
Crkve kaZze: ,,Prvi Covjek nije samo
stvoren dobrim, nego je takoder
uspostavljen u prijateljstvu sa svojim
Stvoriteljem i u skladu sa samim
sobom i sa stvorenjem oko sebe, u
stanje koje bi bilo nadmaseno samo
slavom novog stvaranja u Kristu.”[2]

Grijeh Adama i Eve stvorio je duboku
pukotinu u unutarnjem jedinstvu
ljudskog bica. Poslu$nost ljudske
volje boZanskoj Volji bila je kao
»Kljucni kamen" koji je podupirao
sklad izmedu tjelesnih i duhovnih
sposobnosti ljudske prirode; kada je
poremecena neposlusnoscu nasih
prvih roditelja, cijela se gradevina
srusila. Kao posljedica toga, ,,sklad u
kojem su se nasli, zahvaljujuci
izvornoj pravdi, sada je unisSten:
kontrola duhovnih sposobnosti duse
nad tijelom je razbijena."[3]

Taj se prvi grijeh naziva ,,iskonski
grijeh” i prenosi se, zajedno s



ljudskom naravi, s roditelja na
njihovu djecu, s jedinom iznimkom,
posebnom bozanskom povlasticom,
BlaZene Djevice Marije. Neposluhom
jednog covjeka mnogi su postali
gresnici (Rim 5,19), kaZe sveti Pavao.
Svakako, ova stvarnost je tesko
razumljiva, Cak pomalo skandalozna
za moralno razmiSljanje naseg
vremena: ,,Ako ja sam nisam nista
ucinio, zaSto bih bio optuzen za ovaj
grijeh?"

Katekizam Katolicke Crkve rjeSava
ovu zabrinutost: “To je grijeh koji ce
se prenijeti Sirenjem na cijelo
Covjecanstvo, to jest prijenosom
ljudske naravi liSene izvorne svetosti
i pravednosti. I zato se istoCni grijeh
naziva 'grijehom' samo u analognom
smislu[4]: to je 'ugovoreni' a ne
'‘pocinjeni' grijeh — stanje, a ne
¢in.”[5] RazmiSljajuci o tome kako
bolje shvatiti ovu stvarnost, Ronald
Knox je napisao: ,,UStedjelo bi muke
kad bismo se svi sloZili da istoCni



grijeh nazovemo 'iskonskom
krivnjom'. Buduci da je grijeh, u umu
obi¢nog covjeka, neSto Sto on sam
pocini, dok je krivnja nesto u Sto se
moZe ukljuciti bez svoje krivnje.” [6]

I to je slucaj s isto¢nim grijehom.
NaSsi praroditelji sagrijesili su i kao
rezultat toga izgubili izvornu svetost
i pravednost koju im je Bog dao;
njihova priroda je ostala ,ranjena u
prirodnim silama koje su joj vlastite,
podloZna neznanju, patnji i vlasti
smrti, i sklona grijehu."[7] Buduci da
nitko ne moze ostaviti kao bastinu
ono Sto viSe ne posjeduje, Adam i Eva
nam nisu mogli ostaviti ono Sto su
oni izgubili: stanje izvorne svetosti i
pravednosti te cjelovitost ljudske
naravi. Prenijeli su nam ljudsku
narav kakva je bila u tom trenutku,
ranjena grijehom. Kao $to je sveti
Augustin rekao: ,,NiSta drugo se nije
moglo roditi od njih osim onoga Sto
su oni sami bili. Njihova se narav
pogorsala u skladu s velicinom osude



njihova grijeha, tako da je ono Sto je
postojalo kao kazna kod onih koji su
prvi zgrijesili, postalo prirodna
posljedica u njihovoj djeci.”[8]

Stoga je istocni grijeh uzrok stanja u
kojem se nalazimo, zbog narusSene
bastine koju smo primili. Ali kao Sto
Katekizam kaZe, ,iskonski grijeh
nema karakter osobne pogreske ni u
jednom od Adamovih potomaka." [9]
Svi mi dolazimo na svijet pogodeni
njegovim posljedicama, naime,
odredenim neznanjem u nasem
intelektu, Zivotu obiljeZen patnjom,
podloZnosti vlasti smrti i voljom
sklonom grijehu i potezanju
neurednih strasti. Svatko je iskusio
tu rascjepkanost, tu nekoherentnost i
unutarnju slabost. Koliko Cesto
odluc¢imo nesto uciniti, samo da
bismo shvatili da to nije dobro raditi:
odluka da se zdravo hranimo, da
svakodnevno posvetimo vrijeme
ucenju jezika, da se njeznije
odnosimo prema svojoj djeci, da se



ne ljutimo na roditelja ili supruznika,
da se ne Zalimo na svoj rad, da
pomognemo siromahu ili bolesnoj
osobi, da velikoduS$no pratimo
najugrozenije, da o drugima
govorimo dobro i radujemo se
njihovim uspjesima, da gledamo na
druge osobe i svijet oko sebe s Cistim
srcem... A da ne spominjemo sve
prilike kada ¢inimo upravo ono Sto
ne Zelimo: ponesemo se izljevom
neopravdanog bijesa; prepustanje
lijenosti, umjesto sluzenja s ljubavlju;
pribjegavanje laZi, kako ne bi
izgledalo loSe; popustanje
radoznalosti na internetu...

Takoder dozZivljavamo tiraniju Zelja
koje, Zestoko trazeci prividno,
ograniceno dobro (odredeno
zadovoljstvo, privilegiju, moc, slavu,
novac, itd.), povlace za sobom
oslabljenu volju. Cinedi to, one
odvracaju volju od istinskog i
cjelovitog dobra ljudske osobe:
postizanje srece sudjelovanjem u



BoZjem Zivotu. Na isti nacin, intelekt,
koji bi trebao djelovati kao svjetlo
koje ukazuje na na$ pravi zZivotni cilj,
zamracen je i izlaZe se opasnosti da
postane puki instrument za
postizanje onoga Sto je volja
porobljena neurednom Zeljom vec
odlucila traziti.

Ali nije sve u ¢ovjeku prokleto,
daleko od toga. Ljudska priroda nije
potpuno iskvarena i zadrzala je svoju
sustinsku dobrotu. Dolazimo na
svijet sa ,,sjemenom" svih vrlina, koje
se trebaju razvijati koriStenjem naSe
slobode, pod utjecajem BoZje milosti i
uz pomoc¢ drugih. Zapravo, vrlina je
viSe u skladu s onim Sto doista jesmo
nego grijeh, koji je uvijek ¢in protiv
prirode, ,samoubilacki ¢in.”[10] Kao
Sto je Benedikt XVI. izrazio: , Ljudi
kazu: 'lagao je, ali to je samo Covjek,
ukrao ga je, ali to je samo covjek." Ali
ovo zapravo nije biti Covjek. Biti
Covjek znaci biti velikoduS$an, biti
dobar, biti pravedan.”[11]



Od ropstva do oslobodenja

U korijenu svakog grijeha je neka
sumnja u Boga, sumnja da nas
mozda On ne Zeli ili ne moZe uciniti
sretnima: ,Je li On stvarno tako
dobar kao Sto tvrdi da jest? Ne vara li
nas?" Je li Bog rekao: Ne jedite ni s
jednog drveta u vrtu? (Post 3,1), pita
zmija Evu. Kad ona odgovori da nije,
da im je Bog zabranio da jedu samo
sa stabla usred vrta kako ne bi umrli,
zmija joj u srce sije otrov
nepovjerenja: NeceS umrijeti. Jer zna
Bog da ¢e vam se oci otvoriti kad od
njega budete jelj, i bit Cete kao Bog
koji poznaje dobro i zlo (Post 3,4-5). U
stvarnosti, iza ovog laznog obecanja
0 bezgranicnoj slobodi, o apsolutnoj
autonomiji volje (Sto je stvorenju
nemoguce), krije se velika laz. Jer
kada sami pokusavamo odluciti Sto
bi nasa volja Zeljela, bez oslanjanja
na BoZju pomo¢ i vodstvo, stvara se
kora zla koja nas zarobljava i okiva, 1



koja nas sprjeCava da budemo sretni
jer nas odvaja od Boga.

Grijeh je uvijek prisutna mogucnost
buduéi da smo slobodni; samo
njegovo postojanje ovisi o nasoj
slobodi, ali na kraju ubija slobodu.
Obecava puno, a donosi samo tugu i
bol. To je prijevara koja nas €ini
robovima grijeha (Rim 6,17). ,,Zlo nije
stvorenje, ve¢ neSto poput parazitske
biljke. Zivi od onoga $to otme od
drugih i na kraju ubije samu sebe,
bas kao Sto to ¢ini parazitska biljka,
kada zgrabi svog domacina i ubije
ga.”[12]

Grijeh je uSao u ljudsku povijest
zlouporabom slobode, a lijek za
grijeh takoder je zapoceo slobodnom
odlukom. ,,Neka mi bude po tvojoj
rije¢i“ (Lk 1,38), izre¢eno s punom
slobodom, Gospa otvara novu etapu
u povijesti Covjecanstva, puninu
vremena. Sin BoZji siSao je na zemlju
da dade svoj Zivot u vrhunskom ¢inu



slobode, rodenom iz Ljubavi: Oce
moj, ako je moguce, neka me
mimoide ovaj kalez; ali ne kako ja
ho¢u, nego kako ti hoce$ (Mt 26,39). I
stoga sada mozZemo s punom
slobodom odgovoriti na njegov poziv
da Zivimo u slavi i slobodi djece
BoZje (Rim 8,21).

Nasa sloboda kao djece BoZje
omogucuje nam da dopustimo da nas
nas Gospodin pogleda i izlijeci, iduci
s poniznoS¢u Onome Kkoji nas iznutra
obnavlja svojom miloS¢u. ,,BoZja
volja nije Covjeku izvana nametnut
zakon koji ga sputava, nego
intrinzi¢na mjera njegove naravi,
mjera koja je urezana u njega i ¢ini
ga slikom BozZjom, a time i slobodnim
stvorenjem.”[13] Bog je zapravo Onaj
koji jamci naSu slobodu. Oni koji
dopuste da ih Bog voli, koji se uzdaju
u Njega i vjeruju u njegovu Ljubav,
istinski su slobodni. Vjerom se
oslobadamo ogranicCenja koja nam
namecu sumnja, lazi, sljepoca i



besmisleni svijet. Kroz nadu se
rastapaju strah, malodus$nost, nemir i
krivnja koji nas vezuju. Kroz
milosrde ostavljamo za sobom
sebi¢nost, pohlepu, zaokupljenost
samim sobom, frustraciju i gorc¢inu
koji ogranicavaju opseg naseg Zivota.

BoZja milost

Sveti Ivan Pavao II. je u svojoj
posljednjoj knjizi napisao:
»Iskupljenje je bozanska granica
nametnuta zlu, iz jednostavnog
razloga $to je u njemu zlo radikalno
pobijedeno dobrom, mrznja
ljubavlju, a smrt uskrsnucem.”[14]
BoZji odgovor nasim grijesima je
Utjelovljenje Gospodina nasSega Isusa
Krista i Otkupljenje koje je On
izvrs$io. Krist je ubijen za naSe
prijestupe (Rim 4,25), kaZe sveti
Pavao. On nas pomiruje s Bogom,
oslobada nas od ropstva grijeha i
udjeljuje nam dar milosti, ,besplatni
dar koji nam Bog daje da bi nas



ucinio sudionicima njegova
trojstvenog Zivota i sposobnima
djelovati po njegovoj ljubavi.”[15] Mi
se nikada ne bismo trebali naviknuti
na ovu stvarnost. Milost je
nezasluzeni dar, sudjelovanje u
boZanskom Zivotu, uvodi nas u Bozju
intimu punu Jjubavi i omogucuje
nam da djelujemo na novi nacin, kao
BoZja djeca.

Milost je mnogo mocnija od grijeha,
jer gdje se grijeh povecao, milost je
jos viSe izobilovala (Rim 5,20). U
poznatom romanu glavna junakinja
odlazi u ispovjedaonicu i ispovijeda
grijehe za koje kaZe da su vrlo teski.
Ali ispovjednik joj kaze: ,Ne, kceri
moja,” rekao je tihim, gotovo
necujnim tonom glasa, ,,nisi
uvrijedila Boga teZe nego bezbrojni
drugi ljudi. Nastojte biti ponizni, ¢ak
i kada priznajete svoj grijeh. U vaSem
zivotu jedina velika stvar bila je
milost. Samo je milost uvijek velika.



Grijeh sam po sebi, vlastiti grijeh,
mali je i obican.”[16]

Kao Sto nas je uvjeravao sveti
Josemaria: ,Nas Otac na nebu
oprasta svaku uvredu kada mu se
dijete vrati, kada se pokaje i zamoli
za oprost. Gospodin je tako dobar
Otac da predvida nasu Zelju za
oproStenjem i dolazi unaprijed k
nama, rasirivsi svoje ruke
natovarene milo$c¢u.”[17] BoZja nam
se milost izdasno udjeljuje u molitvi i
sakramentima. A ako se izgubi zbog
teSkog grijeha, mozZe se povratiti u
sakramentu pokore.[18]

Jedna od pjesama u liturgiji Casova
glasi: ,,Gospodine, rosom svoje
milosti izlije¢i rane naSe bolesne
duse, da bismo, potiskujuci zle Zelje,
u suzama zalili svoje grijehe.”[19]
Milost lijeci rane grijeha u nasoj dusi.
Ona uskladuje nasu Jjudsku volju s
boZanskom kroz ljubav prema Bogu,
prosvjetljuje nas intelekt kroz vjeru i



nareduje strastima nas istinski cilj,
podvrgavajuéi ih razumu. To je lijek
za cijelo naSe bice. Ukratko: ,Nema
niSta bolje na svijetu nego biti u
milosti BoZjoj.”[20]

Neki bi se ljudi mogli zapitati: ,,Ako je
BoZja milost tako moc¢na, zasSto nema
odlucujudi ucinak na ljude?"”
Ponovno se susrecemo s otajstvom
ljudske slobode. ,,Milost prethodi,
priprema iizaziva na$ slobodni
odgovor. Ona odgovara na duboke
CeZznje ljudske slobode, poziva na
njezinu suradnju i vodi slobodu
prema njezinu savrSenstvu.”[21] Ali
ne prisiljava nasu slobodu. ,,Onaj koji
te je stvorio bez tebe, nece te spasiti
bez tebe”,[22] rekao je sveti Augustin.
MoZda imamo pristup nuklearnoj
elektrani i njezinim tisu¢ama
megavata, ali nasa kuca mora biti
spojena na mreZu ako Zelimo dobiti
energiju potrebnu za svjetlo, toplinu
1 druge prednosti. Trebamo otvoriti
svoja srca milosti s poniznoscu,



zahvalnoS$cu i kajanjem za svoje
grijehe, i nastojati s ljubavlju
poslusno odgovoriti na njezine
poticaje. I kao Sto nas papa Franjo
uvjerava, nikada ne bismo trebali
zaboraviti da je ,,ova bitka slatka, jer
dopusta da se radujemo svaki put
kada Gospodin trijumfira u nasim
zivotima.”[23] Tako ¢emo izbjeci
svaki trag voluntarizma, uvijek
svjesni apsolutne prednosti milosti u
naSem Zivotu.

Ali takoder je istina da ,,u ovom
Zivotu ljudske slabosti nisu potpuno i
jednom zauvijek izlijeCene
miloScu.”[24] ,Milost, upravo zato Sto
se nadovezuje na prirodu, ne ¢ini nas
odjednom nadljudima. Takvo
razmiSljanje pokazalo bi preveliko
povjerenje u vlastite sposobnosti...
Ako ne moZemo priznati svoju
konkretnu i ogranicenu situaciju,
necemo moci vidjeti stvarne i
moguce korake koje Gospodin od nas
trazi u svakom trenutku, jednom kad



smo privuceni i osnazeni njegovim
darom. Milost djeluje u vremenu;
obiCno nas preuzima i postupno nas
transformira. Ako odbacimo ovu
povijesnu i progresivnu stvarnost,
zapravo mozemo odbiti i blokirati
milost, ¢ak i ako je velicamo svojim
rijeCima.”[25]

Bog jako postuje nasu slobodu. Kao
Sto je kardinal Ratzinger jednom
rekao: ,,Mislim da smo doista mogli
vidjeti da je Bog uSao u povijest na
mnogo njezniji nacin, da tako kazem,
nego Sto bismo mi Zeljeli. Aliida je to
njegov odgovor na slobodu. A ako
Zelimo da Bog poStuje slobodu i
odobrava je kada to Cini, onda
moramo takoder nauciti postivati i
voljeti blagost njegova
djelovanja”[26] To jest, moramo
voljeti blagost njegove milosti.

[1] Dante Alighieri, BoZanstvena
komedija, I. pjevanje, 1-3.



[2] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
374.

[3] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
400.

[4] Analogija ukljucuje odnos
slicnosti izmedu razlicitih stvari. U
ovom slucaju, analogija znaci da se
vidi da isto¢ni grijeh kako nam je
prenesen ima slicnost s grijehom, ali
da se razlikuje od osobnog grijeha.

[5] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
404.

[6] Knox, Ronald, The Hidden
Stream, Burns i Oates, London 1952.,
str. 164.

[7] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
405.

[8] Sveti Augustin, BoZji grad, knjiga
XIIL, 111, 1.

[9] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
405.



[10] Sveti Ivan Pavao II., Apost.
Exhort.Reconciliatio et Paenitentia
(2. prosinca 1984.), br. 15.

[11] Benedikt XVI., Susret sa
Zupnicima Rimske biskupije, 18.
veljace 2010.

[12] Ratzinger, Joseph, Bog i svijet,
Ignatius Press, San Francisco, 2000.

[13] Benedikt XVI., Homilija, 8.
prosinca 2005.

[14] Sveti Ivan Pavao II., Sjecanje i
identitet, Phoenix 2005.

[15] Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, br. 423.

[16] Le Fort, G. Von, Veo Veronica,
Cluny Media, Providence Rhode
Island 2019.

[17] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 64.



[18] Usp. Kompendij Katekizma
Crkve, br. 310.

[19] Latinski hvalospjev VecCernje,
utorak 25. sedmice redovitog
vremena.

[20] Sveti Josemaria, Put, br. 286.

[21] Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, br. 425.

[22] Propovijed 169, 13.

[23] Papa Franjo, Gaudete et
exsultate (19. oZzujka 2018.), br. 158.

[24] Isto, br. 49.
[25] Isto, br. 50.

[26] Ratzinger, Joseph, Salt of the
Earth, Ignatius Press, San Francisco
1996., str. 220.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-
do-milosti/ (11.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-do-milosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-do-milosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-otkupljenja-od-grijeha-do-milosti/

	Put otkupljenja: od grijeha do milosti

