
opusdei.org

Put kontemplacije

Krenuti putem kontemplacije
usred svakodnevnog života
znači dopustiti Duhu Svetome
da oblikuje Krista u nama, tako
da se Njegovo lice odražava u
našoj osobnosti.

28.02.2019.

Vrednota koju Evanđelja ističu o
Isusovom ispunjenju svoje misije jest
koliko često On pribjegava molitvi.
Ritam Njegove službe označen je
vremenima kada se On okreće Ocu.
Isus moli prije svoga krštenja (usp.
Lk 3,11), noć prije odabira



Dvanaestorice (usp. Lk 6,12), na
planini prije Preobraženja (usp. Lk
9,28), u Maslinskom vrtu dok se
priprema na muku (usp. Lk
22,41-44). Naš je Gospodin provodio
mnogo vremena u molitvi: za
sumraka, ili cijelu noć, ili vrlo rano
ujutro, ili usred dana i intenzivnog
propovijedanja. Zapravo, neprestano
se molio i stalno podsjećao svoje
učenike kako valja svagda moliti i
nikada ne sustati (Lk 18,1)

Zašto ovakav primjer i ustrajnost
našeg Gospodina? Zašto je molitva
tako potrebna? U stvarnosti, molitva
odgovara najintimnijim željama
svakog ljudskog bića, stvorena da
uđe u dijalog s Bogom i da promišlja,
kontemplira o Njemu. No, molitva je,
prije svega, dar od Boga, dar koji
nam On nudi: “ Živi i istinski Bog
neumorno poziva svaku osobu na taj
tajanstveni susret poznat kao
molitva. U molitvi uvijek je na prvom
mjestu vjerna Božja inicijativa



ljubavi; naš prvi korak, uvijek je
odgovor.” [1]

Da bismo oponašali Krista i
sudjelovali u Njegovu životu,
moramo biti duše molitve.
Kontemplacijom Božjeg otajstva,
otkrivenog u Isusu Kristu, naš se
život postupno pretvara u njegov.
Riječi svetog Pavla Korinćanima
postaju stvarnost: A svi mi, koji
otkrivenim licem odrazujemo slavu
Gospodnju, po Duhu se Gospodnjem
preobražavamo u istu sliku - iz slave u
slavu. (2 Kor 3,18). Poput svetog
Pavla svi su kršćani pozvani
odražavati Kristovo lice u svojim
osobinama: biti apostoli, glasnici
Božje ljubavi, koja se osobno
doživljava tijekom vremena
provedenog u molitvi. Zato moramo
“produbiti našu kontemplativnu
molitvu usred svijeta, sredine koje
živimo i pomoći drugima da hode
putem kontemplacije.” [2]



Prihvaćanje Božjeg dara

Apostol raste u ritmu molitve, a
kontemplacija je polazna točka za
rast u želji za evangelizacijom. Kao
što nas Papa podsjeća: “Najbolji
poticaj za dijeljenje Evanđelja dolazi
od kontemplacije Evanđelja s
ljubavlju, zadržavanja nad njegovim
stranicama i čitanja srcem. Ako mu
se tako približimo, njegova će nas
ljepota zadiviti i stalno
uzbuđivati.” [3] Stoga trebamo steći
“kontemplativni duh koji nam može
pomoći da uvijek iznova shvatimo da
nam je povjereno blago koje nas čini
boljim, više ljudskim, te nam pomaže
voditi novi život. Ne postoji ništa
dragocjenije što možemo drugima
dati.”[4]

Evanđelja nas uvode u različite osobe
čiji susret s Kristom mijenja njihov
život i čini ih nositeljima spasiteljske
poruke Gospodina. Jedna od njih je
Samarijanka koja, kao što sveti Ivan



pripovijeda, samo želi uzeti vodu iz
bunara gdje Isus sjedi i odmara. On
je taj koji započinje dijalog: Daj mi
piti (Iv 4,7). U početku, Samarijanka
nije baš voljna nastaviti razgovor: 
Kako ti, Židov, išteš piti od mene,
Samarijanke? (Iv 4,9). Ali naš Gospod
učini da ona vidi da je, u stvarnosti,
zapravo On voda koju ona traži: Kad
bi znala dar Božji… (Iv 4,10); A tko
bude pio vode koju ću mu ja dati, ne,
neće ožednjeti nikada: voda koju ću
mu ja dati postat će u njemu izvorom
vode koja struji u život vječni. (Iv
4,14).

Nakon što je dopro do srce
Samarijanke, Krist jasno i
jednostavno otkriva da poznaje
njezinu prošlost (usp. 4:17-18). Ali to
čini s tako velikom ljubavlju da se
ona ne osjeća obeshrabreno ili
odbačeno. Naprotiv, Isus je uvodi u
novi život, novi svijet nade jer je
došao trenutak pomirenja, trenutak
kada se vrata molitve otvaraju svim



muškarcima i ženama: Vjeruj mi,
ženo, dolazi čas kad se nećete klanjati
Ocu ni na ovoj gori ni u Jeruzalemu…
ali dolazi čas - sada je! - kad će se
istinski klanjatelji klanjati Ocu u duhu
i istini jer takve upravo klanjatelje
traži Otac (Iv 4,21.23).

U svom dijalogu s Isusom,
Samarijanka otkriva istinu o Bogu i o
svom vlastitom životu. Ona prihvaća
Božji dar i radikalno se obraća. Stoga
je Crkva u ovom odlomku iz
Evanđelja vidjela jednu od
najizrazitijih slika molitve: “Isus
žeđa; Njegovo traženje proizlazi iz
dubine Božje želje za nama. Bilo da
to shvaćamo ili ne, molitva je susret
Božje žeđi s našom. Bog žeđa za tim
da mi možemo žeđati za njim.”[5]
Molitva je znak Božje inicijative, koja
odlazi u potragu za nama i čeka naš
odgovor da nas učini Njegovim
prijateljima. Ponekad se može činiti
da smo mi ti koji preuzimamo
inicijativu da posvetimo vrijeme



molitvi, ali u stvarnosti to je odgovor
na Božji poziv. Molitva je uistinu
uzajamni poziv: Bog me traži i čeka
me, a ja trebam Boga i tražim Ga.

Vrijeme za Boga

Muškarci i žene žeđaju za Bogom,
iako to često ne shvaćaju, pa čak i
odbijaju ići na izvore žive vode,
vremena posvećena molitvi. Priča o
Samarijanki ponavlja se u mnogim
dušama. Isus traži malo pozornosti i
pokušava započeti dijalog u srcu
osobe, u trenutku koji se možda čini
nepravovremenim. Te dnevne
minute mogu nam se činiti previše;
nema im mjesta u tako tijesnom
rasporedu! Ali kada dopustimo da
nas Gospodin privuče u
kontemplativni dijalog, otkrivamo da
molitva nije nešto što ja činim za
Boga, već prije svega dar koji mi Bog
daje i koji je jednostavno
dobrodošao.



Posvetiti vrijeme Gospodinu nije
samo još jedan posao na popisu
obveza, ili još jedan teret na već
zahtjevnom rasporedu. To je prije
prihvaćanje beskrajno vrijednog
dara, dragocjenog bisera ili skrivenog
blaga usred našeg normalnog
svakodnevnog života koji trebamo
brižno njegovati.

Izbor kada moliti ovisi o volji koja
želi biti osvojena ljubavlju; molitva
se ne radi kada imamo viška
vremena, već kada moramo iznaći
vrijeme za nju. Kada je molitva
ostavljena za praznine koje se mogu
pojaviti u dnevnom rasporedu osobe,
vjerojatno neće biti učinjena
redovito. Izbor kada posvetiti
vrijeme molitvi otkriva tajne srca
osobe; pokazuje mjesto koje ljubav za
Boga zauzima u hijerarhiji naših
svakodnevnih interesa.[6]

Molitva je uvijek moguća. Vrijeme
kršćana pripada uskrslom Kristu,



koji je s nama svaki dan (usp. Mt
28:20). Najčešća kušnja za
odustajanje od molitve je određeni
nedostatak vjere, koji pokazuje naše
istinske sklonosti: “Kad počnemo
moliti, tisuću napora ili briga smatra
se hitnim ciljem i prioritetom; opet,
to je trenutak istine za srce: što je
njegova prava ljubav?”[7] Naš
Gospodin je na prvom mjestu. Stoga
moramo odlučiti o najboljem
vremenu za molitvu, možda tražeći
savjet u duhovnom smjeru, kako
bismo taj plan prilagodili svojim
osobnim okolnostima.

Sveti Josemaría često je u automobilu
provodio vrijeme molitve tijekom
svojih apostolskih putovanja; molio
se i u tramvaju, ili šetajući ulicama
Madrida, kada nije imao druge
mogućnosti. Oni koji teže svetosti
usred običnog života mogu se naći u
sličnim situacijama; otac ili majka
ponekad nemaju druge mogućnosti
osim moliti dok se brinu za svoju



malu djecu. To je vrlo ugodno Bogu.
No, shvaćajući da nas Gospodin čeka
i da nam želi ponuditi milosti koje su
nam potrebne u našoj molitvi, može
nas potaknuti da odaberemo najbolje
moguće vrijeme i mjesto za to.

Duhovna borba u molitvi

Smatrati molitvu kao umjetnost
podrazumijeva prepoznavanje da
uvijek možemo rasti u njenoj praksi,
dopuštajući Božjoj milosti da djeluje
sve potpunije u našim dušama. Stoga
je i molitva borba. [8] To je borba,
prije svega, protiv nas samih.
Smetnje upadaju u um kad
pokušavamo stvoriti unutarnju
tišinu. One nam otkrivaju na što je
naše srce vezano i mogu poslužiti
kao svjetlo za traženje pomoći od
Boga.[9]

Danas imamo bogate tehnološke
mogućnosti koje olakšavaju
komunikaciju na mnogo načina, ali i
povećavaju prilike za ometanje. I



stoga se suočavamo s novim
izazovom za rast u našem
kontemplativnom životu: učiti
poticati unutarnju tišinu okruženu
tolikom vanjskom bukom. Na
mnogim se mjestima brzo i
učinkovito obavljanje poslova smatra
važnijim od razmišljanja ili
proučavanja. Navikli smo se na
višestruke zadatke, kako bismo
podijelili našu pažnju među brojnim
radnim zadacima koji se istovremeno
provode, što lako može dovesti do
življenja u stresnom okruženju
“akcije i reakcije”. No, s obzirom na
ovu novonastalu situaciju, nova
važnost danas se također pridodaje
vrijednostima kao što su pažnja i
koncentracija, koje se smatraju
načinima zaštite naših sposobnosti
da zastanemo i istražimo što je zaista
vrijedno.

Unutrašnja tišina nužan je uvjet za
kontemplativni život. To nas
oslobađa od navezanosti za



neposrednim, na ono što se čini
lakim, na ono što nas ometa, ali nas
ne ispunjava, kako bismo se mogli
usredotočiti na svoje istinsko dobro:
na Gospodina našega Isusa Krista,
koji dolazi ususret nama u molitvi.

Unutarnje samoća uključuje
odmicanje od raspršivanja u mnogim
ovozemaljskim aktivnostima, prema
stjecanju snažnije unutarnje
pozornosti. Tamo je lakše pronaći
Boga i prepoznati Njegovu prisutnost
u svakodnevnom životu, u malim
znakovima Njegovog djelovanja
svaki dan, u svjetlu koje primamo, u
stavovima drugih ljudi…. I tako smo
sposobniji izraziti svoje divljenje,
pokajanje, zahvaljivanje i molbu.
Zato je unutarnja samoća toliko
važna za kontemplativnu dušu usred
svijeta. “Potiče se istinska molitva
koja prožima cijeli život pojedinca -
više od usamljenosti pustinje –
unutarnjom samoćom. ” [10]



U potrazi za novim svjetlima

Molitva je također čovjekova potraga
za Bogom i stoga podrazumijeva
želju da se ne zadovoljavamo
rutinskim načinima obraćanja. Svaki
trajni odnosi zahtijevaju
kontinuirane napore kako bi se
obnovila jedina ljubav. Stoga bi se i
ovakav napor također trebao pronaći
u našem odnosu s Bogom, koji se kuje
posebno u trenucima posvećenim
isključivo Njemu.

"Ako se tome posvetite, sve što je u
vašem životu može biti ponuđeno
Bogu i može pružiti priliku za
razgovor s Nebeskim Ocem, koji
uvijek želi dati nova svjetla."[11]
Svakako Bog u davanju tih svjetala
računa na žarko traganje za njim od
strane svoje djece, koja su spremna s
jednostavnošću slušati riječi kojima
im se obraća i staviti na stranu misao
da ne postoji ništa novo za
otkrivanje. Ovdje nam se daje



primjer Samarijanke na zdencu jer je
u svom srcu održavala želju za
dolaskom Mesije.

Taj će nas napor dovesti do toga da
svaki dan dođemo u dijalog sa svojim
Gospodinom, ali bez očekivanja
trenutačnog rješenja koje odgovara
našim hitnim potrebama. Važnije je
uzeti u obzir ono što Gospodin želi od
nas jer većinu vremena jedino što On
očekuje od nas jest da se jednostavno
stavimo pred Njega i zahvalno se
prisjetimo svega što Duh Svati čini
tiho u nama. Ili može uključivati i
uzimanje prizora iz evanđelja i
smireno promišljanje o njima te
sudjelovanje u događajima kao
„drugi lik“ u sceni,[12] dopuštajući da
nas Krist izazove. Možemo također
njegovati naš dijalog koristeći
tekstove iz crkvene liturgije koje smo
slavili toga dana. Izvori molitve su
neiscrpni. Ako im se obraćamo
novom nadom, Duh Sveti će učiniti
ostalo.



Kada riječi ne naviru

Ipak, usprkos našim naporima,
ponekad možemo naići na poteškoće
u svojem dijalogu s Bogom. Kako je
onda utješno prisjetiti se opomene
našeg Gospodina: Kad molite, ne
blebećite kao pogani! Oni misle da će
zbog mnoštva riječi biti uslišani (Mt
6,7). Ponovno je vrijeme za povjerenje
u djelovanje Duha Svetoga, tako i Duh
potpomaže našu nemoć. Doista, ne
znamo što da molimo kako valja, ali
se sam Duh za nas zauzima
neizrecivim uzdasima. (Rim 8,26).

Komentirajući ove riječi svetog Pavla,
Benedikt XVI. opisao je stav
napuštenosti koji bi trebao ispuniti
našu molitvu: "Želimo moliti, ali Bog
je daleko, nemamo riječi i nemamo
jezik da govorimo s Bogom, čak ni
misao. Možemo se otvoriti, staviti
Bogu na raspolaganje, čekati da nam
pomogne ući u istinski dijalog.
Apostol kaže: upravo taj nedostatak



riječi, ta odsutnost riječi, čak i želja
za stupanjem u kontakt s Bogom je
molitva koju Duh Sveti ne samo
razumije, nego nosi i interpretira
Bogu. Upravo ta naša slabost po
Duhu Svetom postaje istinska
molitva i istinski kontakt s
Bogom.”[13]

Stoga ne bismo trebali biti
obeshrabreni ako nam je teško
održavati dijalog s Gospodinom.
Kada se naše srce čini zatvorenim za
duhovne stvarnosti, kada se minuta
provedena u molitvi produži i naše
misli lutaju u druge stvari, možda
nam sljedeća razmatranja svetog
Josemaríje mogu pomoći:

„Zapamtite da se molitva ne sastoji
od lijepih govora ili glasnih ili
utješnih fraza."

„Molitva će, ponekada, biti pogled na
sliku našeg Gospodina ili njegove
Majke; ponekad molba, izražena



riječima; ili nuđenje dobrih djela i
plodova vjernosti."

“Moramo biti kao stražar na
stražarskoj dužnosti na Božjim
vratima našeg Gospodina: to je ono
što je molitva. Ili kao mali pas koji
leži na nogama gospodara."

"Neka vas ne smeta govoriti mu:
Gospodine, evo me, kao vjerni pas; ili
još bolje, kao mali magarac, koji neće
ritnuti onoga tko ga voli."[14]

Izvor koji mijenja svijet

Molitveni život otvara vrata
približavanja Bogu; pomaže nam da
vidimo relativnu važnost problema
na koje ponekad dajemo previše
pažnje i podsjeća nas da smo uvijek u
rukama našeg Nebeskog Oca. U isto
vrijeme, molitva nas ne izolira od
svijeta, niti je bijeg od svakodnevnih
problema. Prava molitva je utjecajna:
ona utječe na naš život, osvjetljava ga
i otvara nam oči pred našom



okolinom s nadnaravnom
perspektivom. Kao što je papa sveti
Ivan Pavao II. rekao: "Intenzivna
molitva ... ne odvraća nas od naše
predanosti povijesti: otvarajući naše
srce ljubavi Božjoj, ona također
otvara ljubav naše braće i sestara i
čini nas sposobnima za oblikovanje
povijesti prema Božjem planu. ”[15]

U molitvi naš Gospodin ne samo da
želi ugasiti našu žeđ nego i potaknuti
nas da s drugima podijelimo radost
dolaženja k Njemu. To se dogodilo u
srcu Samarijanke. Nakon susreta s
Isusom ona žuri obznaniti Ga
osobama oko sebe. Mnogi
Samarijanci iz onoga grada
povjerovaše u njega zbog riječi žene
koja je svjedočila: Kazao mi je sve što
sam počinila. (Iv 4,39). Znak
autentične molitve jest želja za
dijeljenjem iskustva Krista s
drugima: "Kakva to ljubav ne bi
osjećala potrebu da govori o



voljenom, da ga ukaže, da ga
obznani?"[16]

Naša sveta Majka Marija uči nas kako
moliti. Naša Gospa je njegovala i
brižno čuvala sve uspomene svoga
Sina u svom srcu (usp. Lk 2:51) i
pratila Isusove učenike u molitvi
(usp. Dj 1,14). Pokazuje im put kako
primiti u svoj punini dar Duha
Svetoga, koji će ih potaknuti i upustiti
u božansku avanturu evangelizacije.

[1] Katekizam Katoličke Crkve, 2567.

[2] Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo (14. veljače 2017.)

[3] papa Franjo, apostolska
pobudnicaEvangelii gaudium (24.
studenog 2013.), 264.

[4] Ibid.



[5] Katekizam Katoličke Crkve, 2560
(referenca na sv. Augustina, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus 64,4:PL 40, 56)

[6] Cf. Katekizam Katoličke Crkve,
2710.

[7] Ibid., 2732

[8] Cf. Ibid., 2725 and ff.

[9] Cf. Ibid., 2729.

[10] sveti Josemaría, Brazda 460.

[11] sveti Josemaría, Kovačnica 743.

[12] sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
222.

[13] Benedict XVI, opća audijencija,
16. svibnja 2012.

[14] sveti Josemaría, Kovačnica, 73.



[15] papa sveti Ivan Pavao II,
apostolsko pismo Novo millennio
ineunte, 33.

[16] papa Franjo, apostolska
pobudnica Evangelii Gaudium, 264.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/put-kontemplacije/
(30.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-kontemplacije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-kontemplacije/

	Put kontemplacije

