
opusdei.org

Put do stote
obljetnice (6): Rad,
prirodno stanje ljudi

Na temelju povijesnog razvoja
rada, ovaj članak promišlja o
njegovom dostojanstvu i
važnosti u ljudskom životu.
Oslanjajući se na učenja svetog
Josemarije, predlaže rad kao
mjesto susreta s Bogom i
sredstvo posvećenja.

22.09.2025.

VI. Rad, prirodno stanje ljudskih
bića



Ako pregledamo povijest
čovječanstva, iznenađujuće je vidjeti
kako se rad razvijao tijekom stoljeća.
Prije samo 12 000 godina, naši preci -
do tada posvećeni lovu i sakupljanju
- počeli su obrađivati zemlju.
Stočarstvo se progresivno
usavršavalo, postajući sve
produktivnije. Razvoj mehaničkih
alata, isprva rudimentarnih, a zatim
sve složenijih, transformirao je obrt,
poljoprivredu, građevinarstvo i
proizvodnju tekstila. Energija, koja je
u početku ovisila o prirodnim
elementima i snazi životinja ili ljudi,
zamijenjena je počevši od druge
polovice 18. stoljeća parnim
strojevima, a kasnije motorima s
unutarnjim izgaranjem i mlaznim
pogonskim sustavima. Napredak
znanosti omogućio je otkriće i
korištenje električne energije,
prijenos elektromagnetskih valova i
kontrolu nuklearne energije. Tijekom
20. stoljeća tehnologija je široko
uključena u svijet rada. U



posljednjim desetljećima,
mikroprocesori su olakšali obradu
informacija i upravljanje strojevima.
Promijenili su način na koji gradimo,
krećemo se, komuniciramo,
podučavamo i učimo. Promijenili su -
i nastavit će mijenjati - način na koji
radimo.

Postoji li išta stabilno usred ovog
stalnog razvoja? Što definira, u
antropološkom smislu, ljudski rad
izvan svih tih promjena? Za razliku
od drugih živih bića, ljudska bića ne
rade samo kako bi zadovoljila svoje
osnovne potrebe - poput
preživljavanja, hrane ili reprodukcije
- već su također sposobna planirati
budućnost, transformirati okoliš
prema svojim vitalnim potrebama,
stvarati umjetnička djela i prenositi
znanje sljedećim generacijama,
omogućujući napredak. Rad nas, u
konačnici, održava na životu.



Međutim, u antičkom svijetu - i u
grčko-rimskoj kulturi i u drugim
izvanbiblijskim tradicijama - rad nije
uživao nikakvo posebno
dostojanstvo. Umjesto toga, bio je
povezan s servilnom dimenzijom,
karakterističnom za zamorno i
podređeno ljudsko stanje. Prava
punina života nalazila se u
slobodnom vremenu, shvaćenom kao
prilikom da se posvetimo
intelektualnim užicima, poput
filozofije, ili raznim oblicima
distrakcije i hedonizma. Možda će
zbog ove temeljne koncepcije neke
struje kršćanskog asketizma u
kasnijim stoljećima na kraju smatrati
rad jednostavnim sredstvom za
zauzetost, gotovo lijekom protiv
opasnosti besposlice i fantazije.

Moderna i suvremena filozofija često
je razmatrala odnos između ljudskih
bića i tehnologije, često oscilirajući
između dvije krajnosti: s jedne
strane, optimizma koji vjeruje da će



nas povijest dovesti do sve većih
postignuća, čak do te mjere da
nadmašimo rad zahvaljujući
potpunoj zamjeni ljudi strojevima; i,
s druge strane, katastrofalnog
pesimizma, koji se boji da će
nekontrolirani tehnički i znanstveni
napredak u konačnici dovesti do
uništenja čovječanstva i planeta koji
ga održava.

Kao što je dobro poznato, teologija i
Učiteljstvo Crkve opširno su
promišljali o radu, usredotočujući se
prije svega na njegove etičke i
moralne dimenzije, što je dovelo do
Socijalnog nauka Crkve. Međutim,
mnogo manje razvijeno je
promišljanje o duhovnoj vrijednosti
rada. Rijetko se mogu pronaći autori
ili dokumenti koji govore o
dinamizmu koji rad obuhvaća u
kršćanskom duhovnom životu: o
radu kao mjestu dijaloga između
Boga i čovječanstva, kao prostoru za
naviještanje Evanđelja i izgradnju



Kraljevstva Božjega. Zato
propovijedanje svetog Josemarije
Escrive danas pobuđuje poseban
interes. Doista, osnivač Opusa Dei
učio je da je rad - a time i običan
život - mjesto susreta s Bogom i
područje u kojem većina ljudi može
tražiti svetost. Rad stvara mrežu
ljudskih odnosa koji potiču kršćanski
apostolat i predstavlja materijal koji
se mora posvetiti kako bi društvo u
kojem živimo bilo kršćanskije - i
stoga humanije. U stvarnosti,
možemo govoriti o specifičnom
pozivu na svetost u radu i kroz rad.
Približavanje stogodišnjice osnutka
Opusa Dei (1928.-2028.) pruža
povoljnu priliku da ponovno
otkrijemo važnost ove poruke i
cijenimo njezin doprinos poslanju
Crkve i društvenom životu, u svijetu
u kojem stalno promjenjivi oblici
rada oblikuju sadašnjost i vode
budućnost.



Blagoslov, a ne kazna

Oni koji pristupaju učenjima
osnivača Opusa Dei često su
iznenađeni njegovim inzistiranjem
na naglašavanju dostojanstva rada,
dostojanstva koje stavlja u kontekst
stvaranja, prije Adamovog grijeha:

„Rad – to propovijedam od 1928. –
nije prokletstvo, niti kazna za grijeh.
Postanak govori o toj stvarnosti, prije
nego što se Adam pobunio protiv
Boga. U Gospodinovom planu, čovjek
je uvijek trebao raditi, surađujući
tako u golemom zadatku
stvaranja“ (Prijatelji Božji, br. 81).

„Dobro naučite ovo: ova obveza
[rada] nije nastala kao posljedica
istočnog grijeha, niti je ograničena na
otkriće modernog doba. To je nužno
sredstvo koje nam Bog povjerava
ovdje na zemlji, produžujući naše
dane i čineći nas sudionicima svoje
stvaralačke moći, kako bismo mogli



zarađivati za život i istovremeno
ubirati plodove za vječni život (Iv
4,36): čovjek se rađa da radi, poput
ptica da lete (Job 5,7)» (Prijatelji
Božji, br. 57).

Rad je, dakle, početni uvjet i prirodni
poziv svakog ljudskog bića:

„Rad je prvo zvanje čovjeka, rad je
Božji blagoslov, i žalosno se varaju
oni koji ga smatraju kaznom.
Gospodin, najbolji otac, smjestio je
prvog čovjeka u Raj “ut operaretur” –
da radi.“ (Brazda, br. 482).

Da bismo razumjeli značenje i
vrijednost rada, ne smijemo poći od
grijeha i njegovih posljedica, već od
slike Božje utisnute u svako ljudsko
biće. Novi temelj koji sveti Josemaría
osjeća pozvanim promicati u Crkvi
ima za svoju misiju ponovno
vrednovanje izvornog dostojanstva
rada:



„Svakako, kćeri i sinovi moji,
dolaskom u Opus Dei i djelovanjem
na ovaj način, nismo učinili ništa više
nego se sjetili da je Bog želio da
volimo rad. Kada Sveto pismo
pripovijeda o stvaranju prvog
čovjeka, govori nam da je Jahve uzeo
čovjeka i smjestio ga u Rajski vrt, ut
operaretur, da radi (Post 2,15). Nakon
grijeha, ostaje ista stvarnost rada,
povezana - zbog tog grijeha - s boli i
trudom: „U znoju lica svoga jest ćeš
kruh svoj“ (Post 3,19), čitamo u
Postanku. „Rad nije nešto slučajno,
nego zakon za ljudski život“ (Pismo
14, br. 3).

Doista, radi se o „sjećanju“ na nešto
što su određena čitanja Postanka
možda previdjela: rad nije kazna, već
blagoslov. Naši praroditelji nisu od
Boga primili jednostavnu naredbu ili
ropski zadatak, već pravi blagoslov:
„I Bog ih blagoslovi i reče im: ‘Plodite
se i množite se, napunite zemlju i
podložite je sebi! Vladajte ribama



morskim i pticama nebeskim i svim
živim bićima što se miču po
zemlji’“ (usp. Post 1,28). Ništa ne
može biti dalje od biblijskog duha
nego smatrati rad prokletstvom.
Nakon Adamovog grijeha, čovjek
ostaje „obrađivač“ i „čuvar“ zemlje,
baš kao što je Stvoritelj i namjeravao,
iako je njegov rad sada obilježen
naporom, nesigurnošću i
neizvjesnošću. Unatoč izloženosti
riziku grijeha – kao što pokazuje
epizoda s Babilonskom kulom (usp.
Post 11,1-9) – ljudska bića mogu
pažljivim i mukotrpnim radom
štovati Boga: graditi oltare, izrađivati
Kovčeg Saveza i graditi Jeruzalemski
hram.

Dok god postoje ljudi na
zemlji

Jedinstvenost rada kao
egzistencijalne dimenzije koja prati
život svake osobe, kao i raznolikost
oblika u kojima se izražava ljudska



aktivnost, navode svetog Josemariju
da formulira dva temeljna
razmatranja. Prvo je da poziv na
svetost usred svijeta kojim Bog
poziva svaku osobu Opusa Dei mora
na neki način uključivati 
profesionalni i ljudski poziv koji
svaka osoba već vrši ili se priprema
vršiti:

„Budite uvjereni da je profesionalni
poziv bitan, neodvojiv dio našeg
stanja kao kršćana. Gospodin želi da
budete sveti gdje god se nalazili, u
profesiji koju ste odabrali iz bilo
kojih razloga. Meni se sve čini
dobrim i plemenitim - sve dok se ne
protive božanskom zakonu - i
sposobnim da se uzdignu na
nadnaravnu razinu, odnosno da se
ucijepe u onu struju Ljubavi koja
definira život djeteta
Božjeg“ (Prijatelji Božji, br. 60).

Drugo, s obzirom na bogatstvo i
raznolikost oblika koje ljudski rad



poprima i konkretne okolnosti
svakodnevnog života, poziv na
svetost u radu i kroz rad
podrazumijeva – gotovo kao
prirodnu posljedicu – univerzalni
poziv na svetost.

Put koji predlaže novi temelj
predodređen je da traje do kraja
vremena, jer – kako piše sveti
Josemaría – na zemlji će uvijek biti
muškaraca i žena koji rade: „Dok god
na zemlji ima ljudi, Djelo će
postojati“ (Pismo 3, br. 92).

Svakako, univerzalnost poziva na
svetost ima kao svoj teološki temelj
sakrament krštenja, a ne rad. Doista,
krštenje je ono što vjernika
suobličuje Isusu Kristu, pozivajući ga
da u potpunosti ostvari to
poistovjećivanje s njim tijekom
cijelog svog života. Svi članovi Božjeg
naroda – zaređeni službenici i laici,
redovnici i posvećene osobe,
muškarci i žene, zdravi i bolesni –



pozvani su težiti kršćanskom
savršenstvu.

Međutim, vidjevši da se ta svetost
može tražiti u obavljanju posla i u
svakodnevnom životu (usp. Pismo 3,
br. 2), osnivač Opusa Dei mogao je
pokazati da je ta univerzalnost, u
praksi, dostupna svima. Tako su,
tvrdio je, otvoreni božanski putovi
zemlje (usp. Susret s Kristom, br. 21;
Prijatelji Božji, br. 314), jer svaki rad
i svaka svakodnevna aktivnost mogu
postati mjesto susreta s Bogom (usp.
Prijatelji Božji, br. 149, 208).

Evo dva posebno značajna teksta:

„Djeco moja, istražite svaki kutak
zemlje. Gdje god poštena osoba može
živjeti, tamo ćemo naći zrak za
disanje. Tamo moramo biti sa svojom
radošću, s našim unutarnjim mirom,
sa svojom željom da dovedemo duše
Kristu. Na kojim mjestima? Gdje su
intelektualci? Gdje su intelektualci.
Gdje su oni koji obavljaju ručni rad?



Gdje su oni koji obavljaju ručni rad.
A od tih zadataka, koji je najbolji?
Reći ću vam kao što sam vam već
rekao: posao obavljen s najvećom
ljubavlju prema Bogu ima veći
status. Vi, kada radite i pomažete
svom prijatelju, svom kolegi, svom
susjedu tako da to ne primijete,
liječite ih; vi ste Krist koji liječi, vi ste
Krist koji živi bez gađenja s onima
kojima je potrebno zdravlje, kao što
se nama može dogoditi bilo kojeg
dana.“ (Druženje u kazalištu Coliseo,
Buenos Aires, 23. lipnja 1974.).

„Čini li vam se malo ludo reći da se
usred ulice može i treba biti svetac?
Da onaj koji prodaje sladoled s kolica,
zaposlenik koji provodi dan u
kuhinji, direktor bankarske tvrtke,
sveučilišni profesor, onaj koji radi na
poljima i onaj koji nosi kofere na
leđima mogu i trebaju biti sveci...?
Svi su pozvani na svetost!“ (Druženje
u São Paulu, 30. svibnja 1974.,
citirano u S. Bernal, Monsignor



Josemaría Escrivá de Balaguer.
Bilješke o životu osnivača Opusa Dei,
Rialp, Madrid 1977., 103).

Oba teksta – posebno drugi –
razvijaju univerzalnost poziva na
svetost pokrivajući različite
aktivnosti, profesije i zanate. Ako se
svaki pošteni rad može posvetiti i
postati mjesto susreta s Bogom, onda
je poziv na svetost jednako
univerzalan kao i bezbrojni aspekti
svijeta rada, koje obavljaju muškarci
i žene svih vremena.

Uvjerenje svetog Josemarije da će
novi temelj koji osjeća nadahnutim
promovirati opstati tijekom vremena
počiva na jednostavnoj, ali dubokoj
sigurnosti: budući da je rad prirodno
stanje ljudskog bića, posvećenje rada
uvijek će biti moguće, jer će uvijek
biti moguće voljeti i živjeti u Božjoj
prisutnosti u kontekstu običnog
života.



Put koji predlaže nije prilagodba za
laike drugih oblika kršćanskog
svjedočanstva koji, na temelju
specifičnog posvećenja ili kanonskih
zavjeta, zahtijevaju potpunu
predanost kontemplativnoj molitvi i
raznim oblicima odvajanja od svijeta.
Sveti Josemaría zna da se obraća
ljudima koji će biti uronjeni u
svjetovne aktivnosti. I oni - muškarci
i žene - mogu dosegnuti visine
intenzivne molitve i sjedinjenja s
Bogom. To se sugerira, na primjer,
upornom upotrebom pridjeva
kontemplativan i izrazom
"kontemplativci usred svijeta" (usp.
Brazda, br. 497; Forge, br. 738, 740),
koji se odnosi na obični život onih
koji rade. Ista dubina molitve kojoj
teži kontemplativni redovnik,
slijedeći način života povučen od
svijeta, trebala bi biti dostižna i
radniku, majci, znanstveniku ili
umjetniku:



„Podižući svoje Djelo posljednjih
godina, Gospodin je htio da se istina
da svi moraju biti posvećeni i da je
dužnost većine kršćana posvetiti se u
svijetu, u običnom radu, nikada više
ne zanemari ili zaboravi. Stoga, dok
god postoje ljudi na zemlji, Djelo će
postojati. Ovaj će se fenomen uvijek
događati: postojat će ljudi svih
profesija i zanata, koji traže svetost u
svom stanju, u toj svojoj profesiji ili u
toj svojoj trgovini, budući da su
kontemplativne duše usred
ulice“ (Pismo 3, br. 92).

Rad, mjesto misije

Stručnjaci za sociologiju rada
potvrđuju da će otprilike trećina
djece rođene danas u razvijenim
zemljama u budućnosti imati poslove
koji još ne postoje: to su zanimanja
koja će dinamika društvenog života
oblikovati u nadolazećim godinama,
prije nego što uđu na tržište rada.
Unatoč tim ubrzanim



transformacijama koje
karakteriziraju naše vrijeme,
uvjereni smo da učenje svetog
Josemarije o posvećenju rada ostaje u
potpunosti relevantno, jer se odnosi
na osobu koja radi, a ne na
specifičnu vrstu posla koju obavlja.

Duhovni profil koji je osnivač Opusa
Dei ocrtao u svojim propovijedima
kršćanima uronjenim u stvarnost
svijeta nudi, zapravo, jasne odgovore
na mnoge neizvjesnosti s kojima se
danas suočavamo.

U suvremenom svijetu, rad se često
doživljava kao prepreka koja nas
sprječava da posvetimo vrijeme sebi,
obitelji ili vlastitim interesima. Život
- pravi život - čini se da počinje tek
kada završi radni dan. Simbol ovog
gledišta je suprotnost između radnih
dana i vikenda: radni dani se
podnose čekajući vikend; dugi
mjeseci rada podnose se s
olakšanjem godišnjih odmora. Čak i



oni koji predano žive svoju
kršćansku vjeru skloni su misliti da
se tek nakon što je posao obavljen
mogu posvetiti drugima, sudjelovati
u apostolskim inicijativama,
okupljati se u molitvi ili njegovati
svoj unutarnji život.

Iako ova percepcija ima određenu
dozu realizma - i zato što rad zapravo
zahtijeva vrijeme i energiju koji se ne
mogu posvetiti drugim aktivnostima,
i zato što se iskustvo mnogih radnika
događa u uvjetima nedostojnim
ljudskog stanja - implicitni zaključak
je da duhovni život, odnos s Bogom i
briga za bližnjega cvjetaju samo
izvan radnog mjesta, u prostorima
različitim od običnog života. Čini se
da sami gradovi pojačavaju ovu
logiku, potičući svoje stanovnike da
traže alternativna mjesta za
razonodu, kontemplaciju i smisao.

Međutim, u kontinuitetu s
Evanđeljem - Isus je propovijedao i u



gradovima i na selu, radio je rukama
i bio je dobro upoznat s kontekstima
ljudskog rada - propovijedanje svetog
Josemarije nije dijelilo ovu viziju.
Naprotiv, on je odlučno promicao
jedinstvo života i posvećenje
svakodnevnog života: Bog se susreće
u vršenju vlastite svakodnevne
aktivnosti; rad ne samo da ne ometa
molitvu, već može postati molitva;
zauzima mjesto na oltaru, uz
euharistiju. Kršćanska predanost,
apostolat te ljudski i duhovni rast
društva često se ostvaruju upravo
kroz rad.

To ne znači da se ti ciljevi ne mogu
ostvariti i izvan konteksta rada, s
čime svi imamo iskustva. Ali nam
govori da rad ne ometa život i
poslanje kršćana; štoviše, za mnoge
je to prirodno mjesto gdje se taj život
i poslanje izražavaju i hrane.

Mnogi naši suvremenici rad vide kao
ogledalo u kojem projiciraju vlastitu



sliku, pretvarajući profesionalnu
predanost u oblik samopotvrđivanja.
Profesionalna postignuća postaju
uvodno pismo svijetu, kao dokaz
vlastite vrijednosti. Neuspjesi, s
druge strane, ne samo da rastužuju,
već mogu i uništiti osobu.

Kada se rad shvati kao privilegirani
prostor za osobno samopotvrđivanje,
lako postaje nešto čemu se treba
"klanjati", čak i nešto za što je netko
spreman "žrtvovati" mnogo toga:
vrijeme, zdravlje, ljudske odnose. U
tom trenutku, rad - svjesno ili
nesvjesno - postaje idol. A taj idol
smo mi sami.

Čak i tehnološki alati, ako nisu
usmjereni na služenje drugima i
općem dobru, mogu postati idoli. Nije
slučajno da nedavni dokument Svete
Stolice, Antiqua et nova (2025.),
posvećena umjetnoj inteligenciji,
upozorava upravo na taj rizik.
Upozoreni smo na iskušenje da



uložimo svoja najdublja očekivanja -
želju za odnosima, izvjesnostima,
sigurnošću - u te tehnologije, jer to
znači da ih pretvorimo u tehnološkog
idola (usp. Antiqua et nova, br. 105).

Daleko od ove idolopokloničke vizije,
koherentna vizija rada, poput one
koju predlaže Evanđelje i koju je
sveti Josemaría uspio reinterpretirati
i prenijeti u naše vrijeme, pomaže
nam da održimo jasno razumijevanje
pravog reda ciljeva ljudskog
djelovanja: slaviti samo Boga, služiti
bližnjemu i promicati dobro društva.
Ali to također podrazumijeva
prihvaćanje žrtve križa, pouzdajući
se prije svega u Boga, a ne u ljudske
sigurnosti.

Ustrajnost kojom nas je osnivač
Opusa Dei poticao da dobro radimo -
kompetentno, profesionalno i
izbjegavajući površnost ili približna
rješenja - nije bila samo nužan uvjet
za prinošenje rada Bogu kao ugodne



žrtve, već sadrži i transformirajuću
silu sposobnu izliječiti mnoge bolesti
našeg vremena.

U dobu u kojem žurba prevladava
nad promišljanjem, opsesija
postizanjem rezultata pod svaku
cijenu ugrožava profesionalnost i
poštivanje postupaka i zakona, a gdje
strah i emocionalnost često
zamjenjuju smirenu i razumnu
analizu činjenica, poziv da se posao
dobro obavi - čak i ako to zahtijeva
trud i vrijeme - predstavlja se kao
providonosni poziv. Iz te perspektive,
uspjeh ili neuspjeh mijenjaju
značenje.

Kompetencija, profesionalnost i
studij štite ne samo od pogrešaka,
već i od nanošenja štete drugima i od
rasipanja resursa. Obrazovanje ljudi
za dobar rad nesumnjivo je jedna od
najvećih usluga koje se mogu pružiti
ne samo društvu već i Crkvi, koja nije
izuzeta od rizika klerikalizma kada



nedostaju vještine ili nema dovoljno
znanja o stvarnosti i dinamici svijeta.

Konačno, predstavljanje ljudskog
rada kao sudjelovanja u djelu
stvaranja i otkupljenja – ideja koja se
ponavlja u spisima svetog Josemarije
– nudi duboko uravnoteženu viziju
napretka. Radi se o prepoznavanju u
tehnologiji legitimnog izraza
kreativnosti i duhovne dimenzije
ljudskog bića, stvorenog na sliku i
priliku Božju.

Iz ove perspektive, tehnički i
znanstveni napredak te napredak
ljudske osobe ne bi se trebali
shvaćati kao suprotstavljene sile.
Tehnologija i etika, znanost i
mudrost mogu – i trebaju – skladno
surađivati. Kršćanski život ne
podržava ideju da nam treba „manje
znanosti, a više čovječanstva“, jer
upravo kroz znanost i znanje
čovječanstvo raste.



Autonomija i sloboda kojima ljudska
bića vode napredak – rekao bi nam
sveti Josemaría – nisu apsolutne, već
sinovske: vrše se kao djeca Božja,
svjesna svog poziva na služenje. U
Kristovom Kraljevstvu, vladati znači
služiti. Stoga, kada je rad istinski
prožet ljubavlju i duhom služenja,
znanstveni napredak postaje pravi
ljudski napredak.

Ovu seriju koordinira profesor
Giuseppe Tanzella-Nitti. Uključuje i
druge suradnike, od kojih su neki
profesori na Papinskom sveučilištu
Svetog Križa (Rim).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-6-

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-6-rad-prirodni-uvjet-za-biti-covjek/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-6-rad-prirodni-uvjet-za-biti-covjek/


rad-prirodni-uvjet-za-biti-covjek/
(18.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-6-rad-prirodni-uvjet-za-biti-covjek/

	Put do stote obljetnice (6): Rad, prirodno stanje ljudi
	Blagoslov, a ne kazna
	Dok god postoje ljudi na zemlji
	Rad, mjesto misije


