
opusdei.org

Put do stote
obljetnice (2): Misija
Opusa Dei u
razmišljanjima i
učenjima svetog
Josemarije

Ovaj drugi članak u nizu
priprema za stotu obljetnicu
pokušava produbiti naše
razumijevanje svrhe i misije
Opusa Dei, na temelju osobnih
promišljanja i učenja njegovog
osnivača.

11.12.2024.



Nakon godina nagovještaja, molitava
i nade, sveti Josemaría je 2. listopada
1928. konačno "vidio" što Bog od
njega traži. Snaga ovog nadnaravnog
događaja utjecala je na cijeli njegov
život, osvjetljavajući mu put na
dubok i odlučan način. To mu
nipošto nije oduzelo slobodu, nego ju
je učvrstilo u vršenju poslanja koje je
prihvatio s potpunim predanjem
sebe. Do tada, rekao je, nije znao što
Bog želi od njega. Sada je napokon
shvatio da Bog od njega traži da širi
jasno razumijevanje traženja svetosti
u svijetu, koje daje prednost običnom
životu i svakodnevnom radu i jača
apostolsko zalaganje laika. Kasnije će
reći da je ova poruka, čijim se
nositeljem sada osjeća, stara i nova
koliko i Evanđelje.

„Dobio sam iluminaciju o cijelom
Djelu dok sam čitao te bilješke.
Duboko ganut, kleknuo sam (bio sam
sam u svojoj sobi, između razgovora)
i zahvalio se našem Gospodinu.



Srcem punim emocija sjećam se
zvonjave zvona crkve Gospe od
Anđela. . . Rasute bilješke koje sam
do tada vodio posložio sam u neki
red” (Intimne bilješke, br. 306).

Kad je sveti Josemaría "vidio" Božju
volju za njega, prvo je pokušao
saznati postoji li u Crkvi već
institucija posvećena ovoj misiji ili će
je morati sam započeti. Trebalo mu
je i vremena da razluči tko bi trebao
biti dio toga: treba li uključivati samo
muškarce ili i žene, treba li
uključivati svećenike i na koji način,
kakvu kanonsku strukturu treba
imati i kakvu vrstu angažmana treba
uključivati. Moglo bi se reći, možda
malo pretjerujući, da je 2. listopada
1928. sveti Josemaríačvrsto odlučio
biti u Opusu Dei i biti Opus Dei, a da
još nije znao, u svim detaljima, što je
Opus Dei. Bilo je to razdoblje
trudnoće, kao u majke koja u utrobi
nosi novo dijete, kojega već voli i s



kojim razgovara, ali čije oči i lice još
nije vidjela.

Postupno bolje razumjeti od čega se
taj put sastoji, kakvo je bilo lice
novog stvorenja koje dolazi na svijet i
razgovarati s Bogom o tome, postalo
je središnja briga unutarnjeg života
svetog Josemarije tijekom tih godina.
Opus Dei se malo po malo oblikovao
u njegovom vlastitom duhovnom
životu, u njegovom odnosu s Bogom,
u njegovoj molitvi i mrtvljenju. Počeo
je pojašnjavati njegove ciljeve,
također s vremena na vrijeme
ukazujući na sredstva za njihovo
postizanje. Ući dublje u poslanje
Opusa Dei, i tako prepoznati njegovu
karizmu, znači poznavati i
međusobno povezivati ove različite
ciljeve, o kojima je tijekom ovih
godina sveti Josemaría razmišljao i
komentirao. To se može učiniti samo
ulaskom u intimni život utemeljitelja,
s poštovanjem i zahvalnošću Bogu.
Ovaj itinerar nalazimo ocrtan u



slijedu njegovih Intimnih zapisa,
svjedočanstava o njegovom osobnom
dijalogu s našim Gospodinom, na
čijoj su se pozadini postupno počeli
oblikovati običaji, inicijative i stilovi
života.

Pomiriti svijet s Bogom

Dostupne bilješke u kojima su, čini
se, prvi put izloženi ciljevi nove ideje
potječu iz 1931. Sveti Josemaría tamo
govori o potrebi širenja Kristova
Kraljevstva u svakom okruženju,
dajući slavu Bogu i surađujući u
spasenju duša, vjerojatno ovdje
odjekujući encikliku Quas primas
(1925.) Pija XI.

„Christum regnare volumus.” “Deo
omnis gloria.” “Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam.” Ove tri fraze
dovoljno sažimaju tri cilja Djela:
djelotvorna Kristova vladavina, sva
slava Bogu, duše” (Intimne bilješke,
br. 171).



„Ciljevi. Da Krist vlada, istinskom
vladavinom u društvu: Regnare
Christum volumus. Tražiti samo
Božju slavu: Deo omnis gloria. Težiti
za svetošću i spašavati duše: Omnes
cum Petro ad Iesum per
Mariam” (Intimne bilješke, br. 206).

Više od zemljopisnog proširenja
Kristova Kraljevstva (iako to također
donosi svaka nova inicijativa
pokrenuta u svijetu), čini se da je
utemeljitelj posebno zainteresiran za
proširenje koje obuhvaća sve životne
okolnosti i sve profesije i zanate. To
je misija namijenjena dosezanju
svakog sektora ljudskog postojanja,
posebno svakodnevnog života i rada.
Upravo je to sadržaj “božanske
lokucije” (posebne Božje objave) koju
je primio 7. kolovoza 1931.:

„Sada možemo razumjeti ganutost
tog jadnog svećenika, kad je prije
nekog vremena osjetio u svojoj duši
ovaj božanski govor: et ego, si



exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (Iv 12,32); i ja, kad
budem podignut sa zemlje, sve ću
privući k sebi. Također je jasno vidio
značenje koje je naš Gospodin htio
dati tim riječima Svetoga pisma u
tom trenutku: da Krista treba staviti
na vrh svih ljudskih aktivnosti. Jasno
je razumio da se kroz obični rad u
svim djelatnostima svijeta zemlja
mora pomiriti s Bogom, kako bi se
sve svjetovno, a da ostane svjetovno,
pretvorilo u nešto sveto, nešto Bogu
posvećeno, konačni cilj- sve” (Pismo
3, br. 2).

Prolaskom godina i postupnim
pisanjem Pisama, Uputa i drugih
tekstova, koji su trebali poslužiti kao
osnova za velik dio njegova
propovijedanja, sveti Josemaría
ostavio je svojim sinovima i kćerima
duhovno i intelektualno nasljeđe
novog i učvršćenog temelja. I tako su
ciljevi Opusa Dei bili bolje objašnjeni.
U mnogim od tih tekstova on koristi



glagol suscitar ("podići"), pripisujući
ga Božjem djelovanju. Božja je
milosrdna ljubav ta koja je podigla
Opus Dei, a učinila je to s vrlo
preciznim ciljevima. Ovi ciljevi čine
okvir njegove misije.

Postoji li središnja ideja koja sažima
te ciljeve? Nedvojbeno postoji, a
možda bi se to moglo izraziti
govoreći da je naš Gospodin podigao
Djelo kako bi obični kršćani mogli
pomiriti svoje laičko stanje kao
građani u svijetu s traženjem svetosti
i duhovnim životom koji od njih neće
tražiti da napuste svijeta i njegove
zahtjeve, čime je riješen “konflikt”
koji su mnogi percipirali i koji traje i
danas. Drugim riječima, Bog je
podigao Djelo kako bi, otvaranjem
božanskih puteva na zemlji, svi
muškarci i žene mogli težiti svetosti,
punini božanskog očinstva, kroz svoj
obični život, shvaćen upravo kao
mjesto za svačiji svakodnevni rad.



„Podižući svoje Djelo na zemlji, naš je
Gospodin došao riješiti ovaj sukob u
njegovom korijenu, govoreći mnogim
laicima da je upravo u svijetu, u
obavljanju njihovog profesionalnog
rada ili njihovog posla (u bilo kojem
ljudskom nastojanju), u ispunjavanju
njihovih državnih dužnosti, mjesto
gdje moraju težiti za svetošću i
pomagati drugima u tome. I stoga im
nudi posve svjetovni duh i asketizam,
sredstva koja više nisu prilagođena,
nego specifična za njihovu
situaciju” (Pismo 23, br. 18).

„Podižući svoje Djelo u ovim
vremenima, naš je Gospodin htio da
ova istina nikada više ne bude
nepoznata ili zaboravljena: da svatko
ima dužnost posvetiti se i da se
većina kršćana mora posvetiti u
svijetu svojim redovnim radom
” (Pismo 3, br. 2).

„Opus Dei otvorio je sve božanske
putove na zemlji svim muškarcima i



ženama, jer je pomogao ljudima da
vide da svi čestiti poslovi mogu biti
prilika za pronalaženje Boga,
pretvarajući tako ljudske napore u
božanski rad” (Upute, svibanj 1935./
14. rujna 1950.)

Ovo su ciljevi koji čine okvir misije
Opusa Dei i čine ga kvascem unutar
Crkve i života čovječanstva. Na
poseban je način taj kvasac
jednostavno kršćanski život laika koji
svojim djelovanjem iznutra
preobražavaju zemaljske stvarnosti,
kako će godinama kasnije reći Drugi
vatikanski sabor (usp. Lumen
gentium, br. 31). Tako novi pokret
podsjeća na ono što je možda bilo
zaboravljeno, oživljava ono što je
bilo mlako i raspiruje ono što je
ugaslo, surađujući u poslanju Crkve u
otvaranju novih horizonata, budi
oduševljenje i širi mir i radost.

Kako bi shvatili kako su se identitet i
misija nove institucije oblikovali u



vlastitoj misli sv. Josemarije, neki su
autori[1] naglasili važnost
utemeljiteljevih izjava kada se uvode
s posebnom „svečanošću” značajnim
frazama poput npr. : „Naš Gospodin
podigao je svoje Djelo za...”; „Došli
smo podsjetiti ljude da...”; „Od 2.
listopada 1928...” itd. Ovo nisu izjave
o okolnostima ili samo primjeri.
Umjesto toga, oni pripadaju srži
poruke koju je širio, a time i srži
poslanja koje je primio od Boga.

„Poniznošću onoga koji zna da je
grešnik i da malo vrijedi – homo
peccator sum (Lk 5,8), kažemo s
Petrom – ali vjerom onoga koji
dopušta da ga vodi Božja ruka -
imamo reći da svetost nije za
nekolicinu privilegiranih. Gospodin
nas sve poziva; očekuje Ljubav od
svih nas, od svakoga, ma gdje bio, od
svakoga, bez obzira na njegovo
stanje, zanimanje ili položaj” (Pismo
1, br. 2).



„Važno je stalno se podsjećati da se
Isus nije obraćao privilegiranoj
skupini ljudi; došao nam je otkriti
univerzalnu Božju ljubav. Bog voli
cijelo čovječanstvo i želi da svi ljube
njega – svi, bez obzira na njihovu
osobnu situaciju, društveni položaj,
zanimanje ili posao” (Susret s
Kristom, br. 110).

U tako značajnim citatima uvijek se
naglašava uloga rada običnih
kršćanskih vjernika, izravno ili
neizravno, kao mjesto njihova
susreta s Bogom, kao prilika za
vježbanje kreposti, kao mjesto za
njihov apostolat i davanje dobra
primjera. Ukratko, na rad se gleda
kao na stvarnost koja omogućuje
traženje svetosti usred svijeta.

„Podižući svoje Djelo u ovim
vremenima, naš je Gospodin htio da
ova istina nikada više ne bude
nepoznata ili zaboravljena: da svatko
ima dužnost posvetiti se i da se



većina kršćana mora posvetiti u
svijetu svojim redovnim radom.
Stoga će Djelo postojati sve dok
postoje muškarci i žene na zemlji.
Uvijek će postojati pojava ljudi u
svim profesijama i zanatima koji
traže svetost u svojoj državi, u
vlastitoj profesiji ili zanatu, tako što
su kontemplativne duše usred
svijeta” (Pismo 3, br. 92).

Zahvaljujući tim svjetlima, čini se da
sveti Josemaría predviđa, kao veliki
pothvat koji treba izvršiti, cilj urediti
svijet Bogu; doista, o urediti svijet,
budući da je podložan Adamovom
grijehu i našim vlastitim grijesima.
On to vidi kao realan cilj, a ne
utopijski, kao uzvišen i budući cilj, ali
svakako sposoban motivirati i
održati stvarnu predanost u
svakodnevnom životu.

„Ovo se može učiniti; nije prazan san.
Kad bismo barem mi ljudi odlučili
primiti ljubav Božju u svoja srca!



Krist Gospodin naš bio je razapet; s
visine Križa otkupio je svijet, čime je
obnovio mir između Boga i ljudi. Isus
nas sve podsjeća: 'I ja, kada budem
uzdignut sa zemlje, sve ću privući k
sebi.' Ako me postaviš na vrh svih
zemaljskih aktivnosti, kaže on,
ispunjavajući dužnost svakoga
trenutka, u onome što se čini važnim
i onome što se čini nevažnim, sve ću
privući sebi. Moje kraljevstvo među
vama bit će stvarnost! Prigrliti
kršćansku vjeru znači opredijeliti se
za nastavak Kristova poslanja među
ljudima. Svatko od nas mora biti 
alter Christus, ipse Christus: drugi
Krist, sam Krist. Samo na taj način
možemo pristupiti ovom velikom
pothvatu, ovoj golemoj, beskonačnoj
zadaći posvećenja svih vremenitih
struktura iznutra, donoseći im
kvasac Otkupljenja” (Susret s
Kristom, br. 183).

Poslanje Opusa Dei tako ulazi
izravno, a ne sa strane, u poslanje



Kristove Crkve, koja je kvasac posred
svih muškaraca i žena, kako bi se
Kraljevstvo Božje, koje je već
prisutno, ali još nije u potpunosti
postalo stvarnost, moglo širiti u
cijelom svijetu. Upravo je to poslanje
Sina, ovjekovječeno u povijesti
Duhom i povjereno njegovoj Crkvi:
rekapitulirati, pomiriti, preurediti
sve stvari, vraćajući svijet Ocu, u
Sinu, po Duhu. To je viđenje koje su
izričito prenijeli sveti Pavao i sveti
Ivan, ali je prisutno u cijelom Novom
zavjetu i pripremljeno od strane
Starog.

„Naš Gospodin želi da mi kršćani
(budući da imamo nadnaravnu
odgovornost surađivati s Božjom
snagom, budući da je On to želio u
svom beskrajnom milosrđu) tražimo
ponovno uspostavljanje narušenog
reda i vraćanje vremenitim
strukturama, u svakoj naciji, njihove
prirodne funkcije kao instrumenata
za napredak čovječanstva i njihove



nadnaravne funkcije kao sredstava
za dosezanje Boga, za Otkupljenje: 
venit enim Filius hominis – i mi
trebamo ići stopama našega
Gospodina – salvare quod perierat
(Mt 18,11)” (Pismo 12, br. 19).

Posebna misija unutar opće misije

Jednom kada je misija Opusa Dei
zamišljena kao sudjelovanje u misiji
Sina da obnovi i pomiri sve (osobito
kroz rad, „šarku“ nečije svetosti),
možemo razumjeti zašto je sveti
Josemaría, vođen božanskim
nadahnućem, inzistirao na
propovijedanje o pojedinim bitnim
točkama. Među ostalim, osjećaj
božanskog sinovstva, bez kojeg to
sudjelovanje ne bi bilo moguće;
važnost krštenja, zbog dostojanstva
koje nam daje i zadaće koje nam
omogućuje izvršiti, kao sakramenta
koji pečati naše sinovstvo u Duhu; i
središnje mjesto svete mise, gdje Sin
donosi pomirenje svijeta s Bogom,



ostvareno jednom zauvijek na križu;
i poniznost, kao neophodan zahtjev
za vladanje s Kristom u služenju
cijelom čovječanstvu, jer je sama srž
Otkupljenja poništiti ponosno
Adamovo kolebanje kroz poslušnost
poniznog Sluge Jahvina.

Svrha novog utemeljenja ima nužnu
apostolsku dimenziju, budući da je
dio samog poslanja Sina koje Duh
Sveti nastavlja u ljudskoj povijesti i u
Crkvi. Stoga možemo razumjeti zašto
je sveti Josemaría od samog početka
toliko inzistirao na
evangelizacijskom naporu koji se
zahtijeva od onih koji su se pridružili
Djelu i na odgovornosti koju to
podrazumijeva: svatko je pozvan biti
apostol.

Stoga se poslanje Opusa Dei
promatra kao posebno poslanje
unutar općeg poslanja Crkve. Djelo
surađuje u poslanju koje je povjereno
cijeloj Crkvi – donijeti Kraljevstvo,



pozivajući sve muškarce i žene na
svetost – kroz posebno svjetlo: učiniti
ovaj poziv stvarnošću u kontekstu
nečijeg rada i redovnih aktivnosti.

„Moje kćeri i sinovi, kao dio Božje
providnosti u brizi za 'njegovu svetu
Crkvu i održavanju duha Evanđelja
živim, naš Gospodin je povjerio
Opusu Dei, od 2. listopada 1928.,
zadatak da to razjasni, da podsjeti
sve duše, primjerom svoga života i
svojih riječi, da postoji univerzalni
poziv na kršćansko savršenstvo i da
ga je moguće slijediti. . . Bog želi
iskoristiti tvoju osobnu svetost, koju
tražiš u skladu s duhom Djela, kako
bi svakoga, na jednostavan,
specifičan način, poučio nečemu što
vrlo dobro znaš: da su svi vjernici,
krštenjem utjelovljeni u Krista,
pozvani tražiti puninu kršćanskog
života. Naš Gospodin želi da budemo
njegovo oruđe kako bismo ljude
podsjetili na praktičan način – prvo
načinom na koji živimo – da je poziv



na svetost uistinu univerzalan, a ne
ograničen na samo nekoliko ljudi ili
na određeno stanje u životu; niti je
općenito uvjetovan napuštanjem
svijeta. Svaki posao, svaka profesija
može biti put do svetosti i sredstvo za
apostolat” (Pismo 6, br. 25-26).

Unutar poslanja njegovanja laičke
duhovnosti, što je svakako poslanje
cijele Crkve, a ne samo Opusa Dei,
novi temelj, nadahnut Bogom,
zadržava svoje posebno poslanje,
koje se opet vrti oko rada kao
posvećujućeg i posvećenog.

„Unutar laičke duhovnosti, specifična
duhovna i asketska priroda Djela
doprinosi ideji, djeco moja, koju je
važno naglasiti. Rekao sam vam
bezbroj puta, od 1928. godine, da je
rad za nas šarka oko koje se moraju
vrtjeti svi naši napori da postignemo
kršćansko savršenstvo. Tražeći
kršćansko savršenstvo usred svijeta,
svatko od nas mora također nužno



tražiti ljudsko savršenstvo u svom
vlastitom profesionalnom radu. A
ujedno je taj profesionalni rad šarka
oko koje se okreću svi naši apostolski
napori” (Pismo 31, br. 10).

Budući da se radi o posebnom
poslanju unutar općeg poslanja, oni
koji sudjeluju u ovom novom
utemeljenju koriste sredstva kojima
se Crkva brine za kršćanski život sve
svoje djece, a koja naravno potiču i
prakticiraju i druge crkvene
ustanove: molitva, često primanje
sakramenata, evangelizacijski žar,
promicanje kršćanske obitelji, širenje
učenja Učiteljstva itd. Ta sredstva –
potrebna za život i djelovanje u Crkvi
– ne čine specifično poslanje Opusa
Dei suvišnim. Iako su bitni za
spasenje, Opus Dei dodaje poseban
fokus: nastoji ta sredstva usmjeriti
prema posvećenju svojih članova
kroz njihov rad, čineći ih apostolima
koji nastoje usmjeriti zemaljske
strukture prema Bogu. Iako su



načelno svi kršteni vjernici pozvani
ispuniti ovo poslanje usred svijeta,
posebna je uloga Opusa Dei osvijetliti
taj put, zapaliti u njima svjetlo koje
će im omogućiti da njime učinkovito
putuju. Ovo je slika koju je sv.
Josemaría jako volio: slika lampiona
smještenog nasred ulice čije se
svjetlo ugasilo, a koje sada ponovno
svijetli kako treba.

Drugim riječima, ne bi bilo potrebe
podizati Opus Dei samo da bi se
potaknuli uobičajeni načini
postizanja svetosti u kršćanskom
životu. Ta su sredstva također
prisutna u Opusu Dei, ali kao takva
ne bi opravdala njegovu misiju. Kako
bi izvršio svoje poslanje, zajedno s
tim sredstvima, potrebno je osigurati
duhovnu, intelektualnu i apostolsku
formaciju koja je prikladna
preobraziti svijet i pomiriti ga s
Bogom kroz rad i obične poslove,
kako bi se Krist postavio na vrh svih
ljudskih djelatnosti, ispunjavajući



zadaću svakoga trenutka i svjedočeći
našega Gospodina (usp. Susret s
Kristom, br. 183). Stavljanje u praksu
sredstava za kršćanski život bez
obvezivanja na sve gore navedeno ne
bi bilo dovoljno za sudjelovanje u
novom Djelu koje je sveti Josemaría
želio započeti. Stoga su mnoga
njegova učenja bila usredotočena na
zabrinutost da za biti član Opusa Dei
nije dovoljno biti dobar, već da treba
nastojati dobro raditi.

„Profesionalni rad, kakav god bio,
postaje svjetiljka kojom
prosvjetljujete svoje kolege i
prijatelje. Zato obično kažem onima
koji postanu članovi Opusa Dei, a isto
vrijedi i za sve vas koji me sada
slušate: 'Kakva korist od toga da mi
govorite da je taj i taj moj dobar sin -
dobar kršćanin - ali loš postolar?' Ako
ne pokuša dobro naučiti svoj zanat,
ili mu ne posveti punu pažnju, neće
ga moći posvetiti niti ga prikazati
našem Gospodinu. Posvećenje



običnog rada je, takoreći, okosnica
istinske duhovnosti za ljude koji su
se, poput nas, odlučili približiti Bogu
dok su u isto vrijeme potpuno
uključeni u svjetovne
poslove” (Prijatelji Božji, br. 61. ).

U sljedećim člancima vidjet ćemo
kako je ova posebna briga, koja
identificira poslanje Opusa Dei u
Crkvi, bila i prisutna u karizmi koju
je Bog dao svetom Josemariji.
Također ćemo pobliže pogledati kako
je on razumio koncept običnog rada,
s njegovim bezbrojnim primjenama
u svakodnevnom životu.

[1] Usp. Antonio Aranda, El hecho
teológico y pastoral del Opus Dei,
Eunsa, 2021.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-2-

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-2-misija-opusa-dei-u-razmisljanjima-i-ucenjima-svetog-josemarije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-2-misija-opusa-dei-u-razmisljanjima-i-ucenjima-svetog-josemarije/


misija-opusa-dei-u-razmisljanjima-i-
ucenjima-svetog-josemarije/

(11.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-2-misija-opusa-dei-u-razmisljanjima-i-ucenjima-svetog-josemarije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/put-do-stote-obljetnice-2-misija-opusa-dei-u-razmisljanjima-i-ucenjima-svetog-josemarije/

	Put do stote obljetnice (2): Misija Opusa Dei u razmišljanjima i učenjima svetog Josemarije

