
opusdei.org

Prinos Bogu ugodan:
prikazanje djela i
„serviam!”

Služite i dajte slavu Bogu. Ove
riječi sažimaju želju svakog
sveca. Svakog jutra, kad se
probudimo, možemo ponuditi
cijeli dan Gospodinu kako bi ta
želja vodila naše živote.

5.11.2024.

„Kršćanin započinje svoj dan, svoje
molitve i svoje djelovanje znakom
križa, u ime Oca i Sina i Duha
Svetoga. Amen. Krštenik posvećuje



dan na slavu Božju i zaziva milost
Gospodnju koja mu omogućuje da
djeluje u Duhu kao dijete Očevo.
Znak križa krijepi nas u napastima i
poteškoćama." (1) Od prvih stoljeća
kršćanstva postoji običaj da se dan
započinje obraćanjem Bogu. „Čim se
probudiš, prije nego što se opet
suočiš s vrevom života, prije nego što
u svome srcu stvoriš bilo kakav
dojam, prije nego što se uopće sjetiš
brige za svoje obiteljske interese,
posveti Gospodinu rođenje i početak
svojih misli.” (2), Kasijan piše već u 5.
stoljeću.

Godinama kasnije, njemačka svetica
iz 13. stoljeća prenijela je sljedeće
riječi koje je čula od Boga u svojoj
molitvi: „Kad se ujutro probudiš,
neka tvoj prvi čin bude da pozdraviš
moje srce i ponudiš mi svoje. (...) Tko
god od srca uzdahne prema meni
kad se ujutro probudi i zamoli me da
radim na njemu sva svoja djela kroz
dan, privući će me k sebi. (...) Jer



nikada čovjek ne odahne od čežnjive
težnje prema meni, a da me ne
privuče k sebi bliže nego što sam bio
prije.” (3)

Don Álvaro je u intervjuu objasnio
kako je sveti Josemaría prakticirao
ovaj običaj: „Čim se probudio,
proživio je herojsku minutu: skočio
je iz kreveta i poljubio pod,
izgovarajući živopisni serviam kao
eksploziju! Prinosio je Gospodinu
cijeli svoj dan i načinio znak križa na
čelu, usnama i prsima, ponavljajući:
„Sve svoje misli, sve svoje riječi i sva
djela ovoga dana, prinosim tebi,
Gospodine, i sav svoj život, za
ljubav.“ Poljubio bi i raspelo i
Gospinu sliku koju je imao na
noćnom ormariću."(4) Sam sveti
Josemaría je rekao da je u tim
trenucima – a također i na kraju
dana – recitirao onu molitvu koju je
naučio od svoje majke: „Ponavljam je
ujutro i navečer, s velikom radošću, i
jako je dobra za mene. Dok se



oblačim, dok se brijem – nema
nikoga osim Boga mog… –, molim
naglas: „O, Gospođo moja, o Majko
moja, sav se tebi darujem. I kao
dokaz svoje sinovske ljubavi,
posvećujem ti ovoga dana – ove noći
– svoje oči, svoje uši, svoj jezik, svoje
srce…”; „Divan popis!"(5).

Prinos djela izražava volju da
slavimo Boga, sa zahvalnim duhom,
u svemu što činimo, od onoga što
vjerujemo da je najvažnije do onoga
što nam se čini najmanjim i što
nikoga ne zanima. Zbog toga sveti
Pavao piše Kološanima: „I sve što god
riječju ili djelom činite, sve činite u
imenu Gospodina Isusa, zahvaljujući
Bogu Ocu po njemu!" (Kol 3,17). A u
Poslanici Korinćanima kaže: „ili jeli,
ili pili, ili drugo što činili, sve na
slavu Božju činite” (1 Kor 10,31).

Ova praksa pobožnosti pomaže nam
razviti unutarnji stav želje da uvijek
budemo s Gospodinom, da opažamo



njegovo stalno društvo i da mu
nudimo svoja djela. Ponekad ćemo to
izraziti eksplicitno – „Nudim ti, Isuse,
ovaj čas rada“ – a ponekad će riječi
biti nepotrebne jer doživljavamo
Božju blizinu u svojim gestama i u
svojim mislima, plod „uobičajene
sposobnosti djelovanja iz ljubavi,
posebno u nastojanju da se slijedi
ono što Bog od svakoga traži” [6].

Ponudite ono što ne ide dobro

Tijekom prvih godina u Madridu, sat
svetog Josemaríje često se kvario.
Kako tada nije imao novca da ga
odnese na popravak, obratio se svom
anđelu čuvaru da ga probudi ujutro
u zakazano vrijeme. A "Urar" - kako
je tada odlučio nazvati svog anđela -
nije ga iznevjerio: probudio se točno
u dan ranije dogovoreno vrijeme.
Međutim, to je bio samo dio usluge.
Tada bi započela prva bitka dana, za
koju je znao da ne može računati
samo na vlastite snage: ustajanje iz



kreveta. Utemeljitelj Opusa Dei
odražava u svojim Intimnim
bilješkama kako se jednom suočio s
tim trenutkom dana:

„Jutros sam se – kao i uvijek kad to
ponizno zamolim kad idem u krevet
– iz dubokog sna, baš kao da me je
netko pozvao, probudio vrlo siguran
da je došlo vrijeme za ustajanje.
Doista, bilo je petnaest do šest. Sinoć
sam, kao i obično, zamolio
Gospodina da mi da snage da
pobijedim lijenost kada se probudim,
jer – priznajem, na svoju sramotu –
ta me sitnica silno košta i ima dosta
dana kada, unatoč tom
nadnaravnom pozivu, ostajem još
malo u krevetu. Danas sam također
molio, a kad sam vidio koliko je sati,
namučio sam se...i ostao sam ležati.
Napokon, u šest i petnaest oglasi se
moja budilica (koja je već dugo bila
pokvarena), ustao sam i, pun
poniženja pao sam na zemlju,
prepoznajući svoju grešku – serviam!



–, obukao sam se i započeo svoju
meditaciju. Tako sam do petnaest do
sedam gledao, dosta dugo, kako je
lice moje Djevice od poljubaca bilo
ispunjeno radošću, radošću.
Pogledao sam pomno: mislio sam da
se smiješi, jer je to tako djelovalo na
mene, ali usne joj se nisu pomicale.
Vrlo miran, rekao sam mnogo
komplimenata svojoj majci” [7].

Taj mali poraz postao je prilika za
radost jer je sveti Josemaría znao
vidjeti stvari ne samo sa svojeg
stajališta, nego i iz perspektive
Marije i Gospodina. Isus, Bog koji je
postao čovjekom, savršeno dobro zna
da je za mnoge ljude ovo trenutak
posebne poteškoće. Stoga možemo
zamisliti da je Krist ganut kada,
unatoč dezorijentiranosti i umoru
tipičnom za taj čas, ne zaboravimo
obnoviti svoju želju da mu služimo i
damo mu slavu, prinoseći sve što
namjeravamo učiniti tog dana. Jer
upravo to želimo na novi dan koji



počinje: „žrtvu živu, svetu, Bogu
milu" (Rim 12,1).

U isto vrijeme, utemeljitelj Djela je u
tom trenutku vidio prikladnu priliku
da svoju krhkost prepusti u ruke
Gospodina i zatraži njegovu pomoć.
Doista, mogu postojati razdoblja u
kojima, iz bilo kojeg razloga, više
osjećamo težinu borbe i svojih
pogrešaka. „Možda se u jednom
trenutku uvuče sumnja, napast da
pomislimo da nažalost nazadujemo
ili da jedva idemo naprijed; jača čak i
uvjerenje da, unatoč naporima da se
poboljšaju, stvari postaju još
gore” [8]. Kad dođe noć, možda nas
može progoniti izvjesno razočaranje
kada vidimo udaljenost između
onoga što želimo biti i onoga što
stvarno jesmo, između onoga što smo
naumili i onoga do čega smo došli.
Vrijeme je da ponovno prikažemo
dan, činom sinovskog kajanja, i
gledamo u sljedeći dan s nadom: Bog
Otac nas rađa svaki dan - dok



molimo, primjenjujući Psalam 2 -, on
nas obnavlja, dajući nam
svakodnevno nove milosti, pomoću
kojih ćemo se sutra moći suočiti s
onim što danas nismo uspjeli postići.

Svaki dan koji nam Bog daje, imamo
priliku početi iznova, da se
„pomirimo sa svojom poviješću“ da
„poduzmemo sljedeći korak“ i ne
ostanemo „zarobljenici svojih
očekivanja i razočaranja koja iz toga
proizlaze“ [9]. Uvijek možemo
obnoviti, na početku dana, „svrhu da
ne pokleknemo, da ne padnemo u
lijenost ili apatiju, da se suočimo sa
svojim zadacima s više nade, s više
optimizma, dobro uvjereni da ako
budemo poraženi u bilo kojem
okršaju moći ćemo nadvladati tu
neravninu činom iskrene
ljubavi” [10]. Jer Isus je prvi koji je
shvatio „našu slabost i privukao nas
k sebi, kao kroz kosinu” [11].

Briga za služenje



Sveti Josemaría želio je da ljudi Djela
započnu dan dubokim naklonom dok
ne poljube ili gotovo dotaknu tlo
svojim glavama govoreći serviam!
[12]. To je izvanjska manifestacija
poniznosti i potpune predanosti
službi Božjoj, koju je planirao i za
drugo doba dana: Preces. Zapravo,
prvi kolektivni čin Opusa Dei bio je
upravo taj standard pobožnosti:
osnivač i tri člana Djela u to vrijeme
kleknuli su, poljubili tlo i zajedno
recitirali te molitve.

Izraz serviam! ne nalazi se
tekstualno u Svetom pismu.
Međutim, Jeremijina knjiga uključuje
i non serviam Izraela, koji odlučuje
raskinuti savez s Gospodinom (usp.
Jr 2,20). Kontekst ovog stiha je prvi
govor proroka u kojem Bog osuđuje
nevjerstvo svog naroda. Optužba nije
samo za nezahvalnost, već i za
nerazumnost, jer se narod odrekao
izvora žive vode da bi izgradio
napukle čatrnje. Ova slika, koja



odražava iskustvo Izraela u pustinji,
ponovno se nalazi u epizodi
Kristovih iskušenja koja su, na neki
način, sažetak povijesti Izraelovih
iskušenja. Suočen s prijedlogom „Sve
ću ti ovo dati ako padneš ničice i
pokloniš mi se”, Isus odgovara:
„Odlazi, sotono! Jer pisano je:
“Gospodinu, Bogu svome, se klanjaj i
njemu jedinome služi” (Mt 4,9-10).

Neću služiti izražava ukratko pobunu
protiv Boga. Iz tog razloga, sveti
Josemaría tumači poslanje koje mu je
Gospodin povjerio u svjetlu
kategorije služenja, budući da bi to
bila „stalna i veličanstvena potvrda:
za „non serviam“, „SERVIAM!“; za
„ne želimo da ovo vlada”, „Regnare
Christum volumus”, želimo da on
vlada!; ljudskoj slavi, „Deo omnis
gloria”; i konačno velika potvrda za
sve: „Omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam”” [13]. Na taj način naš Otac
postupno artikulira nešto što je
prisutno već 1928. Zapravo, u



jednom od autograma koji je najbliži
datumu osnutka Djela čita se u dva
stupca: „Omnes, cum Petro, ad Jesum
per Mariam Deo omnis gloria [donji
redak:] Actio – Oratio – Expiatio” i
ispod oba stupca: “Serviam” [14].

Simbolična gesta privijanja k zemlji
klanjajući se i uzvikujući serviam!
tvrdi izvorno poslanje njegovanja i
čuvanja stvorenoga (usp. Post 2,15).
Prvi od ova dva glagola – u izvornom
hebrejskom – također znači služiti,
staviti se u službu nekoga ili nečega.
Ovaj pojam izražava stanje čovjeka
kao roba koji, međutim, ima
mogućnost birati kome želi služiti:
Bogu ili stvorenju, bilo Sotoni,
faraonu ili sebi. Ovo je, ukratko,
izvrsna alternativa koju serviam
pokušava riješiti: ponovno živjeti
prema istini koja je obilježila
podrijetlo čovjeka [15].

* * *



Sveti Josemaría, od početka Opusa
Dei, inzistirao je na tome da je poziv
za Djelo božanski poziv „činiti
osobitu službu Crkvi i svim dušama.
Jedina ambicija, jedina želja Opusa
Dei i sve njegove djece je služiti
Crkvi, onako kako ona želi da se njoj
služi, unutar specifičnog poziva koji
nam je Gospodin dao” [16].

Ta želja za služenjem i odavanjem
slave Bogu, koja je označila početke
Djela, nastavlja se ostvarivati u
svakom od njegovih vjernika kada
započne dan. Činjenica da su serviam
i prikazanje djela prva stvar koja se
vrši ima snažan simbolički karakter i
izražava duboku istinu: izražavamo
želju za nasljedovanjem načina
života Isusa, „koji nije došao da bude
služen, nego da služi ” (Mk 10,45). I
ova izjava namjere je ono što će
kasnije dati sjaj svim našim
aktivnostima. „Vrijednost osobe više
ne ovisi o ulozi koju igra, uspjehu
koji ima, poslu koji obavlja, novcu



koji ima u banci; ne, ne ovisi o tome;
Veličina i uspjeh, u Božjim očima,
imaju još jedno mjerilo: mjere se
služenjem. Ne za ono što imate, već
za ono što dajete. Želite li se
istaknuti? Služite. Ovo je put” [17].

[1] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2157.

[2] Kasijan, Kolacije, 21.

[3] Sveta Matilda od Hackeborna,
Liber specialis gratiae.

[4] Álvaro del Portillo, Intervju o
osnivaču Opusa Dei, Rialp, Madrid,
1993., str. 52.

[5] Od našeg Oca, u Andrés Vázquez
de Prada, Utemeljitelj Opusa Dei,
Rialp, Madrid, 1983., str. 41.



[6] Od Oca, Pastoralno pismo, 9-
I-2018, br. 5.

[7] Intimne bilješke, br. 701; u Andrés
Vázquez de Prada, Utemeljitelj Opusa
Dei, sv. 1, Rialp, Madrid, 1997., br.
139, str. 469.

[8] Prijatelji Božji, 217.

[9] Papa Franjo, Patris corde, 4.

[10] Prijatelji Božji, 217.

[11] Susret s Kristom, 75.

[12] Usp. De spiritu, 117.

[13] Bilježnica IV, br.386, 11-XI-1931,
cit. u Put, kritičko-povijesno izdanje
priredio Pedro Rodríguez, n. 226.

[14]. Isto, str. 227.

[15] Za veću dubinu o serviam, Juan
Rego, "Las Praces del Opus Dei:
povijesno-teološki komentar", Studia



et Documenta, sv. 16, 2022., str.
247-249 (prikaz, ostalo).

[16] Od našeg Oca, Pismo 8, br. 1.

[17] Papa Franjo, Angelus, 19.9.2021.

José María Álvarez de Toledo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prinos-bogu-ugodan-
prikazanje-djela-i-serviam/ (16.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prinos-bogu-ugodan-prikazanje-djela-i-serviam/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prinos-bogu-ugodan-prikazanje-djela-i-serviam/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prinos-bogu-ugodan-prikazanje-djela-i-serviam/

	Prinos Bogu ugodan: prikazanje djela i „serviam!”

