
opusdei.org

Prenošenje vjere (II)

Drugi dio članka o prenošenju
vjere unutar obitelji.

18.05.2015.

Dok nastoji odgajati djecu u vjeri,
„osoba ne može odvojiti sjeme nauka
od sjemena pobožnosti.“[1] Znanje
treba biti popraćeno krjepošću,
intelekt privrženošću. U ovom
području više nego u ijednom
drugom, roditelji i obrazovatelji
moraju biti na oprezu kako bi se
osigurao skladan duhovni razvoj
djece. Nekolicina pobožnih navika
prekrivenih tankim slojem nauka



nije dovoljna, niti jedovoljno
poznavanje nauka koje ne jača
uvjerenje da treba Bogu odati
štovanje koje mu se duguje te odvojiti
vrijeme za molitvu živeći u punini
zahtjeve kršćanske poruke i vršeći
apostolat. Nauk mora dovesti do
određenih odluka življenih u
svakodnevnom životu, sa stvarnom
obvezom da se ljubi Krista i one oko
nas.

Ključan dio odgoja u vjeri jest živi
primjer i svjedočanstvo roditelja koji
mole sa svojom djecom (jutarnje i
večernje molitve, zahvala tijekom
obroka), koji pridaju dužnu važnost
položaju vjere u životu kućanstva
(pohađanje mise za vrijeme
svetkovina, razborito biranje
odredišta za odmor), koji djecu na
prirodan način uče širiti drugima
svoju ljubav prema Isusu. Roditelji će
time „prodrijeti u najdublje dubine
srdaca svoje djece i ostaviti trag kojeg



budući događaji neće moći
izbrisati.“[2]

Roditelji trebaju posvetiti vrijeme
svojoj djeci. „Vrijeme je život,“[3] i
život Krista prisutnog u duši najbolji
je dar kojeg roditelji mogu dati. Ovo
može uključivati odlazak u šetnje s
njima, organiziranje izlazaka,
razgovaranje s njima o njihovim
malenim brigama i sukobima. Težeći
za prenošenjem vjere, ključno je biti
im na raspolaganju i moliti za njih, te
ako je osoba napravila pogrješku kao
roditelj, zatražiti njihov oprost.
Također je važno da djeca iskuse
opraštanje od strane svojih roditelja
koje će ih ojačati u uvjerenju da je
ljubav roditelja prema njima
bezuvjetna.

Zanimanje: Roditelj

Benedikt XVI. podsjeća nas da „djeca
imaju potrebu za Bogom već od rane
dobi; ona imaju sposobnost pojmiti



njegovu veličinu i shvatiti vrijednost
molitve i obreda te osjetiti razliku
između dobra i zla. Budite dobri
vodiči, prateći ih u vjeri, u spoznanju
Boga, u prijateljstvu s Bogom, i u
spoznanju razlike između dobra i zla.
Pratite ih u vjeri od njihovih
najnježnijih godina.“[4]

Pomaganje djeci da postignu
jedinstvo između onoga što vjeruju i
načina na koji žive izazov je s kojim
se ne može suočiti pukom
improvizacijom već je potrebno
pažljivo planiranje i promišljenost –
takoreći „profesionalan pristup“.
Poruka spasenja utječe na cijelu
osobu i treba uhvatiti korijen i u
glavi i u srcu onoga koji je prima.
Njeni primatelji su ljudi koje najviše
volimo, a na kocki je prijateljstvo
naše djece s Kristom – cilj koji
zaslužuje naše najmarljivije napore.
Bog računa na naš napor u činjenju
njegovih učenja dostupnima djeci
kako bi im udijelio milost i zauzeo



prebivalište u njihovim dušama.
Stoga način na koji komuniciramo
nije nešto dodano ili sekundarno
nastojanju prenošenja vjere, već je u
samoj srži njegove unutarnje
dinamike.

Za biti dobar liječnik nije dovoljno
samo sjediti unaokolo i čekati da se
pacijenti sami pojave u klinici. Osoba
treba učiti, čitati, razmišljati,
postavljati pitanja, istraživati,
sudjelovati na konferencijama. Isto
vrijedi i za roditeljstvo: roditelji
trebaju posvetiti vrijeme za učenje
kako se poboljšati u svojim
obrazovnim dužnostima. U
obiteljskom životu potrebno je i
teoretsko i praktično znanje, a
nadasve volja za primjeniti ga.
Možda neće biti lagano, ali ne
smijemo se zavaravati uzimajući
druge obveze kao izliku: moramo
pronaći nekoliko minuta svakog
dana, ili nekoliko sati tijekom



razdoblja praznika, za unaprjeđenje
naših roditeljskih vještina.

Sredstava za to učiniti ne manjka:
dobro usmjerene knjige, videa i web-
stranice lako su dostupni i sadrže
mnogo dobrih ideja o tome kako biti
bolji roditelj. Posebno korisni su
tečajevi obiteljskog usmjeravanja koji
prenose ne samo znanje ili tehnike
već i obilno životno iskustvo
odgajanja djece te poboljšavanja u
osobnom, bračnom i obiteljskom
životu. Jasnije poznavanje značajki
svojstvenih pojedinoj dobi, kao i
vrste okruženja kojima su djeca
određene dobi izložena, može ovdje
biti vrlo korisno. U konačnici sve se
svodi na bolje poznavanje vlastite
djece koje omogućava roditeljima
odgojiti ih na promišljeniji i
odgovorniji način.



Pokazivanje ljepote vjere

Pomaganje djeci učiniti vjeru
vlastitom zahtijeva da im se pokaže
ljepota življenja nje. Roditelji i
odgajatelji zasigurno trebaju
postavljati ciljeve, ali pritom također
trebaju i pokazati djeci ljepotu
krjeposti i istinskog kršćanskog
života. Trebali bi proširivati vidike, a
ne samo određivati zakone i zabrane.
U suprotnom, mogli bi ostaviti dojam
da je vjera težak i hladan skup
pravila koja su više smetnja nego
pomoć ili pak samo popis grijeha i
obveza. Tada bi djeca lako mogla
doći u situaciju da vide „samo grubi
dio ceste, bez imanja u vidu Isusovog
obećanja: 'Moj jaram je sladak.'“[5]
Upravo suprotno, treba im prenijeti
stvarnost da nam zapovijedi našeg
Gospodina daju snagu za postići
potpuniji ljudski razvoj. Zapovijedi
nisu negativne zabrane, već radije
određeni načini za gajiti život,
povjerenje i mir u vlastitoj obitelji i



društvenim odnosima. Od nas se
traži da oponašamo Isusa slijedeći
put blaženstava.

Sukladno tome, pogrešno bi bilo
redovito povezivati nadnaravne
motive s izvršavanjem neugodnih
poslova ili napornih obveza. Nije
uvijek od pomoći, primjerice, tražiti
od djece da dovrše juhu kako bi Bogu
prikazali žrtvu. U skladu s njihovom
dobi i razinom pobožnosti ovaj
pristup može biti prikladan, ali
također se trebamo potruditi
ponuditi i druge razloge. Boga se ne
može vidjeti kao pukog „neprijatelja“
hirovitosti; radije, djeci treba pomoći
da prevladaju svoje hireve kako bi
mogla voditi sretan život, nenavezan
na materijalna dobra i vođen
ljubavlju prema Bogu i bližnjem.

Kršćanska obitelj učinkovitije
prenosi ljepotu vjere i ljubav prema
Kristu kada njezini članovi iz
milosrđa žive u međusobnom skladu,



uzimajući stvari sa smješkom i
zaboravljajući vlastite sitne brige
kako bi brinuli za druge. „Oni trebaju
zaboraviti na svoje beznačajne sitne
trzavice koje sebičnost može
preuveličati izvan svih granica te
uložiti mnogo ljubavi u mala djela
služenja koja obiteljski život
zahtijeva.“[6]

Život vođen zaboravljanjem na
samoga sebe ideal je koji je veoma
privlačan mladoj osobi. Mi
odgajatelji možda ponekad ne
vjerujemo ovo u potpunosti, možda
zato jer i sami imamo još daleki put
za prijeći u ovom području. Tajna
leži u vezivanju odgojnih ciljeva s
razlozima za njihovo postizanje koje
djeca mogu razumjeti i cijeniti: kako
bi pomogli svojim prijateljima, kako
bi bili korisni ili hrabri,... Svako
dijete ima vlastite brige na kojima
trebamo znati graditi prilikom
objašnjavanja zašto bi trebali biti
krjeposni, uzdržljivi, marljivi,



nenavezani na materijalna dobra,
pažljivi prilikom korištenja interneta
bez trošenja prekomjernih sati na
igranje video igrica.

Kršćanska će poruka tada biti
shvaćena u svoj svojoj ljepoti i
sadržanoj razboritosti. Djeca će
otkriti Boga ne samo kao „sredstvo“
koje njihovi roditelji koriste za
poticanje odrađivanja kućanskih
zadataka, već kao svog Oca na
nebesima koji ih ludo voli i kojeg oni
također trebaju voljeti i štovati;
Stvoritelja svemira kojem dugujemo
svoje samo postojanje; dobrog
Gospodara; Prijatelja koji nas nikada
ne iznevjeruje i kojeg ni mi ne
možemo iznevjeriti.

Pomagati im pronaći vlastiti
put

Odgajanje djece u vjeri prije svega
znači učiti ih da cijeli svoj život
pretvore u čin štovanja Boga. Kao što



Drugi vatikanski sabor naučava, „bez
Stvoritelja, stvorenje bi nestalo.“[7] U
bogoštovlju i klanjanju nalazimo
istinski temelj osobne zrelosti: „Ako
ljudi odbijaju štovati Boga, završit će
klanjajući se sebi na različite načine
kao što je povijest čovječanstva
pokazala: moć, užitak, bogatstvo,
znanost, ljepota.“[8] Poticanje stava
bogoštovlja zahtijeva da djeca, čak i u
vrlo ranoj dobi, susretnu Isusa licem
u lice što im pomaže da s njim
osobno razgovaraju. Moliti s djecom
može označavati nešto toliko
jednostavno poput pričati im o Isusu
i njegovim prijateljima ili koristiti
neke od svakodnevnih događaja kako
bi ih potakli na zamišljanje samih
sebe u jednoj od scena iz Evanđelja.

Poticanje pobožnosti kod djece svodi
se na pomogati im da svoje srce stave
u Isusa, da mu pričaju o dobrim i
lošim stvarima koje im se događaju
svakoga dana; ono znači podučavati
ih slušanju glasa savjesti kroz kojeg



im Bog otkriva svoju volju te
nastojanju da ju se primjeni. Djeca
stječu ove navike gotovo pa
osmozom kada vide kako njihovi
roditelji razgovaraju s našim
Gospodinom i teže učiniti ga
prisutnim u svojim dnevnim
životima. Zaista, vjera se odnosi prije
svega ne na popis dužnosti ili tekst
katekizma koje treba upamtiti, već
na Osobu kojoj u potpunosti
vjerujemo. Ako ih želimo uvjeriti da
je Život jedne Osobe promijenio
postojanje cijelog čovječanstva
oplemenjujući sve naše ljudske
sposobnosti, jasno je da djeca prvo
trebaju jasno vidjeti da je naš život
preobražen Kristom. Biti dobar
prenositelj vjere u Krista znači
svojim vlastitim životom pokazivati
prianjanje uz njegovu Osobu.[9] Biti
dobar roditelj znači prije svega biti
roditelj koji je dobar, koji se bori biti
svet. Djeca ovo brzo primjete i cijenit
će napore svojih roditelja te se truditi
oponašati ih.



Dobri roditelji žele da im djeca
dostignu izvrsnost i budu sretna u
svim područjima života:
profesionalnom, kulturnom,
emocionalnom,... Stoga je sasvim
prirodno i da ne žele da budu
zadovoljna duhovnom osrednjošću.
Božji plan za svaku osobu jest nešto
divno i sveto. Najveća usluga koju
nekome možemo pružiti, a posebice
vlastitoj djeci, jest pružiti im potporu
koju trebaju za u potpunosti
odgovoriti na svoj kršćanski poziv te
otkriti što Bog želi od njih. To nije
neka sporedna stvarkoja bi dovela do
malo više sreće, već ona utječe na
ishod cjelokupnog života pojedine
osobe.

Otkrivanje odgovarajućih
parametara vlastitog poziva na
svetost znači pronalazak bijelog
kamena, kamena s upisanim novim
imenom kojeg nitko ne poznaje osim
onoga koji ga prima.[10] Ono znači
pronalazak istine o samom sebi koja



daje značenje vlastitom postojanju.
Svačija vlastita sreća, kao i mnogih
drugih ljudi, ovisi o velikodušnom
odgovoru pojedinca na ono što Bog
traži.

Zvanje djece i roditelja

Vjera je po samoj svojoj prirodi
slobodan čin koji ne može biti
nametnut, čak ni indirektno,
„nepobitnim“ argumentima.
Vjerovanje je dar utemeljen u
otajstvu Božje milosti i svačijeg
slobodnog odgovora. Stoga roditelji
kršćani trebaju marljivo moliti za
svoju djecu, tražeći da sjeme vjere
koje usađuju u njihove duše izraste i
donese ploda. Često će Duh Sveti
iskoristiti ove svete želje za izvesti
mnoštvo zvanja iz kršćanskih
obitelji, na dobro cijele Crkve.

Djetetov poziv može zahtijevati od
roditelja odustajanje od načinjenih
planova koji su im prirasli srcu. „I



prije nego se dijete rodi, njegova
majka počinje razmišljati kako ga
vjenčati s tom-i-tom osobom te kako
će činiti ovo ili ono. Otac razmišlja o
karijeri ili poslu u kojeg će sina
uvesti. Svatko stvara vlastiti 'roman'
– očaravajući, šaroliko obojani
roman. Kasnije, dijete odraste u
bistru i dobru osobu, jer su mu
roditelji dobri, i kaže im, 'Taj vaš
roman mene ne zanima.'“[11]

Djetetov poziv dio je predivnog
poziva majčinstva i očinstva. Može se
čak reći da je djetetov poziv
dvostruk: djeteta koje se predaje
Bogu i roditelja koji svoje dijete
predaju Bogu. A ponekad su zasluge
roditelja čak i veće odzasluga njihove
djece budući da je Bog od njih
zatražio odricanje od onoga što
najviše vole, i oni ga čine radosno.

Stoga djetetov poziv postaje „razlog
za sveti ponos,“[12] koji potiče
roditelje pomoći mu svojim



molitvama i privrženošću. Kao što je
sveti Ivan Pavao II naglasio:
„Pobrinite se da budete otvoreni
zvanjima u svojoj obitelji. Molite da
se, kao znak njegove posebne ljubavi,
Bog udostoji pozvati jednog ili više
članova vaše obitelji da mu služe.
Živite svoju vjeru s radošću i žarom
koji potiču zvanja. Budite
velikodušni ako vaš sin ili kćer, vaš
brat ili sestra, odluče slijediti Krista
na posebnom putu. Pomozite da se
njihovo zvanje ukorijeni i ojača.
Pružite svoju svesrdnu potporu
izboru kojeg su slobodno
donijeli.“[13]

Odluka davanja sebe Bogu prirodno
proizlazi iz klice kršćanskog odgoja, a
može se čak promatrati i kao njegov
vrhunac. Njegovana milom
roditeljskom brigom obitelj tako
postaje istinska domaća Crkva u kojoj
Duh Sveti udijeljuje svoje darove. Na
ovaj način, odgojna uloga roditelja
doseže izvan granica užeg obiteljskog



kruga i postaje izvor božanskog
života u okruženjima koja su prije
bila zatvorena za Krista.

A. Aguiló

Fusnote:

[1] Sv. Josemaria, Kovačnica,918.

[2] Sv. Ivan Pavao II., Apost. pob. 
Familiaris consortio, 22. studenog
1981., 60.

[3] Sv. Josemaria, Brazda, 963.

[4] Benedikt XVI., Obraćanje
Crkvenom skupu rimske biskupije, 13.
lipnja 2011.

[5] Sv. Josemaria, Brazda, 198.

[6] Sv. Josemaria,Susret s Kristom, 23.

[7] II. vatikanski sabor, Past. konst. 
Gaudium et spes, 36.



[8] Biskup Javier Echevarria, 
Pastoralno pismo, 1. lipnja2011.

[9] Sv. Toma Akvinski, S. Th. II-II, q.
11, a.1: “Sada, zato jer onaj koji
vjeruje prijanja uz riječi drugoga,
ono što se čini glavnim i što izgleda
kao da ima ulogu završetka u
svakom vjerovanju jest osoba uz čiju
riječ se prijanja. Istine koje
spoznajemo zbog ovog prijanjanja
čine se gotovo sporednima.“

[10] Otk 2, 17.

[11] Sv. Josemaria, Iz bilješki
zapisanih tijekom obiteljskog
druženja, 4. rujna 1972.

[12] Sv. Josemaria, Kovačnica, 17.

[13] Sv. Ivan Pavao II., Homilija, 25.
veljače 1981.

[14] Usp. II. vatikanski sabor,
Dogmatska konst. Lumen gentium, 11.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prenosenje-vjere-ii/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prenosenje-vjere-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prenosenje-vjere-ii/

	Prenošenje vjere (II)
	Zanimanje: Roditelj
	Pokazivanje ljepote vjere
	Pomagati im pronaći vlastiti put
	Zvanje djece i roditelja


