
opusdei.org

Prenošenje vjere (I)

Obitelj je kovačnica djetetovog
karaktera i osobnosti te mjesto
gdje se ukorjenjuje ljubav
prema Bogu. Novi nastavak u
nizu članaka o obitelji.

25.05.2015.

Svako dijete je Božji znak pouzdanja
u roditelje koji im povjerava sina ili
kćer pozvane na vječnu radost. Vjera
je najbolje nasljeđe koje roditelji
mogu prenijeti svojoj djeci. Ona je
jedina stvar koja je uistinu važna
budući da je ona ta koja daje
konačno značenje našem životu. A



Bog nikada ne daje zadatak bez
pružanja i sredstava potrebnih za
njegovo izvršenje. Stoga nijedna
ljudska zajednica nije bolje
opremljena od obitelji za osigurati da
se vjera ukorijeni u djetetovom srcu.

Osobno svjedočanstvo

Odgajanje djeteta u katoličkoj vjeri
obuhvaća više od pukog podučavanja
nauka; ono također zahtijeva
prenošenje načina života. Iako je
Božja riječ učinkovita sama po sebi,
za njeno širenje Bog je htio poslužiti
se posredstvom ljudskog
svjedočanstva. Evanđelje je drugima
uvjerljivo kada ga se vidi življenog.
Ovo je posebice istinito kod djece
koja imaju poteškoća u razlikovanju
onoga što je rečeno od osobe koja
govori – posebice kada su njihovi
otac ili majka ti koji govore. Vidjeti
vlastitog oca ili majku kako mole
stoga ima posebno značenje i
vrijednost za njih.



Zbog toga roditelji imaju svaku
prednost za prenošenje vjere svojoj
djeci. Više od riječi, ono što Bog
očekuje je da budu pobožni i
dosljedni u življenju vjere. Osobno
svjedočanstvo roditelja treba uvijek
biti očigledno, dajući primjer vlastitoj
djeci s prirodnošću, bez ikakve
predstave. „Neka vas vide kako
molite. To sam ja vidio svoje roditelje
da rade i urezano mi je u srce. Tako
da kada vaša djeca dođu u moje
godine, s nježnošću će se sjećati svog
oca ili majke koji su ih prisiljavali
samo svojim primjerom i osmijehom,
podučavajući ih po potrebi i bez da
im dosađuju.“[1]

Ponekad djeca samo trebaju vidjeti
radost svojih roditelja poslije odlaska
na ispovijed kako bi vjera zauzela
čvršće mjesto u njihovim srcima.
Dječja moć zapažanja ne smije nikad
biti podcijenjena. Djeca vrlo dobro
poznaju svoje roditelje – i ono što je
kod njih dobro i ono što baš i nije



tako da sve što roditelji čine, ili
propuste učiniti, je za njih poruka
koja pozitivno ili negativno utječe na
njihov razvoj.

Benedikt XVI. često je naglašavao da
su duboke promjene u institucijama i
ljudima su najčešće rezultat svetaca,
a ne ni učenjaka ni moćnika: „Usred
povijesnih nestalnosti, sveci su ti koji
su bili istinski reformatori koji su
toliko često podigli čovječanstvo iz
mračnih dolina, u koje postoji uz
stalan rizik od ponovnog propadanja
u njih, te su donijeli svjetlo kadgod je
to bilo potrebno.“[2]

Nešto slično događa se u obiteljima.
Svakako, roditelji trebaju pronaći
najbolja pedagoška sredstva za
prenijeti vjeru i tražiti potrebnu
formaciju za učinkovito je naučavati.
Ali ključ roditeljskog napora jest
uložiti trud za postići svetost. Osobna
svetost sa sobom nosi sposobnost
pronalaska najboljeg načina za



naučavanje vjere. „Iskustvo u svim
kršćanskim okruženjima pokazuje
koji dobri učinci proizlaze iz ovog
prirodnog i nadnaravnog uvoda u
život pobožnosti dan unutar topline
doma. Djeca uče postaviti Boga na
prvo mjesto svojih privrženosti. Ona
uče vidjeti Boga kao svog Oca i
Mariju kao svoju Majku i uče se
moliti slijedeći primjer svojih
roditelja. Na ovaj način osoba može
jednostavno vidjeti kakav divan
apostolat roditelji imaju i da je
njihova dužnost živjeti potpunim
kršćanskim životom molitve, kako bi
svojoj djeci mogli prenijeti svoju
ljubav prema Bogu – što je nešto više
od samog podučavanja.“[3]

Ozračje povjerenja i
prijateljstva

Danas također primjećujemo
stvarnost da mnogi mladi ljudi –
posebice u svojim tinejdžerskim
godinama – slabe u svojoj vjeri kada



ih se stavi na test. Podrijetlo tih kriza
može biti raznoliko: pritisak
poganiziranog okruženja, prijatelji
koji ismijavaju vjerska uvjerenja
drugih, učitelji koji šire ateističko
stajalište ili omalovažavaju važnost
Boga. Ali ove krize postaju ozbiljne
samo ako oni koji kroz njih prolaze
ne mogu otvoriti svoja srca pravim
ljudima za savjet.

Važno je da roditelji njeguju ozračje
povjerenja sa svojom djecom i da su
uvijek u mogućnosti posvetiti im
vrijeme. „Djeca – čak i ona koja se
čine tvrdoglava i ne reagiraju –
uvijek žele ovu bliskost, ovo bratstvo,
sa svojim roditeljima. Pitanje je
povjerenja. Roditelji trebaju odgajati
svoju djecu u ozračju prijateljstva,
nikada ne dajući dojam da im ne
vjeruju. Oni im trebaju dati slobodu i
naučiti ih kako je koristiti s osobnom
odgovornošću. Bolje je da si roditelji
dozvole biti 'prevareni' s vremena na
vrijeme jer će povjerenje koje su



iskazali učiniti da će djeca sama
osjećati sram što su ga zloupotrijebili
– oni će se ispraviti. S druge strane,
ako nemaju slobodu, ako vide da im
nitko ne vjeruje, uvijek će biti skloni
varanju svojih roditelja.“[4] Nema
potrebe čekati dok djeca dosegnu
mladenaštvo za primjeniti ovaj savjet
jer je koristan čak i za veoma mladu
djecu.

Razgovarati s vlastitom djecom, osim
što je vrlo ugodno, najbolji je način
za izgradnju pravog prijateljstva s
njima. Kada dvoje ljudi ima odnos
povjerenja, most se stvara između
njih koji potiče otvaranje srca i
razgovor o vlastitim brigama i
problemima, što je također dobar
način za bolje se upoznati. Iako je
istina da su pojedine godine teže od
drugih za postizanje ove bliskosti,
roditelji bi uvijek trebali težiti da
postanu „prijatelji svoje djece –
prijatelji s kojima će djeca biti voljna
dijeliti svoje tjeskobe, koji će slušati



njihove probleme, koji će im pomoći
na učinkovit i prijatan način.“[5]

U ovoj atmosferi prijateljstva, djeca
mogu slušati o Bogu na ugodan i
primamljiv način. Ovo zahtijeva od
roditelja da odvoje vrijeme za svoju
djecu i da ono bude „kvalitetno“
vrijeme. Djeca bi trebala osjetiti da
njihove roditelje uistinu zanimaju
njihove brige i da su čak spremni
staviti na stranu vlastite brige zbog
njih. Roditelji stoga trebaju biti
spremni ugasiti televizor ili računalo
– ili jasno skrenuti pozornost od njih
– kada sin ili kćer dođu i žele
razgovarati o nečemu što ih muči.
Oni trebaju biti spremni smanjiti
količinu vremena posvećenu poslu
kako bi imali vremena za provesti ga
s obitelji; tražiti prilike za aktivnosti
u slobodno vrijeme koje potiču
razgovor među članovima obitelji,
itd.



Otajstvo slobode

Gdje postoji istinska sloboda, ljudi ne
čine uvijek ono što je za njih najbolje
ili što bismo se nadali s obzirom na
napore koje smo uložili u njihovu
korist. Ponekad učinimo stvari
dobro, a one ipak završe loše ili
barem prividno tako. Kada se ovo
dogodi, nema koristi od okrivljavanja
sebe ili drugih za to. Najbolji odgovor
je stjecanje iskustva kako bi se još
bolje obrazovali i pomogli drugima
učiniti isto. Ovdje nema čarobnih
formula. Svatko ima vlastiti način
postojanja i svoj osobni način
gledanja na stvari i prosuđivanja
stvari. Isto je i s djecom u obitelji
koja, iako žive u sličnom okruženju,
imaju poprilično različite interese i
osjetljivosti.

Ali ova raznolikost nije preprjeka;
ona, naprotiv, širi obrazovne
horizonte. S jedne strane, ona
omogućava da se obrazovanje odvija



unutar osobnog odnosa, daleko od
stereotipova. S druge, raznolikost
djetetovih sklonosti i karaktera
potiče široku raznolikost obrazovnih
oblika. Stoga, iako je put vjere
najosobniji mogući put, budući da
uključuje najdublju jezgru ljudske
osobe i čovjekov odnos s Bogom,
možemo pomoći svakoj osobi da ga
poduzme. Ako u svojoj osobnoj
molitvi pažljivo razmatramo način
postojanja svakog djeteta, Bog će
nam dati potrebno svjetlo za
učinkovito djelovanje.

Prenošenje vjere, više od strategije ili
programa, je napor za pomoći svakoj
osobi otkriti Božji plan za njegov ili
njezin život. Mi želimo svakome
pomoći da samostalno otkrije u čemu
se trebaju popraviti, gdje se trebaju
promijeniti. Jer više je nego očito da
sami ne možemo promijeniti nikoga:
drugi se mijenjaju zato što to žele.



Nekoliko određenih točaka

Ovdje se može spomenuti nekoliko
točaka vrlo važnih za prenošenje
vjere. Prije svega možda, život
pobožnosti unutar obitelji, blizina
Bogu u molitvi i sakramentima. Kada
roditelji ne „skrivaju“, čak i
nenamjerno, ovo područje svoga
života, odnos s Bogom očituje se
djelima koji Ga čine prisutnim
unutar obitelji, na prirodan način
koji poštuje samostalnost djeteta.
Izgovaranje zahvale prije jela,
recitiranje s mlađima jutarnjih i
večernjih molitava, učeći ih kako se
ophoditi sa svojim anđelom čuvarom
i iskazivati male znakove nježnosti
prema našoj Gospi, određeni su
načini za njegovanje krjeposti
pobožnosti kod djece, dajući im
sredstva koja ih mogu pratiti tijekom
čitavog njihova života.

Drugo važno sredstvo je nauk.
Pobožnost bez nauka je vrlo ranjiva



na intelektualne pritiske kojima će
djeca biti izložena tijekom svojih
života. Ona trebaju znanje
apologetike koje je ujedno temeljito i
praktično. Očito je, također i u ovom
području, važno obratiti pozornost
na zahtjeve pojedine dobi. Komentari
na trenutno aktualnu temu ili knjigu
poprilično često će pružiti dobru
priliku za podučavanje doktrine
starijoj djeci; ili mogu i ona sama biti
ti koji će preuzeti inicijativu i
pristupiti svojim roditeljima s
pitanjima. Za mlađu djecu, satovi
kateheze koje mogu imati u župi ili
školi idealna su prilika roditeljima za
ponoviti što su naučila ili za podučiti
ih na zanimljiv način određenim
točkama katekizma koje su možda
bile preskočene. Poštovanje i ljubav
koje roditelji iskazuju prema
učenjima Crkve pomoći će djeci
razumjeti važnost učenja Isusovog
nauka.



Slijedeći ključan vid jest pomaganje
da se krjeposti ukorijene kod djece.
Ako pobožnost i nauk nisu popraćeni
s čvrstim ljudskim krjepostima,
dječje misli i osjećaji će u konačnici
odražavati način na koji žive, a ne što
im razum prosvijetljen vjerom
nalaže. Oblikovanje krjeposti
zahtijeva naglašavanje važnosti
samo-discipline, marljivog rada,
velikodušnosti i uzdržljivosti. Jer
usvajanje ovih vrijednosti uzdiže
ljudsku osobu iznad čisto fizikalnih
prohtjeva i čini um osobe bistrijim,
sposobnijim za shvaćanje stvarnosti
duha. Roditelji koji odgajaju svoju
djecu bez ikakve discipline – nikad
im ne govoreći „ne“, već težeći za
ispunjenjem svih njihovih prohtjeva
– mogu biti uzrokom zatvaranja
vrata njihovom duhu.

Biti snishodljiv prema djeci na ovaj
način, iako se može činiti da potiče iz
privrženosti, zapravo je često puta
želja za poštedjeti sebe truda



potrebnog za učinkovito odgajanje
djece, za postavljanje granica
njihovim prohtjevima, za naučiti ih
poslušnosti i strpljenju. A budući da
su želje poticane konzumerizmom
same u sebi nezasitne, padanje pod
njihov utjecaj dovodi do hirovitog i
egocentričnog stila života, spirale
samo-traženja koja uvijek uključuje
manjak ljudskih krjeposti i brige za
druge. Odrastanje u svijetu u kojem
su svi nečiji hirevi zadovoljeni guši
duhovni život i može učiniti
sebedarje i predanost gotovo
nemogućima.

Konačno, potrebno je uzeti u obzir
pritisak današnjeg okruženja jer on
može biti vrlo uvjerljiv. Svi
poznajemo djecu koja su odgajana u
pobožnom okruženju, a koja su
odmaknuta od vjere okruženjem s
kojim se nisu bili spremni suočiti.
Stoga roditelji trebaju biti vrlo
oprezni s obzirom na mjesta gdje se
djeca obrazuju, i pomoći stvoriti ili



potražiti mjesta koja potiču rast u
vjeri i ljudskim krjepostima. Uloga
roditelja ovdje je slična onome što se
događa u vrtu. Mi nismo ti koji
činimo da biljke rastu, ali možemo
pružiti gnjojivo i zalijevati ono što
treba te osigurati prikladno
okruženje.

Sv. Josemaría jednom je savjetovao
skupinu roditelja: „Ne skrivajte svoju
pobožnost. Ponašajte se časno. Ona
će tada naučiti, i vaša djeca bit će
kruna i radost vaše zrele dobi i
starosti.“[6]

A. Aguiló

Fusnote:

[1] Sv. Josemaria, Susret, Retamar,
Madrid, 28. listopada 1972.

[2] Benedikt XVI, Govor tijekom
molitvenog bdijenja za Svjetski dan
mladih, Köln, 20. kolovoza 2005.



[3] Razgovori s msgr. Escrivá de
Balaguer, 103.

[4] Isto., 100.

[5] Sv. Josemaria, Susret s Kristom,
27.

[6] Sv. Josemaria, Susret, Pozoalbero,
Jerez de la Frontera, 12. studenog
1972.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prenosenje-vjere-i/
(10.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prenosenje-vjere-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prenosenje-vjere-i/

	Prenošenje vjere (I)
	Osobno svjedočanstvo
	Ozračje povjerenja i prijateljstva
	Otajstvo slobode
	Nekoliko određenih točaka


