
opusdei.org

Prelatovo pismo
(veljača 2011.)

Molimo se velikoj Zagovornici
neka nas milosrdno pogleda i
nad svijetom kojem je toliko
potrebno otkupljenje izlije
obilje milosti koju je za nas
njezin Sin zaslužio.

4.02.2011.

Predragi, neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

Velikom radošću, kao i bezbroj djece
Crkve i toliki ljudi po cijelom svijetu,
primili smo vijest o skoroj



beatifikaciji Sluge Božjega Ivana
Pavla II, koja će biti slijedećeg 1.
svibnja. Taj dan, liturgijski spomen
svetoga Josipa Radnika, poklapa se
ove godine s Drugom nedjeljom
nakon Uskrsa, posvećenoj
božanskom Milosrđu koje je štovao
taj nezaboravan Prvosvećenik.

Mislio sam da najbolji način za
zahvalnost Presvetom Trojstvu za
ovaj novi dar Crkvi i ljudima
rezultira novim impulsom da
ponovno i uz puno radosti krenemo
putom posvećivanja u svakodnevnim
životnim okolnostima, što smo
naučili od svetoga Josemarije i što je
Ivan Pavao II u apostolskom Pismu
posvećenom novom mileniju označio
kao bitan izazov upravljen svim
kršćanima bez iznimke. „Ovaj ideal
savršenosti ne smije se pogrešno
shvatiti – primijetio je – kao da bi
uključivao neku vrstu izvanrednoga
života koji mogu živjeti samo neki
„velikani“ svetosti. Putovi svetosti su



mnogostruki i prikladni pozivu
svakoga čovjeka… Vrijeme je da se
svima na uvjerljiv način ponovno
ponudi to „visoko mjerilo“ redovitoga
kršćanskog života: čitav život
crkvene zajednice i obitelji treba ići u
tom smjeru“.[1] Isto je pokazao u
Buli za kanonizaciju našega Oca
označivši ga kao „sveca
svakodnevice“[2].

Ta žurna potreba odzvanja kroz
liturgiju slijedećih nedjelja Običnoga
vremena, u kojim čitamo 5. poglavlje
Evanđelja svetoga Mateja. Pred dva
dana čitala su se blaženstva kojima je
počeo Govor na gori; slijedećih
nedjelja slušat ćemo kako njegov
nauk vodi u puninu Zakona koje je
Bog predao Mojsiju na gori Sinaj. Na
kraju poglavlja ovako zaključuje
svoju pouku: Budite dakle savršeni
kao što je savršen Otac vaš nebeski!
[3]



Bez Isusa Krista ne bismo mogli težiti
za tim ciljem: sine me nihil potestis
facere[4], jasno kaže Evanđelje
svetoga Ivana. Tako svaki pojedinac
treba slobodno surađivati, otvoriti se
milosti Duha Svetoga koji nam na
poseban način dolazi preko
sakramenata, vidljivih znakova koje
je ustanovila dobrota i mudrost
Gospodinova kako bi se približio
svojim stvorenjima. Bog nije neki
udaljeni Bog, prilično odvojen i
velik a da bi se tako brinuo za naše
bagatele, rekao je Benedikt XVI i
nastavio: iako je velik, može se
zanimati za male stvari. A pošto je
velik, ljudska duša i sam čovjek,
stvoreni od vječne ljubavi, nisu
nešto maleno, već veliko i vrijedno
njegove ljubavi[5]. Zatim, odnoseći
se na reakcije straha pred
božanskom svetošću, o čemu se čita u
Starom zavjetu, Papa dodaje da od
kada je Mesija došao na zemlju, 
Božja svetost nije tek usijana moć
od koje se moramo prestrašeni



udaljiti; to je moć ljubavi i stoga je
moć koja sve čisti i ozdravlja.[6]

Blagdan Čišćenja Naše Gospe, koji
slavimo sutra, 2. veljače, uz
Prikazanje Isusa u Hramu, govori
nam upravo o potrebi čišćenja od
naših grijeha, što je prvi i
nezaobilazni korak na putu prema
svetosti. Taj prizor iz Evanđelja
razmatra se u četvrtom radosnom
otajstvu Krunice, gdje nas sveti
Josemaría poziva na razmatranje i da
uđemo u taj dio Marijina života.
Prisjetimo se: spomenuvši izvještaj
svetoga Luke, naš Otac piše: 
Prijatelju, ovaj put si ti onaj koji
nosi košaricu s grlicama…
Razumiješ li to? Bezgrešna se
podvrgava Zakonu, a njoj nije
potrebno to zakonsko čišćenje.
Jadno dijete! Zar te taj primjer ne
uči ispunjati Božji zakon unatoč
mnogim žrtvama koje se od tebe
traže? Čistiti se! Tebi i meni
potrebno je čišćenje i



zadovoljština. No, još više nego
zadovoljština potrebna je ljubav…
Ljubav koja treba biti kao užareno
željezo što će spaliti prljavu koru s
naše duše. I kao vatra u kojoj se
kao u božanskom plamenu
zagrijava naše bijedno srce.[7]

Prošlo je više od dvadeset stoljeća od
otkupiteljskog utjelovljenja Sina
Božjega, a nažalost grijeh je i dalje
prisutan u svijetu. Iako ga je Krist
pobijedio svojom smrću na križu i
svojim slavnim uskrsnućem,
primjena tih neiscrpnih zasluga ovisi
i o našoj suradnji: stvoren na sliku i
priliku Božju, svaki se pojedinac
mora truditi da zasluge Spasitelja
učini svojima, surađujući s Njim na
primjeni otkupljenja. Posebno
očekuje to zalaganje od nas koji Ga
želimo slijediti ukorak u njegovoj
Crkvi koja je sredstvo spasenja za
čitavo čovječanstvo. Trudiš li se da
odstraniš ono što te dijeli od Boga?
Gajiš li svakodnevno težnju da



postigneš što veću prisnost s
Gospodinom?

Iskustvo grijeha ne smije nam
stoga ulijevati sumnju u naše
poslanje. Zacijelo nam naši grijesi
otežavaju prepoznavanje Krista.
Stoga se moramo suočiti sa svojom
vlastitom bijedom i tražiti
očišćenje. I to svjesni toga da nam
Bog nije u ovom životu obećao
konačnu pobjedu nad zlom, nego
da od nas ište borbu, Sufficit tibi
gratia mea(2 Kor 12,9) – Dosta ti je
moja milost, bio je Gospodinov
odgovor Pavlu, koji Ga je molio da
ga oslobodi od trna koji ponizuje.
Božja moć očituje se u našim
slabostima, i pokreće nas da se
borimo i da se uhvatimo u koštac
sa svojim pogreškama, iako nam je
poznato da na zemlji nikada
nećemo moći izvojevati potpunu
pobjedu. Kršćanski je život
neprestano započinjanje i



ponovno započinjanje,
svakodnevno obnavljanje.[8]

Borimo se zaista protiv grijeha i
njegovih posljedica u svom osobnom
životu, pođimo u pravom kajanju na
ispovijed, često koliko je prikladno,
znajući osim toga da taj sakrament
božanskoga milosrđa koji je
ustanovio Naš Gospodin nije samo za
oproštenje teških grijeha, već također
i za jačanje naše duše u času borbe
protiv neprijatelja našeg
posvećivanja. Tako se Krist
objavljuje, ne unatoč našoj bijedi,
već nekako po našoj bijedi, po
životu ljudi, koji su od tijela i
zemlje: On se očituje po našem
zalaganju da budemo bolji, da
ostvarimo ljubav koja teži za tim
da bude čista, da prevladamo
sebičnost i da se drugima sasvim
predamo, stavljajući svoj život u
neprestanu službu.[9]



Pred nekoliko godina, na početku
svoga pontifikata, Benedikt XVI
upozorio je na napast koja se danas
često ponavlja: pogrešno mišljenje
da sloboda reći ne (Bogu), pasti u
mrak grijeha i željeti živjeti za
sama sebe, čini dio prave činjenice
o čovjekovoj biti, da bude zaista
svoj; treba da stavimo na probu
svoju slobodu, uključujući i onu
protiv Boga kako bi stvarno postao
on sam. Jednom riječju – rekao je
Papa – u biti se smatra da je zlo
dobro i da nam je barem malo
potrebno kako bismo iskusili
puninu biti.[10]

Pogreška tog razmišljanja – koje se
ponekad može pokazati također kod
ljudi koji žele ispuniti Volju Božju –
vidi se samo jednim pogledom na
svijet oko nas. Zato je rekao sveti
Otac: možemo vidjeti da to nije
tako, znači da zlo uvijek šteti, ne
uzdiže čovjeka, već ga slabi i
ponižava; ne čini ga većim, čistijim



ili bogatijim, već ga rani i
umanjuje.[11]

U tom kontekstu posebno mjesto
zauzima liturgijski spomen Gospe
Lurdske koji slavimo 11.2. U tom
pirinejskom mjestu, nakon mnogih
ukazanja Blažene Djevice Marije
djevojci, kojoj je rekla da treba moliti
za grešnike, Gospa je otkrila svoj
identitet: Ja sam Bezgrešno Začeće; to
znači stvorenje koje je po posebnoj
božanskoj povlastici, kako bi bilo
dostojno kao Majka Božja, od prvog
trenutka svoga začeća bilo očuvano
od istočnog grijeha i svake ljage
osobnoga grijeha. Molimo se velikoj
Zagovornici neka nas milosrdno
pogleda i nad svijetom kojem je
toliko potrebno otkupljenje izlije
obilje milosti koju je za nas njezin Sin
zaslužio.

Trud za neprestano življenje u
milosti Božjoj ne udaljava kršćanina
od njegove braće ljudi. Nasuprot, čini



ga osjetljivijim prema duhovnim i
materijalnim potrebama drugih, daje
mu dobro srce koje je sposobno da
bude samilosno i da se troši za svih i
svakog pojedinca. Božja blizina
nužno sa sobom donosi blizinu
drugih, bližih ili daljih. To vidimo
kod Marije. Činjenica da je Ona
potpuno uz Boga razlog je da je
također toliko blizu ljudi. Zato
može biti Majka svake utjehe i
pomoći, Majka kojoj se svi u svakoj
potrebi mogu usuditi poći sa
svojom slabošću i u grijehu, jer
Ona sve razumije i za svih je
otvorena snaga svake dobrote.[12]

Te nam misli mogu poslužiti da još
više i bolje koristimo milost koju nam
dijeli Djevica također i sada kada se
zaključuje marijanska godina.
Završava se 14.2., na godišnjicu dviju
Gospodinovih intervencija u povijesti
Djela: u prvoj je svetom Josemariji
pokazao da je Opus Dei također i za
žene; a u drugoj mu je pokazao način



kako inkardinirati prve svećenike
Djela. Pripremimo se kako bi naše
djelo zahvale Bogu za njegovo
milosrđe nastalo iz srca skrušenog i
poniženog[13], dobro očišćenog
plodonosnim primanjem sakramenta
pomirenja. Prihvatimo savjet svetoga
Josemarije: Zamoli Isusa da ti
udijeli Ljubav kao oganj očišćenja
u kojem neka se tvoje jadno tijelo,
tvoje jadno srce istroši i očisti od
svih zemaljskih bijeda... I, lišen
samog sebe, neka se Njime ispuni.
Isprosi korjenitu odbojnost prema
svemu što je svjetovno: da te samo
Ljubav podupire.[14]

Ovaj mjesec ima različitih godišnjica.
Na te dane uzdignimo dušu
Gospodinu: ut in gratiarum semper
actione maneamus!, u stalnom djelu
zahvale. Misli na to, kćeri moja i sine
moj - da je Djelo tvoje i od svakog
pojedinca.



Približava se svetkovina svetoga
Josipa, koja ima veliko značenje u
Crkvi i u Opusu Dei. Slijedeći staru i
novu pobožnost pazimo na sedam
nedjelja koje kršćanska pobožnost
koristi za pripremu na blagdan.
Sjećam se da me je naš Otac svake
godine dok je ispunjao svoj notes,
molio da mu napišem boli i radosti
svetoga Patrijarha kako bi to
razmatrao u svakoj od ovih nedjelja.
To je bio način za bolju pripremu na
blagdan onoga kojeg je neizmjernom
ljubavlju i zahvalno nazivao moj
Otac i Gospodar kojeg toliko
ljubim.

Skoknuo sam, u društvu s vama, u
Bruxelles. Tamo sam vidio kako uz
pomoć našega Oca Djelo čvrsto i
sigurno raste; mislio sam na to da
mora tako biti, uz svakodnevan
odgovor svakog pojedinca, također
jer nas zovu na mnoga mjesta: neka
se o nikome ne može tvrditi da
sležemo ramena pred tom potrebom.



Utječimo se don Alvaru koji je 19.2.
slavio imendan i razvijao
svakodnevnu apostolsku akciju;
njegov je život bio takav da je uvijek
osjećao potrebu da se zanima za sve
duše i tu žurnost je prenosio na one s
kojima je govorio.

Jučer me je primio u audijenciju sveti
Otac; bio sam tamo u prisutnosti svih
vas, pokazao sam mu, kao što nas je
učio naš Otac, kako želimo živjeti 
omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam! Rekao mi je da od srca
zahvaljuje na toj pomoći. Dao je
svima blagoslov. On računa s tobom i
sa mnom tako da moramo trošiti svoj
život slijedeći njegovo Učiteljstvo,
sjedinjeni s njegovom Osobom i
nakanama. Mnogo ljubimo Papu!

Prije nego završim ponovno vas
molim da imate vrlo na umu sve
moje nakane i da ih preporučate na
poseban način Bezgrešnoj Djevici, 



Mater Pulchrae Dilectionis, Majci
Lijepe Ljubavi.

Svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

+ Javier

Rim, 1. veljače 2011.

[1] Ivan Pavao II, Apostolsko pismo 
Novo Millenio ineunte, 6.1.2001, br.
31.

[2] Ivan Pavao II,Litterae decretales
za kanonizaciju Josemarije Escrivá,
6.10.2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Iv, 15, 5.

[5] Benedikt XVI, homilija na Misi in
Cena Domini, 13.4.2006.

[6] Isto.



[7] Sveti Josemaría, Gospina krunica,
4. radosno otajstvo.

[8] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 114.

[9] Isto.

[10] Benedikt XVI, homilija na
svetkovinu Bezgrešnog Začeća,
8.12.2005.

[11] Isto.

[12] Isto.

[13] Ps 50 (51), 19.

[14] Brazda, br. 814.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
veljaca-2011/ (8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-veljaca-2011/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-veljaca-2011/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-veljaca-2011/

	Prelatovo pismo (veljača 2011.)

