
opusdei.org

Prelatovo pismo
(travanj 2016.)

Molimo Boga da znamo biti
popustljivi i odmah oprostiti
onima koji su nas uvrijedili,
govori nam Prelat,
naglašavajući milost koju Bog
pokazuje za naše otkupljenje.

5.04.2016.

Predragi, neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

Još jednom nas je dojmio Veliki
tjedan s Božjom ljubavlju prema
ljudima. Sveti Ivan piše: Bog je tako



ljubio svijet te je dao svoga Sina
Jedinorođenca da nijedan koji u njega
vjeruje ne propadne, nego da ima
život vječni. Ta Bog nije poslao Sina
na svijet da sudi svijetu, nego da se
svijet spasi po njemu[1].

Koliko moramo zahvaljivati
Presvetom Trojstvu na tom izljevu
dobrote i milosrđa! Još više kad
promatramo dok mi još bijasmo
nemoćni, Krist je, već u to vrijeme, za
nas bezbožnike umro[2]. Muka i smrt
Gospodinova vrhunac su Božje
obaveze koju je slobodno ugovorio s
ljudima. Njegova prva obaveza bila
je stvaranje svijeta i usprkos
mnogim napadima da ga se uništi,
On se obavezuje da ga održi živim.
Ali njegova najveća obaveza bila je
da nam daruje Isusa. To je velika
Božja obaveza! Da, Isus je upravo
ekstremna obaveza u koju je Bog
za nas ušao[3].



Temelj tog obećanja, često
obnovljena tijekom povijesti
spasenja, Sin Božji utjelovljen nije se
ograničio da za nas postigne
oproštenje grijeha dok je živio i radio
među nama, iako je njegovo i
najmanje djelo imalo nadnaravnu
vrijednost za otkupljenje; niti se
zadovoljio da nas zagovara, iako je
dobro znao da je Bog Otac uvijek
slušao njegovu molitvu. Odlučio je
doći do kraja, jer veće ljubavi nitko
nema od ove: da tko život svoj položi
za svoje prijatelje[4].

Dojmljive su riječi Isusa Krista
Otkupitelja za vrijeme umiranja na
križu. Prve su bile ove: Oče, oprosti
im, ne znaju što čine![5]. On ne misli
na poniženja i boli koje je trpio, niti
na surovost onih koji su Ga
razapinjali, već na uvredu Boga.
Došao je da za nas postigne
oproštenje od naših grijeha i njegova
prva riječ je traženje milosrđa.
Druga, upravljena dobrom



razbojniku, slijedi na istoj liniji. Pred
iskrenim kajanjem tog čovjeka
obećava mu otpuštenje grijeha i život
vječni: Zaista ti kažem: danas ćeš biti
sa mnom u raju![6]. Shvaćamo
duboku pobožnost kojom je naš Otac
ljubio raspelo, što je za one koji su to
vidjeli značilo trenutak obraćenja i
poziv da govore o Kristu i njegovu
primjeru.

Sveti Josemaría temeljito je usvojio te
Gospodinove pouke i o tome je
propovijedao svojim primjerom i
riječju. Opraštati. Opraštati svom
dušom i bez sjenke zlopamćenja!
Stav je to uvijek velik i plodan.

– To je bila gesta Kristova u
trenutku kada su Ga pribijali na
križ: “Oče, oprosti im, jer ne znaju
što čine”, otkuda je došlo tvoje i
moje spasenje[7]. Kako dobar
primjer za nas! Molimo Boga da
znamo biti popustljivi i odmah



oprostiti onima koji su nas uvrijedili,
bez ozlojeđenosti.

Opraštanje uvreda pokazuje na neki
način ono vrlo božansko što mogu
napraviti ljudi. Ne ostaje to samo na
djelu milosrđa, već je također uvjet i
molitva kako bi Bog otpustio grijehe,
kako nas je Učitelj poučio u molitvi
Očenaš: otpusti nam duge naše, kako i
mi otpuštamo dužnicima našim[8].

Jedan od velikih nedostataka
aktualnoga društva vidi se u
poteškoći opraštanja. Pojedini ljudi i
čitavi narodi vraćaju se na njima
nanijete uvrede, praćakaju se po tim
prljavim lokvama i ne žele se
potruditi da zaborave i oproste.
Drugi i vrlo jasni nauk Našega
Gospodina koji je sažetak božanske
blagosti prema ljudima nalazi se u
ovim riječima: Blago milosrdnima:
oni će zadobiti milosrđe![9].

Dobro su nam poznati prizori iz
Evanđelja u kojima se vidi ovo



Isusovo djelovanje: njegovo
oproštenje grešnoj ženi u kući
farizeja Šimuna, poredba o
izgubljenom sinu ili izgubljenoj ovci,
njegova blagost prema ženi
bludnici… To je staza kojom kršćani
moraju prolaziti kako bi postali slični
Gospodinu. Taj se put može sročiti
u jednu jedinu riječ: ljubav. Ljubiti
znači imati veliko srce, dijeliti
brige svojih bližnjih, moći oprostiti
i razumjeti: žrtvovati se s Isusom
Kristom za sve duše. Ako ljubimo
Kristovim srcem, naučit ćemo
služiti i istinu ćemo braniti jasno i
s ljubavlju[10].

Ipak, kao što je ponavljao sveti
Josemaría, kako bismo ljubili na taj
način, neophodno je ovo: svaki od
nas mora iz svog vlastitog života
izbaciti sve ono što u nama
umanjuje vrijednost Kristova
Života: jaka sklonost lijenosti,
napasti egoizma, sklonost da sami
sebe stavimo u svjetlo. Samo ako



taj Kristov život proživljavamo u
sebi, moći ćemo ga prenijeti na
druge: samo ako u sebi doživimo
raspad pšeničnog zrna, bit ćemo
prisutni u nutrini ove zemlje i
svijeta, mijenjat ćemo svijet
iznutra i učiniti ga plodnim[11].

Prizori Gospodinove muke i smrti,
koje smo upravo proživjeli,
postavljaju nam neka zahtjevna
pitanja na koja moramo iskreno
odgovoriti. Znamo li oprostiti od
prvog trenutka uvrede koje su nam
nanijete, koje često to nisu, već su
plod naše mašte ili pretjerivanja naše
osjetljivosti? Trudimo li se da ih
odstranimo iz srca, bez povremenog
vraćanja na te teme? Molimo li
Gospodina i Presvetu Djevicu kada
primijetimo da nam je teško
oprostiti?

Takav mora biti naš postojan stav, jer
nije dovoljno oprostiti jedan put, ni
dva, ni tri… Sjetimo se Gospodinova



odgovora na Petrovo pitanje: Koliko
puta da oprostim bratu svomu ako se
ogriješi o mene? Do sedam puta? Kaže
mu Isus: Ne kažem ti do sedam puta,
nego do sedamdeset puta sedam[12];
to znači uvijek. Kako bismo mi dobro
zapamtili tu lekciju, u nastavku je
pričao poredbu o surovom sluzi koji
je bio glupo nepopustljiv zbog
smiješnog duga svoga druga kada je
njemu gospodar oprostio veliki
dug[13]. Potrudimo se u ovoj Godini
milosrđa kao i uvijek temeljito
usvajati te zahtjeve za pravoga
Kristova učenika.

Nije dovoljno s naše strane
izbjegavati izvanjske uvrede, već je
potrebno truditi se da zatomimo
misli i sud koji se protive ljubavi. Naš
zemaljski put pretvara se u
hodočašće prema nebeskoj slavi; a
kako bismo postigli taj cilj, Isus Krist
nam pokazuje etape. Jednu nam
donosi Papa u buli Misericordiae
vultus dok govori o Gospodinovim



riječima: Ne sudite i nećete biti
suđeni. Ne osuđujte i nećete biti
osuđeni[14].

Sveti Otac piše: Gospodin nas iznad
svega traži da ne sudimo i ne
osuđujemo. Ako itko želi izbjeći
Božju osudu, ne bi se trebao
postavljati za suca svojeg brata ili
sestre. Ljudska bića kada god sude
ne gledaju dalje od površine, dok
Otac gleda u samu srž duše. Koliko
štete naprave riječi kada su
motivirane osjećajima ljubomore
ili zavisti! Govoriti loše o drugima
stavlja ih u loše svjetlo, narušava
njihov ugled i ostavlja ih kao plijen
hirovima tračeva. Suzdržati se od
suđenja i osuđivanja na pozitivan
način znači znati kako prihvatiti
dobro u svakoj osobi i poštedjeti je
ikakve patnje uzrokovane našim
djelomičnim sudom i našom
pretpostavkom da znamo sve o
njoj. Ali to još nije dovoljno da
izrazimo milosrđe. Isus nas



također traži da opraštamo i da 
dajemo. Da budemo instrumenti
milosrđa jer smo mi oni koji su
prvo primili milosrđe od Boga. Da
budemo velikodušni prema
drugima, znajući da nas Bog
zatrpava svojom bezgraničnom
velikodušnošću[15].

Ovdje se pojavljuje druga dimenzija
kršćanskoga praštanja: tražiti ga od
drugih kada opazimo da smo ih
uvrijedili. Nije to poniženje, već
suprotno: to je očitovanje velikoga
duha, čistoga srca i velike duše. I u
tome nam je sveti Josemaría dao
primjer. Kako lako je molio za
oproštenje, istinskom poniznošću,
kad je mislio da je netko ostao
uvrijeđen zbog nekog njegovog
nastojanja, premda je to napravio
ispravno! Jednom prilikom je
priznao da je molio oproštenje
Gospodina mnogo puta za ono što je
mislio da su bile pogreške odgovora.
I dodao je: ali, istovremeno



usuđujem se reći da sam vam
predao ono najbolje od svoje duše;
ono što mi je dao Bog Naš
Gospodin, nastojao sam vam to
prenijeti najvećom vjernošću; a
kada to nisam znao učiniti, odmah
sam priznao svoje pogreške, molio
sam oproštenje od Boga i onih
pored mene i odmah sam se vratio
u borbu[16].

20. travnja počinje još jedna godina
moga služenja Crkvi kao Prelat
Opusa Dei. A 23. travnja udijelit ću
svećeničko ređenje brojnoj grupi
vaše braće, đakonima Prelature.
Molite mnogo za njih i za mene, kao i
za sve svećenike u Crkvi. Živimo
uvijek consummati in unum[17],
dobro sjedinjeni u molitvi, u
nakanama i djelima kako bi
Gospodin prema nama i dalje bio
milosrdan. I neka i dalje Papa i
njegove nakane budu živo prisutni u
našoj molitvi.



Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

+ Javier

Rim, 1. travnja 2016.

[1] Iv 3, 16-17.

[2] Rim 5, 6.

[3] Papa Franjo, Govor na općoj
audijenciji, 20.2.2016.

[4] Iv 15, 13.

[5] Lk 23, 34.

[6] Isto, 43.

[7] Sveti Josemaría, Brazda, br. 805.

[8] Mt 6, 12.

[9] Mt 5, 7.



[10] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 158.

[11] Isto.

[12] Mt 18, 21-22.

[13] Usp. Mt 18, 23-35.

[14] Lk 6, 37.

[15] Papa Franjo, Bula Misericordiae
vultus, 11.4.2015., br. 14.

[16] Sveti Josemaría, Bilješke s
razmatranja, 29.3.1959.

[17] Iv 17, 23.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
travanj-2016/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-travanj-2016/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-travanj-2016/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-travanj-2016/

	Prelatovo pismo (travanj 2016.)

