
opusdei.org

Prelatovo pismo
(srpanj 2010.)

Pretvoriti rad u molitvu. Taj
svakodnevni pokušaj da se
ponašamo kao kontemplativne
žene i muškarci u sasvim
različitim okolnostima života
upućuje nas na uzvišeni cilj,
kao što je svetost koja postaje
dohvatljiva – uvjerimo se u to –
pomoću milosti.

17.07.2010.

Predragi! neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!



Prošlo je trideset i pet godina od kada
je, 26. lipnja godine 1975., Bog
pozvao našega Oca da zauvijek uživa
u njegovoj prisutnosti u Nebu. Kao i
prošlih godina bezbroj ljudi je bilo na
Misama u čast svetoga Josemarije
koje su se slavile po cijelom svijetu
prigodom tog liturgijskog blagdana.
Svugdje su se Gospodinu uzdizala
djela zahvale, jer je svijetu i Crkvi
dao pastira kao što je naš sveti
Utemeljitelj koji je uzor za kršćansko
ponašanje i moćan zagovornik u
svim našim duhovnim i materijalnim
potrebama.

Osim toga, blagdan koji je upravo
prošao predstavlja priliku da se više
zadržimo na poruci svetoga
Josemarije, koju je prema božanskoj
volji on širio među ženama i
muškarcima: pomoću milosti
možemo i moramo postignuti svetost
– znači savršenost u ljubavi, potpuno
zajedništvo s Bogom – preko vjernog
i potpunog ostvarivanja



profesionalnoga rada, kao i posred
ostalih svakodnevnih okolnosti u
životu.

Sagledajmo dublje ono što je središte
tog nauka: potreba nastojanja da
pretvorimo rad – bilo kakav,
manualni ili intelektualni – u pravu
molitvu. Evanđelje jasno potvrđuje 
kako valja svagda moliti i nikada ne
sustati[1]; a sveti Pavao, kao odjek
ovoga nauka, dodaje: sine
intermissione orate[2], molite bez
prestanka. Preporuka ima snagu
zapovijedi. Ali ne bi je bilo moguće
ostvariti kad bismo je interpretirali
pogrešno u smislu da je potrebno biti
uvijek u stanju usmene ili
razmatrajuće molitve; to je
nemoguća aktivnost za nas u našoj
zemaljskoj uvjetovanosti.
Ostvarivanje zadataka koji nas
zaokupljaju – obiteljskih,
profesionalnih, društvenih, sportskih
i drugih – često zahtijeva potpunu
zauzetost našeg pamćenja i uma, kao



jaki napor naše volje; i to često puta
bez obzira na potrebu da i za san
uzmemo potrebno vrijeme. Ovdje se
sjećam velike radosti svetoga
Josemarije kada je, nakon što je
godinama poučavao kako i san
možemo pretvoriti u molitvu, čitao
tekst svetoga Jerolima u kojem dolazi
do izražaja ista misao[3].

Ali treba razmatrati to Učiteljevo
požurivanje u njegovoj čitavoj
dubini. Poziva nas da oživimo čitav
ljudski život, u svim njegovim
dimenzijama, u težnji da ga
pretvorimo u molitvu postojanu,
kao kucanje srca[4], iako se često to
ne izražava riječima. Tako je
poučavao sveti Josemaría svoje kćeri
i sinove, kao i sve ljude koji se žele
posvećivati prema duhu Djela.
Ponavljao je: oružje Opusa Dei nije
rad: to je molitva. Stoga
pretvaramo rad u molitvu i imamo
kontemplativnu dušu[5].



Pretvoriti rad u molitvu. Taj
svakodnevni pokušaj da se
ponašamo kao kontemplativne žene i
muškarci u sasvim različitim
okolnostima života upućuje nas na
uzvišeni cilj, kao što je svetost koja
postaje dohvatljiva – uvjerimo se u to
– pomoću milosti. Potrebno je
živjeti duhovnost koja pomaže
vjernicima da se posvećuju preko
svoga rada[6], objasnio je Papa
govoreći o liku svetoga Josipa. Većini
je kršćana moguće ozbiljno ići prema
punini kršćanskoga života jedino
onda kada obični rad smjeste u
unutarnji odnos s težnjom za
svetošću.

Sjećam se djela zahvale koja su
proizlazila iz duše svetoga Josemarije
dok je čitao pisma svojih kćeri i
sinova. Bio je jako ganut kada mu je
jedan seljak, vjernik Djela, rekao da
je ustajao vrlo rano i već tada molio
Gospodina da se naš Otac odmori u
spavanju i dodao kako je kasnije, dok



je traktorom orao zemlju, molio 
Spomeni se i druge molitve. Vrlo se
veselio naš Utemeljitelj gledajući na
stvarnost kontemplativnoga života
posred tog rada u polju.

U apostolskom pismu koje je –
pozivajući na svetost – pisao je na
početku novog milenija Sluga Božji
Ivan Pavao II ovako se izrazio: „Ovaj
ideal savršenosti ne smije se krivo
shvatiti, kao da bi on uključio neku
vrstu izvanrednoga života koji mogu
prakticirati samo neki „geniji“ u
svetosti. Putovi su svetosti
mnogobrojni i prikladni su za poziv
svakoga pojedinca (…). To je trenutak
da se ponovno svima uvjerljivo
pokaže taj „visoki stupanj“
svakodnevnoga kršćanskoga života.
Čitav život crkvene zajednice i
kršćanskih obitelji mora ići u tom
pravcu“[7].

Naš je Otac često ponavljao taj nauk
tvrdeći da kontemplacija nije stvar



za privilegirane. Neki ljudi – tvrdio
je slikovito kako bi se to zapamtilo – 
koji imaju površno znanje o
religiji, smatraju da se
kontemplativni ljudi po cijeli dan
nalaze u ekstazi. A to je velika
zabuna. Redovnici u svojim
samostanima po cijeli dan imaju
mnogo rada: čiste kuću i
posvećuju se zadacima kojima
zarađuju za život. Često su mi
redovnici i redovnice pisali o
kontemplativnom životu u dobrim
željama i ljubavi prema Djelu
govoreći da za nas mnogo mole.
Shvaćaju ono što mnogi ne
shvaćaju:naš laički život
kontemplacije usred svijeta,
posred vremenitih aktivnosti.
Naša je ćelija ulica: tu se mi
zatvaramo. Gdje se čuva sol?
Moramo paziti da ništa ne bude
neukusno. Stoga se mi moramo
povlačiti u sve stvari ovoga
svijeta[8].



Kao što je tijelu potreban zrak za
disanje i krvotok za život, tako je duši
potreban stalan kontakt s Bogom,
svih dvadeset i četiri sata na dan.
Stoga autentična pobožnost potiče da
se sve upravi ka Gospodinu: rad i
odmor, radost i nevolja, uspjeh i
poraz, san i budnost. Don Álvaro je
godine 1984. pisao: „između
vremenite zauzetosti i duhovnoga
života, između rada i molitve ne
može postojati samo 'primirje' koje je
više-manje postignuto; tu mora biti
potpuno zajedništvo, fuzija poslije
koje nama ostataka. Rad hrani
molitvu, a molitva pozitivno ispunja
rad“[9].

Za postizanje toga cilja, osim pomoći
milosti, potreban je postojani osobni
napor koji se često konkretizira u
malim detaljima: izgovoriti strelovitu
molitvu ili kratku usmenu molitvu
koristeći put ili pauzu na poslu;
upraviti pažljivi pogled na Raspelo ili
sliku Majke Božje koja je diskretno



položena na mjestu gdje radimo i
drugo. Sve to služi kako bi u duši
ostala živa unutarnja orijentacija
prema Gospodinu koju nastojimo
svaki dan gajiti u Misi i u vrijeme
koje je posvećeno razmatranju. Na
taj način, iako mnogo vremena
provodimo u različitim zauzetostima,
jer smo potpuno zaokupljeni u
ostvarivanju različitih zadataka,
duša nastavlja biti sjedinjena s
Gospodinom i s Njim održava dijalog
koji se ne sastoji iz riječi, niti svjesnih
misli, već iz poticaja srca, želja da sve
obavimo, do najmanjih sitnica, iz
Ljubavi, prikazanjem onoga što
obavljamo.

Ako se na sličan način trudimo,
profesionalni rad se pretvara u
borbu u kojoj se vježbaju vrlo
različite ljudske i nadnaravne
kreposti: radinost, red, korištenje
vremena, jakost za dovršavanje
poslova, pažnja u malim stvarima…; i



mnogi detalji u brizi za druge, a to je
pokaz iskrene i pažljive ljubavi.

Vjerujte mi da nije nimalo teško
posao pretvoriti u molitveni
dijalog. Dok se mi žrtvujemo za
Gospodina i dok se laćamo posla,
Gospodin nas već čuje, već nam
pomaže. Usred našeg dnevnog
rada mi poprimamo način života
kontemplativnih duša. Sve više
smo ispunjeni sigurnošću da nas
Bog gleda; možda Gospodin od nas
sada traži jedno novo
savladavanje: tu malu žrtvu, taj
osmijeh za osobu koja dolazi u
krivi trenutak ili da započnemo s
nekim neugodnim, ali neodložnim
zadatkom, ili da pazimo na detalje
urednosti i da ustrajno
ispunjavamo dužnosti koje bi se
lako mogle zanemariti, ili da rad
od danas ne odgađamo za sutra.
Sve je to potrebno da bismo
obradovali Boga, Oca Našega!
Možda je dobro da na svoj radni



stol ili na neko neupadljivo mjesto
postaviš raspelo, koje će poslužiti
kao budilnik za duh
kontemplacije; jer Raspeti je za
tvoju dušu i za tvoj um postao
priručnik iz kojega učiš kako treba
služiti[12].

Istom snagom kojom nas je poticao
da rad pretvorimo u molitvu, naš je
Otac inzistirao na potrebi da ne
zapustimo vrijeme koje je posvećeno
isključivo Gospodinu, a to su: Misa i
česta Pričest, vrijeme razmatrajuće
molitve, molitva Krunice i ostalih
pobožnosti koje od davnine imaju
svoje mjesto u Crkvi; uz toliko veću
pažnju koliko veće poteškoće nastaju
zbog satova pretrpanih radom,
umora ili suhih trenutaka koji prije
ili kasnije neće nedostajati u
nijednom životu. „Te vježbe – rekao
je don Álvaro – ne mogu biti kao
prekid vremena koje je posvećeno
radu; nisu kao zagrade u toku dana.
Dok molimo ne ostavljamo „profane“



aktivnosti kako bismo utonuli u
„posvećene“ aktivnosti. Nasuprot,
molitva je najintenzivniji trenutak
koji prati stanje kršćanina u čitavoj
njegovoj aktivnosti i koja stvara
najdublju vezu, koja je i najintimnija,
između već obavljenog rada i onoga
koji će se obavljati neposredno
nakon toga. Paralelno će upravo rad
značiti materiju koja treba potpiriti
vatru razmatrajuće i usmene
molitve, uvijek novi impuls za
klanjanje, zahvalnost i pouzdano
prepuštanje Bogu“[13].

Za nekoliko ću dana otići u Ekvador,
Peru i Brazil kako bih boravio sa
svojim kćerima i sinovima i podržao
njihov apostolski posao. Molim vas,
kao i uvijek, da me svojom molitvom
pratite na tom putovanju i da
prikažete rad, a i odmor vi koji sada
uživate u praznicima. Čuvajte susret
s Bogom također i u tim danima
sjećajući se onoga što je poučavao
naš Otac: Uvijek sam shvaćao



odmor kao odmak od dnevnih
dužnosti, nikada kao ljenčarenje.
Odmor znači doći k sebi: obnoviti
snage, ideale i planove... Ukratko:
Promijeniti zanimanje da bi se
poslije vratilo – s novim poletom –
na uobičajeni posao[15].

U ovom mjesecu se navršava također
75. godišnjica kada je naš predragi
don Álvaro odgovorio Gospodinu:
evo me! Njegovom zagovoru
povjeravam vašu i svoju vjernost
kako bi ona bila svaki dan dublja i da
me tako podržavate u mojim
nakanama.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

+ Javier

Pamplona, 1. srpnja 2010.

[1] Lk 18, 1.

[2] 1 Sol 5, 17.



[3] Usp. sveti Jeronim, Traktat o
Psalmima, Komentar Psalma 1 (CCL
78, 5-6).

[4] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 8.

[5] Sveti Josemaría, bilješka s jednog
obiteljskog susreta, 23.4.1959.

[6] Benedikt XVI, Homilija, 19.3.2006.

[7] Ivan Pavao II, Apost. pismo Novo
Milenio ineunte, 6.1.2001., br. 31.

[8] Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog susreta, 30.10.1964.

[9] Don Álvaro del Portillo, Il lavoro
si tranformi in orazione, članak u
reviji „Il Sabato“, 7.12.1984.
(„Rendere amabile la veritá“. Izdanje
Editrice Vaticana, Rim 1995., str.
649).

[10] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 67.



[11] Don Álvaro del Portillo, cit., str.
650-651.

[12] Sveti Josemaría, Brazda, br. 514.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
srpanj-2010/ (23.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-srpanj-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-srpanj-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-srpanj-2010/

	Prelatovo pismo (srpanj 2010.)

