opusdei.org

Prelatovo pismo
(srpanj 2010.)

Pretvoriti rad u molitvu. Taj
svakodnevni pokuSaj da se
ponasamo kao kontemplativne
Zene 1 muskarci u sasvim
razli¢itim okolnostima Zivota
upucuje nas na uzviseni cilj,
kao Sto je svetost koja postaje
dohvatljiva — uvjerimo se u to -
pomocu milosti.

17.07.2010.

Predragi! neka mi Isus ¢uva moje
kceri i sinove!



ProsSlo je trideset i pet godina od kada
je, 26. lipnja godine 1975., Bog
pozvao nasSega Oca da zauvijek uziva
u njegovoj prisutnosti u Nebu. Kao 1
proslih godina bezbroj ljudi je bilo na
Misama u Cast svetoga Josemarije
koje su se slavile po cijelom svijetu
prigodom tog liturgijskog blagdana.
Svugdje su se Gospodinu uzdizala
djela zahvale, jer je svijetu i Crkvi
dao pastira kao Sto je nas sveti
Utemeljitel]j koji je uzor za krs¢ansko
ponasanje i mocan zagovornik u
svim nasim duhovnim i materijalnim
potrebama.

Osim toga, blagdan koji je upravo
prosao predstavlja priliku da se viSe
zadrZimo na poruci svetoga
Josemarije, koju je prema bozZanskoj
volji on Sirio medu Zenama i
muskarcima: pomocu milosti
moZemo i moramo postignuti svetost
— znaci savrSenost u ljubavi, potpuno
zajedniStvo s Bogom — preko vjernog
1 potpunog ostvarivanja



profesionalnoga rada, kao i posred
ostalih svakodnevnih okolnosti u
Zivotu.

Sagledajmo dublje ono Sto je sredisSte
tog nauka: potreba nastojanja da
pretvorimo rad - bilo kakav,
manualni ili intelektualni — u pravu
molitvu. Evandelje jasno potvrduje
kako valja svagda moliti i nikada ne
sustati[1]; a sveti Pavao, kao odjek
ovoga nauka, dodaje: sine
intermissione orate[2], molite bez
prestanka. Preporuka ima snagu
zapovijedi. Ali ne bi je bilo moguce
ostvariti kad bismo je interpretirali
pogresno u smislu da je potrebno biti
uvijek u stanju usmene ili
razmatrajuce molitve; to je
nemoguca aktivnost za nas u nasoj
zemaljskoj uvjetovanosti.
Ostvarivanje zadataka koji nas
zaokupljaju - obiteljskih,
profesionalnih, drustvenih, sportskih
i drugih - Cesto zahtijeva potpunu
zauzetost naSeg pamcenja i uma, kao



jaki napor nasSe volje; i to Cesto puta
bez obzira na potrebu da i za san
uzmemo potrebno vrijeme. Ovdje se
sjecam velike radosti svetoga
Josemarije kada je, nakon Sto je
godinama poucavao kako i san
moZemo pretvoriti u molitvu, ¢itao
tekst svetoga Jerolima u kojem dolazi
do izrazaja ista misao[3].

Ali treba razmatrati to Uciteljevo
poZurivanje u njegovoj Citavoj
dubini. Poziva nas da ozivimo Citav
ljudski Zivot, u svim njegovim
dimenzijama, u teznji da ga
pretvorimo u molitvu postojanu,
kao kucanje srcal4], iako se Cesto to
ne izrazZava rije¢ima. Tako je
poucavao sveti Josemaria svoje kceri
i sinove, kao i sve ljude koji se Zele
posvecivati prema duhu Djela.
Ponavljao je: oruzje Opusa Dei nije
rad: to je molitva. Stoga
pretvaramo rad u molitvu i imamo
kontemplativnu dusu[5].



Pretvoriti rad u molitvu. Taj
svakodnevni pokusaj da se
ponasamo kao kontemplativne Zene i
muskarci u sasvim razli¢itim
okolnostima Zivota upucuje nas na
uzviSeni cilj, kao Sto je svetost koja
postaje dohvatljiva — uvjerimo se u to
—pomocu milosti. Potrebno je
Zivjeti duhovnost koja pomaZze
vjernicima da se posvecuju preko
svoga rada(6], objasnio je Papa
govoreci o liku svetoga Josipa. Vecini
je krScana moguce ozbiljno i¢i prema
punini krs¢anskoga Zivota jedino
onda kada obicni rad smjeste u
unutarnji odnos s teznjom za
svetoScu.

Sjecam se djela zahvale koja su
proizlazila iz duSe svetoga Josemarije
dok je Citao pisma svojih kceri i
sinova. Bio je jako ganut kada mu je
jedan seljak, vjernik Djela, rekao da
je ustajao vrlo rano i ve¢ tada molio
Gospodina da se na$ Otac odmori u
spavanju i dodao kako je kasnije, dok



je traktorom orao zemlju, molio
Spomeni se 1 druge molitve. Vrlo se
veselio na$ Utemeljitelj gledajuci na
stvarnost kontemplativnoga Zivota
posred tog rada u polju.

U apostolskom pismu koje je —
pozivajuci na svetost — pisao je na
pocetku novog milenija Sluga BoZji
Ivan Pavao II ovako se izrazio: ,,0vaj
ideal savrSenosti ne smije se krivo
shvatiti, kao da bi on ukljucio neku
vrstu izvanrednoga Zivota koji mogu
prakticirati samo neki ,geniji“ u
svetosti. Putovi su svetosti
mnogobrojni i prikladni su za poziv
svakoga pojedinca (...). To je trenutak
da se ponovno svima uvjerljivo
pokaze taj ,visoki stupanj“
svakodnevnoga krscanskoga Zivota.
Citav Zivot crkvene zajednice i
kr$canskih obitelji mora ic¢i u tom
pravcu“[7].

Nas je Otac Cesto ponavljao taj nauk
tvrdeci da kontemplacija nije stvar



za privilegirane. Neki ljudi - tvrdio
je slikovito kako bi se to zapamtilo -
koji imaju povrsno znanje o
religiji, smatraju da se
kontemplativni ljudi po cijeli dan
nalaze u ekstazi. A to je velika
zabuna. Redovnici u svojim
samostanima po cijeli dan imaju
mnogo rada: Ciste kucu i
posvecuju se zadacima kojima
zaraduju za Zivot. Cesto su mi
redovnici i redovnice pisali o
kontemplativnom Zivotu u dobrim
Zeljama i ljubavi prema Djelu
govoreci da za nas mnogo mole.
Shvacaju ono Sto mnogi ne
shvacaju:nas laicki Zivot
kontemplacije usred svijeta,
posred vremenitih aktivnosti.
Nasa je celija ulica: tu se mi
zatvaramo. Gdje se ¢uva sol?
Moramo paziti da niSta ne bude
neukusno. Stoga se mi moramo
povlaciti u sve stvari ovoga
svijeta[8].



Kao Sto je tijelu potreban zrak za
disanje i krvotok za Zivot, tako je dusi
potreban stalan kontakt s Bogom,
svih dvadeset i Cetiri sata na dan.
Stoga autenti¢na poboZnost poticCe da
se sve upravi ka Gospodinu: rad i
odmor, radost i nevolja, uspjeh i
poraz, san i budnost. Don Alvaro je
godine 1984. pisao: ,izmedu
vremenite zauzetosti i duhovnoga
Zivota, izmedu rada i molitve ne
moZe postojati samo "primirje' koje je
viSe-manje postignuto; tu mora biti
potpuno zajednistvo, fuzija poslije
koje nama ostataka. Rad hrani
molitvu, a molitva pozitivno ispunja
rad“[9].

Za postizanje toga cilja, osim pomoci
milosti, potreban je postojani osobni
napor Kkoji se ¢esto konkretizira u
malim detaljima: izgovoriti strelovitu
molitvu ili kratku usmenu molitvu
koristeci put ili pauzu na poslu;
upraviti pazljivi pogled na Raspelo ili
sliku Majke BoZje koja je diskretno



poloZena na mjestu gdje radimo i
drugo. Sve to sluzi kako bi u dusi
ostala Ziva unutarnja orijentacija
prema Gospodinu koju nastojimo
svaki dan gajiti u Misi i u vrijeme
koje je posvecCeno razmatranju. Na
taj nacin, iako mnogo vremena

provodimo u razli¢itim zauzetostima,

jer smo potpuno zaokupljeni u
ostvarivanju razlicitih zadataka,
dusa nastavlja biti sjedinjena s

Gospodinom i s Njim odrzava dijalog
koji se ne sastoji iz rijeci, niti svjesnih
misli, vec iz poticaja srca, Zelja da sve

obavimo, do najmanjih sitnica, iz
Ljubavi, prikazanjem onoga Sto
obavljamo.

Ako se na sli¢éan nacin trudimo,
profesionalni rad se pretvara u
borbu u kojoj se vjeZbaju vrlo
razliCite ljudske i nadnaravne
kreposti: radinost, red, koriStenje
vremena, jakost za dovrsavanje

poslova, paznja u malim stvarima...;



mnogi detalji u brizi za druge, a to je
pokaz iskrene i paZljive ljubavi.

Vjerujte mi da nije nimalo tesko
posao pretvoriti u molitveni
dijalog. Dok se mi Zrtvujemo za
Gospodina i dok se lacamo posla,
Gospodin nas vec Cuje, ve¢ nam
pomaze. Usred naseg dnevnog
rada mi poprimamo nacin Zivota
kontemplativnih dusa. Sve vise
smo ispunjeni sigurnoscu da nas
Bog gleda; moZda Gospodin od nas
sada traZi jedno novo
savladavanje: tu malu Zrtvu, taj
osmijeh za osobu koja dolazi u
krivi trenutak ili da zapocnemo s
nekim neugodnim, ali neodloZnim
zadatkom, ili da pazimo na detalje
urednosti i da ustrajno
ispunjavamo duznosti koje bi se
lako mogle zanemariti, ili da rad
od danas ne odgadamo za sutra.
Sve je to potrebno da bismo
obradovali Boga, Oca Nasega!
MozZda je dobro da na svoj radni



stol ili na neko neupadljivo mjesto
postavis raspelo, koje ce posluZziti
kao budilnik za duh
kontemplacije; jer Raspeti je za
tvoju dusu i za tvoj um postao
prirucnik iz kojega ucis kako treba
sluziti[12].

Istom snagom kojom nas je poticao
da rad pretvorimo u molitvu, nas je
Otac inzistirao na potrebi da ne
zapustimo vrijeme Kkoje je posveceno
iskljuc¢ivo Gospodinu, a to su: Misa i
Cesta PricCest, vrijeme razmatrajuce
molitve, molitva Krunice 1 ostalih
poboZnosti koje od davnine imaju
svoje mjesto u Crkvi; uz toliko vecu
paznju koliko vece poteskoce nastaju
zbog satova pretrpanih radom,
umora ili suhih trenutaka koji prije
ili kasnije nece nedostajati u
nijednom Zivotu. , Te vjezbe — rekao
je don Alvaro — ne mogu biti kao
prekid vremena koje je posveceno
radu; nisu kao zagrade u toku dana.
Dok molimo ne ostavljamo ,,profane“



aktivnosti kako bismo utonuli u
»posvecene“ aktivnosti. Nasuprot,
molitva je najintenzivniji trenutak
koji prati stanje krS¢anina u citavoj
njegovoj aktivnosti i koja stvara
najdublju vezu, koja je i najintimnija,
izmedu vec obavljenog rada i onoga
koji Ce se obavljati neposredno
nakon toga. Paralelno ¢e upravo rad
znaciti materiju koja treba potpiriti
vatru razmatrajuce i usmene
molitve, uvijek novi impuls za
klanjanje, zahvalnost i pouzdano
prepustanje Bogu“[13].

Za nekoliko ¢u dana otic¢i u Ekvador,
Peru i Brazil kako bih boravio sa
svojim kéerima i sinovima i podrzao
njihov apostolski posao. Molim vas,
kao i uvijek, da me svojom molitvom
pratite na tom putovanju i da
prikazete rad, a i odmor vi koji sada
uzivate u praznicima. Cuvajte susret
s Bogom takoder i u tim danima
sjecajuci se onoga Sto je poucavao
nas Otac: Uvijek sam shvacao



odmor kao odmak od dnevnih
duzZnosti, nikada kao ljencarenje.
Odmor znaci doci k sebi: obnoviti
snage, ideale i planove... Ukratko:
Promijeniti zanimanje da bi se
poslije vratilo — s novim poletom -
na uobicajeni posao[15].

U ovom mjesecu se navrsava takoder
75. godis$njica kada je nas predragi
don Alvaro odgovorio Gospodinu:
evo me! Njegovom zagovoru
povjeravam vasu i svoju vjernost
kako bi ona bila svaki dan dubljaida
me tako podrZavate u mojim
nakanama.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja
vas Otac

+ Javier

Pamplona, 1. srpnja 2010.

[1] Lk 18, 1.

[2] 1 Sol’5, 17.



[3] Usp. sveti Jeronim, Traktat o
Psalmima, Komentar Psalma 1 (CCL
78, 5-6).

[4] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 8.

[5] Sveti Josemaria, biljeSka s jednog
obiteljskog susreta, 23.4.1959.

[6] Benedikt XVI, Homilija, 19.3.2006.

[7] Ivan Pavao II, Apost. pismo Novo
Milenio ineunte, 6.1.2001., br. 31.

[8] Sveti Josemaria, biljeSke s
obiteljskog susreta, 30.10.1964.

[9] Don Alvaro del Portillo, Il lavoro
si tranformi in orazione, Clanak u
reviji Il Sabato“, 7.12.1984.
(,Rendere amabile la verita“. Izdanje
Editrice Vaticana, Rim 1995., str.
649).

[10] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
br. 67.



[11] Don Alvaro del Portillo, cit., str.
650-651.

[12] Sveti Josemaria, Brazda, br. 514.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/prelatovo-pismo-
srpanj-2010/ (23.12.2025.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-srpanj-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-srpanj-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-srpanj-2010/

	Prelatovo pismo (srpanj 2010.)

