
opusdei.org

Prelatovo pismo
(siječanj 2010.)

Rođenje Gospodinovo je s
novom godinom korak za jedan
izazov: drugima pokazati
Krista, biti glasnogovornik
crkvenog naučavanja", kaže
Prelat u svojem prvom pismu
2010.

11.01.2010.

Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

Prošlih nas je dana Crkva pozvala da
više puta pođemo do Betlehema kako



bismo se poklonili Isusu Kristu i
zahvalili Mu se. U tom prvom tjednu
Božićnoga vremena sve je kružilo
oko Njega. Drugi prisutni u prizoru –
Blažena Djevica Marija i sveti Josip
na prvom mjestu – ostali su u
drugom planu, jer glavni Protagonist
je Naš Gospodin, vječni Očev Sin –
Svjetlo od Svjetla, pravi Bog od
pravoga Boga – koji je postao pravi
čovjek za nas i za naše spasenje. Sada
kada počinje nova godina pozvani
smo da pogledamo i na ostale osobe
u Božiću; na prvom mjestu na
Blaženu Djevicu Mariju; uz Nju i
neodjeljivo od Nje na svetoga Josipa.

Danas, na svetkovinu Svete Marije,
Majke Božje, duša nam se ispunja
divljenjem i radošću dok Našoj Gospi
upravljamo zaziv, koji je korijen svih
milosti kojom ju je Svemogući
obogatio i koju je od vječnosti
odabrao kao Majku svoga Sina po
ljudskoj prirodi. Božansko je
materinstvo Marijino korijen čitave



njezine savršenosti i svih njezinih
odlika. Iz tog razloga je ona
neokaljana, puna milosti, uvijek
Djevica koja je tijelom i dušom
primljena u nebo, okrunjena za
Kraljicu svega stvorenoga i vlada
nad svim anđelima i svecima. Veći
je od nje samo Bog[1]. Tako je htio
Gospodin, tako nas poučava Crkva i
tako mi kršćani vjerujemo. Ovdje ne
može postojati opasnost od
pretjerivanja, piše sveti Josemaría. 
Nikada nećemo ući u tu neizrecivu
tajnu; nikada nećemo svojoj Majci
moći dostojno zato zahvaliti što
nam je omogućila tu blizinu s
Presvetim Trojstvom[2].

Danas imamo divnu priliku za jedan
novi impuls u svojem djetinjem
odnosu s Blaženom Djevicom
Marijom i da joj se zahvalimo na
njezinoj materinskoj brizi za nas.
Marija nas uvijek vodi k Isusu kao
što je bilo s onim ljudima s Istoka,
Mudracima, koje je pratila zvijezda



do Betlehema kako bi se tamo
poklonili Mesiji koji se rodio. A gdje
su ga našli? Sveti Matej opisuje vrlo
jednostavno: Uđu u kuću, ugledaju
dijete s Marijom, majkom njegovom,
padnu ničice i poklone mu se. Otvore
zatim svoje blago i prinesu mu
darove: zlato, tamjan i smirnu[3].
Trudimo li se da budemo više
Marijini, kako bismo sasvim
pripadali Bogu? Ponavljamo li
iskreno one riječi našega Oca: Majka
Božja i naša Majka!? 

Drugi dio Božića, koji danas počinje,
dok Isus i dalje ostaje u središtu,
pokazuje nam što slijedi nakon
Gospodinova utjelovljenja i rođenja.
Na različite načine se prisjećamo
kako je Bog uzeo našu narav kako bi
svi ljudi postali djeca Božja. Tako
nastaje novost koja je – prema
navještenju anđela pastirima – bila 
za sav narod[4]; nije bila upravljena
samo Izraelu, već i čitavom
čovječanstvu koje je Bog htio sazvati



u Crkvu, mističko Tijelo Kristovo. To
je prije mnogo stoljeća bio navijestio
prorok kada je napisao: Ustani,
zasini, Jeruzaleme, jer dolazi svjetlost
tvoja, i slava Gospodnja sviće nad
tobom! Jer, gle, zemlju tmina pokriva i
mrklina narode. A tebe Gospodin
obasjava, i Slava se njegova javlja nad
tobom. K tvojoj svjetlosti koračaju
narodi, i kraljevi k sjaju zore tvoje.
Očima okruži i promatraj: svi se oni
sabiru, k tebi dolaze! Izdaleka ti
dolaze sinovi, kćeri ti donose u
naručju. Gledat ćeš tad i sjati, igrat će
ti srce i širiti se, jer k tebi će poteći
bogatstvo mora, blago narodâ k tebi
pritjecati. Mnoštvo deva prekrit će te,
mladih deva iz Midjana i Efe. Svi će iz
Sabe dolaziti, donosit će zlato i
tamjan, i hvale navješćivati
Gospodnje[5].

Ovo proroštvo se ispunilo „kada su
tri Mudraca, pozvana iz dalekog
naroda, vođena zvijezdom kako bi
upoznali Kralja neba i zemlje i



poklonili Mu se. Poučljivost prema
ovoj zvijezdi – objašnjava sveti Lav
Veliki – poziva nas da oponašamo tu
poslušnost i da se prema svojim
mogućnostima također poslužimo
ovom milošću koja zove sve ljude da
pođu prema Kristu“[6].

Bogojavljenje nam govori o blagdanu
svih ljudi, jer pokazuje da svi narodi i
puci trebaju biti sazvani da sačine
dio Božjega naroda; a ujedno se ističe
i kao poziv na smisao odgovornosti
kršćana s kojima Gospodin želi
računati kako bi se čitavoj zemlji
prenijela dobra vijest. Kako
objašnjava Papa Lav Veliki,
„ohrabreni tom revnošću, morate
jedni drugima pomoći da budete
korisni kako biste na kraju zablistali
kao djeca Božja (usp. Ef 5, 8) u
kraljevstvu Božjem u koje se dolazi
po ispravnoj vjeri i dobrim
djelima“[7].



Prošlo je dvadeset stoljeća od kada
je ovo otajstvo otkriveno i
ostvareno u Kristu, ali još uvijek se
nije sasvim ispunilo[8], kaže rimski
Prvosvećenik. Poslanje Crkve se
nastavlja ostvarivati do svršetka
svijeta, jer svaki se povijesni period,
svaki narod i svaka nova generacija
mora privesti Kristu. Prizor
Bogojavljenja je zauvijek aktualan.
Gledajući na to Benedikt XVI se pita: 
u kojem je smislu Krist danas još
uvijek lumen gentium, svjetlo
naroda? U kojoj točki se nalazi –
ako se tako može reći – taj
univerzalni put naroda prema
Njemu? U fazi razvoja ili
nazadovanja? Također: tko su
danas Mudraci? Kako danas u
aktualnom svijetu možemo
interpretirati te zagonetne
evanđeoske ličnosti?[9]. 

Odgovor na to pitanje se nalazi u
rukama svakoga kršćanina. Sve ovisi
o milosti Božjoj; istovremeno sve



ovisi o odgovoru sljedbenika
Kristovih, koji moraju nastaviti
tragom koji je zacrtao Naš Gospodin i
produbio ga generacijama vjernika,
od Apostola i žena na početku do
današnjeg vremena. Zar se ne
ispunjate radošću kada vidite da
Gospodin računa sa svakim od nas,
usprkos naše osobne slabosti, kako bi
navijestio Evanđelje do kraja zemlje?

Danas je na prvom mjestu potrebno
Kristovim naukom prožeti neke
određene sredine. Mislim najprije na
zadatke onih koji upravljaju,
znanstvenika i istraživača,
profesionalaca u javnom mnijenju,
itd.; ali svim muškarcima i ženama je
potrebno da slušaju glas Gospodnji i
da ga slijede. Za to je potrebno moliti
Boga – ponizno, postojano i
pouzdano – da otvori razume i srca
za svoje svjetlo. Također i danas
mnogi moraju reći: Vidjesmo gdje
izlazi zvijezda njegova pa mu se
dođosmo pokloniti[10]. A to će oni



pokazati ako se mi koji vjerujemo u
Krista približimo njima u iskrenom
prijateljstvu koje je označeno
pažnjom i razumijevanjem, također i
ljudskom simpatijom koja dobiva
vrijednost po molitvi i žrtvi; također i
u zahvalnosti zbog dobra koje
ostvaruju.

Ono što je zadivljujuće kod Mudraca
– kaže Benedikt XVI – to je njihovo
klanjanje ničice pred jednostavnim
djetetom koje je u naručju svoje
majke, ne na svom mjestu u
kraljevskoj palači, već u
siromaštvu štale u Betlehemu (usp.
Mt 2, 11). Kako je to bilo moguće?
Što je uvjerilo Mudrace da je to
dijete bilo „židovski kralj“ i kralj
naroda? Zasigurno ih je uvjerila
zvijezda koju su vidjeli „gdje
izlazi“ i koja se zaustavila upravo
iznad mjesta gdje je bilo Dijete
(usp. Mt 2, 9). Ali također ne bi bila
dovoljna zvijezda kad Mudraci ne
bi bili osobe sasvim otvorene za



istinu. Za razliku od kralja Heroda,
opsjednutog željama za moći i
bogatstvom, Mudraci su pošli na
put do cilja svojih istraživanja, a
kada su ga pronašli, iako su bili
učeni ljudi, ponašali su se kao
pastiri iz Betlehema: prepoznali su
znak i poklonili se Djetetu
prikazujući mu vrijedne i
simboličke darove koje su nosili sa
sobom[11].

Promatrajmo i dalje kako se Naš
Gospodin obraća svim ljudima da
Mu dođu ususret i da budu sveti.
On ne zove samo Kraljeve s Istoka,
koji su bili mudri i moćni. Prije
nego zvijezdu poslao je jednoga od
svojih anđela k pastirima u
Betlehemu (usp. Lk2,9). Ali svatko,
bio siromašan ili bogat, bio više ili
manje mudar, mora u svojoj duši
gajiti poniznu pripravnost, koja
mu omogućuje da čuje glas
Božji[12].



To je zadatak za kršćanina koji želi
živjeti sukladno svom pozivu:
drugima pokazati Krista, biti
glasnogovornik – prvo primjerom, ali
također potrebnom riječju –
crkvenog naučavanja, posebno za
teme o kojima se u javnom mnijenju
najviše debatira: poštivanje
ljudskoga života u svim fazama;
dužnost nastojanja da društveni
zakoni gaje i štite pravu prirodu
obitelji koju je Stvoritelj ustanovio,
utemeljenoj na neraskidivom braku
jednog muškarca i žene, otvorenoj za
život; pravo odabira odgojnog
modela za djecu koji odgovara
duhovnom idealu i moralu svakog
pojedinca, itd.

Ipak, ne smatrajte da je taj posao
namijenjen samo za one koji se
neposredno kreću u tim
ambijentima. Kao što sam vam
nedavno spomenuo, uzimajući u
obzir jednu misao našega Oca,
zbrajati se počinje od jednog, zatim



se dodaje drugi i treći… Vrlo
djelotvoran je apostolat svakoga
pojedinca u okolini gdje se obično
odvija njegov svakodnevni život.
Zato bismo se u ispitu savjesti trebali
zadržati na tome kako smo pomagali
dušama da se približe Bogu: koju
smo molitvu, koju žrtvu i koliko sati
u dobro završenom radu prikazali,
koje smo razgovore vodili – usmeno
ili pismeno, koristeći sva raspoloživa
sredstva - s prijateljima, rođacima,
suradnicima, poznanicima.
Govorimo o svetoj brizi u osobnom
duhovnom vodstvu kako bi nam se
pomoglo i potaklo na apostolat koji je
dužnost svakoga kršćanina.

Nekoliko dana nakon Bogojavljenja
slavimo blagdan Krštenja
Gospodnjega. Ako je očitovanje
Mesije Mudracima pretkazalo
univerzalno spasenjsko određenje
Božje, u Krštenju na Jordanu to se
određenje počinje ispunjati. Kao što
objašnjavaju Crkveni očevi, „Spasitelj



je u otajstvu krštenja posvetio vodu
svih izvora“[13]. Od toga trenutka,
pretvorena u sredstvo i znak
spasenja, krštena voda ima uz
djelotvornost koju joj pruža Presveto
Trojstvo u sebi snagu otpuštanja svih
grijeha.

Bogojavljenje je otajstvo koje
sadržava mnoge crte. Liturgija
podsjeća na Kristovo očitovanje ne
samo Mudracima ili u Krštenju na
Jordanu, već i u Kani Galilejskoj kada
pretvara vodu u vino. Ove se godine
u evanđelju druge nedjelje Vremena
kroz godinu ističe lik Isusove
Majke[14]. Njezinim zagovorom za
ljude Marija na neki način
„obavezuje“ Isusa da približi „čas“
svoga mesijskoga očitovanja,
pomažući tako vjeri prvih učenika.
Utječimo se Njoj kako bi se i naša
vjera probudila pred apostolskim
izazovima – tako divnim izazovima! –
u koje smo se upustili mi kršćani.



Poslušajmo preporuku našega Oca: 
Ako nam je vjera slaba, utecimo se
Mariji. Nakon čuda na svadbi u
Kani, koje je Krist napravio po
Marijinoj zamolbi, učenici njegovi
povjerovaše u njega(Iv 2, 11). Naša
Majka uvijek zagovara svoga Sina
da nas posluša i pokaže nam se,
tako da možemo reći: Ti si Sin
Božji. Daj mi, o Isuse, ovu vjeru
koju uistinu želim. Majko moja i
Gospo moja, Marijo Presveta,
učini da vjerujem![15].

Uskoro dolazi jedna nova godišnjica
rođenja svetoga Josemarije. Govoreći
na ljudski način logično je da mu
nastojimo pružiti neki dar; a što je
bolji „dar“ od želje da pojačamo
svoju apostolsku težnju konkretnim
djelima koja pokazuju tu revnost za
spasenje duša koju je Isus Krist
zapalio u našem srcu? Zatim,
sredinom mjeseca siječnja, dolazi
tradicionalni tjedan molitve za
jedinstvo kršćana i pruža nam novu



priliku da molimo Tješitelja kako bi
ekumenska nastojanja Svetoga oca
Benedikta XVI – s njim i ona svih
kršćana – donijela željeni plod.

Bogu hvala, događaj koji je Sveti Otac
pretrpio u Božićnoj noći nije imao
posljedica. U svjetlu vjere moramo to
promatrati kao poziv Providnosti
kako bi naša molitva za Rimskog
prvosvećenika bila više postojana i
intenzivna.

Moje nakane su i dalje vrlo brojne.
Budimo u ovoj godini koja počinje svi
skupa u jedinstvu molitve i nakana
kako bi nam Gospodin po zagovoru
svoje Presvete Majke podario sve ono
što molimo.

Prošlih dana sam zbog različitih
potreba boravio u Švicarskoj. Kao
uvijek sam putovao u mislima sa
svima vama. Imao sam mogućnost da
se molim u Einsiedelnu,
marijanskom mjestu koje je mnogo
puta posjetio sveti Josemaría i



također naš predragi don Álvaro.
Pred Djevicu Mariju sam odlučno
postavio vaš život, kako bismo ga
željeli i znali preobraziti u Opusu
Dei, prikazana Bogu uz postojanu
iskrenost.

Sa svom vas ljubavlju blagoslivlja

Vaš Otac

+ Javier

Rim, 1. siječnja 2010.

[1] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 276.

[2] Isto.

[3] Mt 2, 11.

[4] Lk 2, 10.

[5] Iz 60, 1-6.

[6] Sveti Lav Veliki, Homilije o
Bogojavljenju 3, 5 (PL 54, 244).



[7] Isto.

[8] Benedikt XVI, Homilija na
svetkovinu Bogojavljenja, 6.1.2007.

[9] Isto.

[10] Mt 2, 2.

[11] Benedikt XVI, Homilija na
svetkovinu Bogojavljenja, 6.1.2007.

[12] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 33.

[13] Sveti Maksim Torinski, Homilija
13A, 3 (CCL 23, 46).

[14] Usp. Rimski misal, Druga
nedjelja Vremena kroz godinu (C),
Evanđelje (Iv 2, 1-11).

[15] Sveti Josemaría, Gospina
krunica, komentar uz drugo otajstvo
svjetla.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
sijecanj-2010/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-sijecanj-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-sijecanj-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-sijecanj-2010/

	Prelatovo pismo (siječanj 2010.)

