
opusdei.org

Prelatovo pismo
(rujan 2016.)

Primjećujući bjeg od Križa, što
nažalost vidimo u tolikim
sredinama, možemo se pitati
skupa s Papom: kako mi ide
kršćanski put koji sam započeo
krštenjem? Jesam li zastao?
Zaustavljam li se pred stvarima
koje mi se dopadaju –
svjetovnost, taština… – ili uvijek
idem naprijed, čineći djelatnim
Blaženstva i vršeći djela
milosrđa?

6.09.2016.



Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

Došao je rujan i Crkva, Majka i
Učiteljica, poziva nas da se više
približimo plodovima otkupljenja.
Na blagdan Uzvišenja Svetoga Križa,
14. rujna, sjećamo se da je sveto drvo
na kojem je Gospodin žrtvovao svoj
život za spasenje svijeta prijestolje
pobjede i slave: kada budem uzdignut
sa zemlje, sve ću privući k sebi[1]. A
na slijedećem blagdanu, spomenu
Marije podno Križa, jasno nam je
pred očima da je Presveta Djevica,
nova Eva pridružena Kristu, novom
Adamu, uzvišeno surađivala na
spasenju duša. Vjerom promatrajući
Križ vidimo da se “sredstvo muke, na
Veliki Petak, sud Božji nad svijetom,
pretvorilo u izvor života, oproštenja,
milosrđa, znak pomirenja i mira”[2].

Ti liturgijski blagdani upadaju
također u naš svakodnevni odgovor
na otajstvo boli kada se pojavi na



našem putu. Ipak, ponekad mi ljudi
smatramo “uspjehom” samo ono što
utječe na osjećaj ili zadovoljava
vlastiti ja, dok držimo “porazom”
protivštine, ono što ne dođe kako
bismo to željeli i što nam donosi
patnju za tijelo ili za dušu. Nastojmo
nadići tu varljivu logiku, jer – kao što
je pisao sveti Josemaría – uspjeh ili
poraz je stvar unutarnjega života.
Uspjeh je mirno prihvaćanje Križa
Isusa Krista, širenje ruku, jer za
Isusa kao i za nas je Križ
prijestolje, uzvišenje ljubavi;
vrhunac otkupljujuće
djelotvornosti, za vođenje duša k
Bogu, na naš laikalni način: našim
obraćanjem, prijateljstvom,
radom, riječju, naukom, molitvom
i mrtvljenjem[3].

Primjećujući bjeg od Križa, što
nažalost vidimo u tolikim sredinama,
možemo se pitati skupa s Papom: 
kako mi ide kršćanski put koji sam
započeo krštenjem? Jesam li



zastao? (…) Zaustavljam li se pred
stvarima koje mi se dopadaju –
svjetovnost, taština… – ili uvijek
idem naprijed, čineći djelatnim
Blaženstva i vršeći djela milosrđa?
Isusov put – napomenuo je Papa –
pun je utjeha, slave, ali i križeva.
No, uvijek s mirom u duši[4].

Među djelima milosrđa, koja
nastojimo prakticirati posebno
tijekom ove Jubilarne godine, ima
jedno koje je u isto vrijeme tjelesno i
duhovno. Odnosi se na pažnju prema
bolesnicima i starijim osobama: to se
ne svršava u pritjecanju u
materijalnim potrebama, već uvijek
sadrži i duhovnu dimenziju: pomoć
također kada u patnji ili samoći
neprestano otkrivaju priliku da se
sjedine s Kristom na Križu.

Briga za bolesnike bila je konstanta
Isusova života na zemlji: jedan od
znakova Njega kao Mesije, kao što
potvrđuje sveti Matej: On slabosti



naše uze i boli ponese[5]. Evanđelisti
su nam to u brojnim prilikama
ponavljali. Ponekad se radilo o
posebnoj osobi koja je tražila tu
milost za sebe ili za nekog pridošlog:
satnik iz Kafarnaum moli za svoga
bolesnoga slugu; neki prijatelji
dovode pred Njega jednog uzetoga;
Marta i Marija Ga traže da dođe u
Betaniju kako bi vratio zdravlje
njihovu bratu koji je teško obolio;
Bartimej Ga glasno zove kada prolazi
uz put za Jerihon, moleći da se
smiluje njemu i izliječi njegovu
sljepoću… U drugim trenucima Isus
preuzima inicijativu kao kada iziđe,
vidje silan svijet, sažali mu se nad
njim te izliječi njegove bolesnike[6]; ili
kada, susrećući uzetoga uz jezero,
upita ga: Želiš ozdraviti?[7]; ili u onoj
situaciji kada je Isus vratio u život
sina udovice iz Naima[8].

Vrlo često je mnoštvo sa sobom
vodilo svoju rodbinu ili bolesne
prijatelje tamo gdje se nalazio Učitelj.



Sveti Matej priča: Otišavši odande,
dođe Isus do Galilejskog mora, uziđe
na goru i sjede ondje. Tada nagrnu k
njemu silan svijet s hromima,
kljastima, slijepima, nijemima i
mnogima drugima. Polože mu ih do
nogu, a on ih izliječi. Gledajući kako
su nijemi progovorili, kljasti ozdravili,
hromi prohodali, slijepi progledali,
divilo se mnoštvo i slavilo Boga
Izraelova[9].

Čudima Gospodin logično nije htio
liječiti samo tjelesne bolesti, već uliti
milost u duše; to pokazuje
ozdravljenje slijepca od rođenja.
Nakon pitanja učenika, koji su
smatrali – u skladu s mišljenjem tog
vremena – da je sljepoća toga čovjeka
posljedica njegovih grijeha, Isus je
odgovorio: Niti sagriješi on niti
njegovi roditelji, nego je to zato da se
na njemu očituju djela Božja[10].

Knjiga Djela apostolskih prikazuje
nam u različitim vremenima djela



prvotne Crkve. Po rukama se
apostolskim događala mnoga
znamenja i čudesa u narodu. Svi su se
jednodušno okupljali u Trijemu
Salomonovu. Nitko se drugi nije
usuđivao pridružiti im se, ali ih je
narod veličao. I sve se više povećavalo
mnoštvo muževa i žena što vjerovahu
Gospodinu tako da su na trgove
iznosili bolesnike i postavljali ih na
ležaljkama i posteljama ne bi li, kad
Petar bude prolazio, bar sjena njegova
osjenila kojega od njih[11].

Bol i bolest mogu približiti Bogu ako
se prime u nadnaravnom duhu. Ali
također mogu udaljiti ako potiču na
pobunu. Naš Otac je također iskusio –
kako u svom osobnom životu, tako i
u povijesti Djela – djelotvornost
fizičke ili moralne boli sjedinjen s
Gospodinovim Križem. Zahvalan
Bogu i bezbrojnim ljudima koji su
tako odgovorili primijetio bi: od
početka smo računali s molitvom
mnogih bolesnika koji su prikazali



svoje patnje za Opus Dei[12].
Također i sada se apostolski posao
nastavlja oslanjajući se na
velikodušni temelj bolesnika koji
nastoje pretvoriti svoju patnju u
molitvu za Crkvu, za Papu i za duše.

Svim bolesnicima moramo pomoći
pažnjom i zahvalnošću: ljubavlju,
materijalnom i duhovnom pažnjom.
Molimo Boga da im da zdravlje ako je
dobro za njihovu dušu; ako ne, neka
radosno prihvate bolest, bolove u
starosti i poteškoće koje pate svake
vrste; i uvijek nadnaravnom radošću,
jer surađuju na primjeni Kristovih
otkupiteljskih zasluga.

Na Križu, dakle, vjerno. Na Križu
radosno, jer se Gospodin ne bi
mogao zahvaliti za zalaganje bez
radosti: hilarem enim datorem
diligit Deus (2 Kor 9, 7), Bog ljubi
onoga koji daje radosno. Na Križu
u spokojnom odmoru: jer nas nije



strah života ni smrti; niti se
bojimo Boga koji je naš Otac[13].

U isto vrijeme, u dubokom smuslu
čovječnosti koja ga je obilježavala
naš Utemeljitelj je ponovio: fizička
bol, kada se može odstraniti,
odstrani se. U životu ima dovoljno
patnje! A kada se ne može
odstraniti, prikaže se[14].

Kako bi se shvatio taj kršćanski stav,
potrebno je približiti se toj situaciji
pogledom prema Dobrom Pastiru. 
Jedino polazeći od afektivne
srođenosti koju daje ljubav,
možemo cijeniti teologalni
životprisutan u pobožnosti
kršćanskih naroda (…). Tu mislim
na čvrstu vjeru majki uz uzglavlje
kreveta bolesna djeteta, koje mole
krunicu premda jedva poznaju
članke Vjerovanja; ili na toliku
nadu koja se stavlja u svijeću
zapaljenu u skromnom domu gdje
se moli za Marijinu pomoć, ili na



one poglede duboke ljubavi prema
raspetome Kristu[15].

Kada smo bolesni ili trpimo na bilo
koji način, dobro je to reći onima koji
su pokraj nas i poći k liječniku i
prihvatiti njegove upute, kako bismo
što prije primijenili prikladnu
pomoć. Na taj način se izbjegava
bolesničkapsihoza. Koliko puta sam
čuo svetoga Josemaríju: kao što nitko
nije svet na zemlji, također nema
onoga tko je uvijek zdrav! Svi
možemo prijeći trenutke bolesti,
uključujući i teške; a upravo to nas
trreba potaknuti da se pouzdano
prepustimo Gospodinu i onima koji
nam mogu pomoći.

Kćeri i sinovi moji, prihvatimo
zahvalno te preporuke našega
svetoga utemeljitelja, jer činiti Božja
djela nije nikakva zgodna igra
riječima, već poziv trošenja samog
sebe iz ljubavi. Čovjek mora sam
sebi umrijeti da bi se preporodio u



novi život. Jer tako je Isus bio
poslušan, do smrti, i to do smrti
na križu, mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit
illum (Fil 2, 8-9), i zato Ga Bog
uzdiže. Ako se pokoravamo volji
Božjoj, onda će za nas Križ biti
također Uskrsnuće i uzdizanje.
Tako će se u nama korak po korak
ispunjavati Kristov život: bit ćemo
sigurni da smo se založili da
budemo dobra djeca Božja koja su
usprkos tolikim slabostima i
osobnim nedostacima prolazila
zemljom čineći dobro[16].

Ne prestanimo također gledati na
predragoga blaženog Álvara koji je
znao radosno ljubiti zdravlje i bolest.
Dok se sjećamo dana 15.9., godišnjice
njegova imenovanja za nasljednika
svetoga Josemaríje, recimo mu neka
nam svima bude potpora.

Znam da ste molili za žrtve potresa u
Italiji i za one drugih nesreća po



cijelom svijetu: gajimo to bratstvo sa
svim ljudima.

Za tri dana ću u marijanskom
svetištu Torreciudad udijeliti
svećenički red šestorici đakona,
Pridruženima Prelature. Molite za
njih i za sve svećenike po cijelom
svijetu, za Papu i za biskupe, neka
nas sve Duh Sveti ispuni svojim
darovima i učini nas svetima. Na taj
dan ćemo se združiti s radošću Crkve
zbog kanonizacije blažene Terezije
Kalkutske koja je mnogo cijenila
Djelo.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

+ Javier

Torreciudad, 1. rujna 2016.



[1] Iv 12, 32.

[2] Benedikt XVI., Homilija,
14.9.2008.

[3] Sveti Josemaría, Pismo 31.5.1954.,
br. 30.

[4] Papa Franjo, homilija u Svetoj
Marti, 3.5.2016.

[5] Mt 8, 17; usp. Iz 53, 4.

[6] Mt 14, 14.

[7] Iv 5, 6.

[8] Usp. Lk 7, 11-15.

[9] Mt 15, 29-31.

[10] Iv 9, 3.

[11] Dj 5, 12-15.

[12] Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog skupa bez datuma (AGP,
P01, XII-1981., str. 9).



[13] Sveti Josemaría, Pismo,
31.5.1954., br. 30.

[14] Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog skupa, 1,1,1959.

[15] Papa Franjo, Exhort. apost. 
Evangelii gaudium, 24.11. 2013., br.
125.

[16] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 21.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
rujan-2016/ (12.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-rujan-2016/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-rujan-2016/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-rujan-2016/

	Prelatovo pismo (rujan 2016.)

