opusdei.org

Prelatovo pismo
(prosinac 2012.)

Nastavimo primjerom vjernosti
nasSega Utemeljitelja
prepustajuci se uvijek u
potpunom pouzdanju u ruke
Bozje, posebno kada su nam
okolnosti teze.

7.12.2012.

Predragi! Neka mi Isus ¢uva moje
kceri i sinove!

Dan prije svog putovanja u
Poglavarstvo Andore ostavio sam
pripremljeno ovo pismo kako bi vam



se dostavilo prvog prosinca. DoSao
sam u tu zemlju na poziv nadbiskupa
kako bih sudjelovao na 750j
godiSnjici dolaska svetoga Josemarije
u tu drzavu nakon S$to se uz
evidentnu BoZju pomo¢ izbavio od
zalosnog religijskog progona za
vrijeme Spanjolskog gradanskog rata.
Ujutro, 2. prosinca 1937. stigao je u
Saint Julia de Loria, najbliZe
andorsko mjesto; tamo je u seoskoj
crkvi s onima koji su ga pratili obavio
posjet Presvetom Sakramentu (nije
mogao slaviti Misu, jer su tadasnje
liturgijske norme propisivale
euharistijski post od ponoci). Tek
drugog dana, 3. prosinca slavio je
Svetu Zrtvu, obuéen u misno ruho
koje mnogih mjeseci nije mogao
koristiti. Ta prva Misa u Andori bila
je u crkvi Les Escaldes, u selu u
okolici glavnog grada gdje su nasli
konaciste.

Zelio sam zapoceti pismo ovim
sjecanjima kako bismo Bogu mnogo



zahvalili §to je u tim teSkim
mjesecima po zagovoru Presvete
Djevice posebnom providnoscu Stitio
svetoga Josemariju. Nastavimo
primjerom vjernosti nasega
Utemeljitelja prepustajuci se uvijek u
potpunom pouzdanju u ruke Bozje,
posebno kada su nam okolnosti teze.
Dobru pouku su nam ostavili i prvi iz
30ih godina kada je Djelo vec
,hodalo“ uz veliku vjeru koju su
imali u Boga i u svetoga Josemariju,
kada nije bilo ,nicega viSe“ osim
vjere nasega Oca: o kad bismo svi mi
bili odana sredstva.

Prosli sam vas mjesec pozvao da
promatrate prvi ¢lanak Vjerovanja,
koji je temelj Citave nase vjere.
»Vjerujemo u jednoga Boga, Oca, Sina
1 Duha Svetoga, stvoritelja svega
vidljivoga — kao S$to je ovaj svijet
kojim prolazimo za vrijeme kratkoga
zivota — 1 nevidljivoga — kao Sto su
Cisti dusi koje takoder nazivamo
andelima - i takoder stvoritelja



duhovne i besmrtne duse u svakom
covjeku“[1]. Tako je godine
1968.poceo Pavao VI. Vjerovanje
Naroda BoZjega kada je zakljucio
godinu vjere koju je bio sazvao u
spomen 19 stoljeca muceniStva svetih
Apostola Petra i Pavla.

Svjesna neizmjernog bogatstva koje
je sadrzano u otkrivenju i uz
neprestanu pomoc¢ boZanskog
Tjesitelja Crkva je radom razuma
dublje usla u otajstvo Presvetoga
Trojstva. Zahvaljujuci naporu
razliCitih generacija svetaca —
crkvenih Oceva i Naucitelja — uspjela
je na neki nacin osvijetliti to veliko
otajstvo vjere kojem se — kako je
rekao nas Otac — svaki dan ,,divimo*
dok Zelimo poboljsati svoj odnos sa
svakom od tri boZanske Osobe.

»,B0g je jedan, ali nije sam“[2], tvrdi
se u jednom vrlo starom simbolu
vjere. Govoreci o tome Katekizam
Katolicke Crkve objaSnjava da je to



tako jer ,,Otac, ,,Sin“ 1, Duh Sveti“
nisu jednostavno nazivi koji
oznacavaju nacin bozanskoga bica,
jer oni su stvarno medusobno
razliciti: ,,Onaj koji je Sin nije Otac, a
onaj koji je Otac nije Sin, ni Duh Sveti
nije Sto je Otac ili Sin“[3]. Ne moZete
zamisliti kolika je bila radost naSega
Utemeljitelja kada je u Marseillu
vidio u stijeni urezbaren tekst u
odnosu na presveto Trojstvo i koji je
htio postaviti u Kripti prelatske
Crkve.

Sada nastavljam drugim ¢lankom
Vjerovanja. Vjerujem u jednoga
Gospodina, Isusa Krista,
jedinorodenoga Sina BoZjega, rodena
od Oca prije svih vjekova: Boga od
Boga, Svjetlo od Svjetla, pravoga
Boga od pravoga Boga, rodena,
nestvorena, istobitna s Ocem, po
kome je sve stvoreno[4].

U Bogu je stvaranje apsolutno
duhovno. Stoga, ,,analoski s



gnoseoloskim procesom ljudskoga
razuma, po kojem Covjek, poznajuci
sebe, o sebi stvara sliku, ideju,
»koncept“ (...), koji se od latinskoga
verbum naziva Cesto unutarnja rijec,
mi se usudujemo misliti na radanje
Sina ili vje¢noga ,koncepta“i
unutarnje Rijeci BozZje. Bog, koji
poznaje samoga sebe, rada Rijec-
Sina, koji je Bog kao Otac. U tom
radanju Bog je istovremeno Otac, kao
onaj koji rada, 1 Sin, kao onaj koji je
roden, u najvecem identitetu s
BoZanstvom koje isklju¢uje mnozinu
,bogova“. Rijec je Sin iste naravi
Oceve i s Njim je jedini Bog iz
otkrivenja Staroga i Novoga
Zavjeta“[5]. Necu se sada zadrZavati
na Osobi Duha Svetoga, jedinog Boga
s Ocem i Sinom.

Zasigurno nije moguce otkloniti tamu
na koju nailazi nas razum dok misli
na Onoga Kkoji prebiva u svjetlu
nedostupnu(6]. Ni ljudski razum ni
andeoski kao i nikakav drugi



stvoreni nije sposoban shvatiti
neiscrpnu boZansku Bit: ako shvacas,
onda to nije Bog, kaZe se u poznatom
aforizmu. Ipak, naSa dusa, koju je
Bog stvorio za Boga, ima teznju da
bolje upozna svoga Stvoritelja i Oca
kako bi Ga viSe ljubila i proslavila; da
vidi Presveto Trojstvo i bude blaZena
u njegovoj vjecnoj prisutnosti.

U tom smislu Benedikt XVI. potice
vjernike da se nikad ne zadovolje sa
znanjem o Bogu koje su mogli
postignuti. U jednoj od novijih
audijencija je rekao: Prave radosti
su sposobne u nama probuditi
zdrav nemir koji viSe zahtijeva -
traZi najvece i temeljno dobro -1
da sve viSe i jasnije shvatimo kako
nista prolazno ne moZe ispuniti
nase srce. Tako ¢emo nauciti bez
otpora teZiti prema dobru koje ne
moZemo stvoriti ili osigurati
svojom snagom, ako ne dopustimo
da nama ovlada umor ili prepreke
koje proistjecu iz nasih grijeha[7].



Sveti Irenej Lionski, jedan od prvih
Oceva koji se trudio udi u otajstvo
stvaranja Presvetoga Trojstva,
objasnio je da ,,ima samo jedan Bog
(...): to je Otac, Bog, Stvoritelj, Autor,
Redar. Sve je ucinio po sebi samom,
to znaci po svojoj Rijeci i Mudrosti,
»,po Sinu i Duhu““[8]. I koristeci se
grafickim i metaforickim nacinom
izraZzavanja - jer nema nikakve
nejednakosti medu boZanskim
Osobama - dodao je da su Sin 1
TjeSitelj kao ,ruke“ OCeve u
stvaranju. To koristi Katekizam
Katolicke Crkve kada zakljucuje:
»Stvaranje je zajednicko djelo
Presvetoga Trojstva“[9]. U tom
apsolutnom jedinstvu akcije
stvaralacko djelo se pripisuje svakoj
bozanskoj Osobi prema svojstvu
svake pojedine. Tako se kaze da
spada na Oca kao zadnji Princip bica,
Sina kao najveceg Uzora i Duha
Svetog kao Ljubavi koja potice da se
dobra priopce stvorenjima.



Razmatrajmo, kéeri i sinovi moji, u
stanju dubokog klanjanja, te velike
istine. I inzistiram da molimo Boga,
kao Sto je savjetovao sveti Josemaria,
za potrebu da se obracamo svakoj
pojedinoj boZanskoj Osobi, imajuci u
vidu njihovu razliku.

U pocetku bijaSe Rijec i RijeC bijaSe u
Boga i Rijec bijaSe Bog. (...). Sve
postade po njoj i bez nje ne postade
nista[10]. U Bogu Sinu, s Ocem i
Duhom Svetim, u svemoc¢i, mudrosti i
ljubavi jedinoga Boga, nalazi se
pocetak i kraj svega stvorenoga,
duhovnog i materijalnog, a posebno
covjeka.

Dobrota je BoZja toliko velika da je
htio stvoriti naSe praroditelje na
svoju sliku 1 priliku[11] i u njima iu
njihovim potomcima utisnuo je
duboki trag, dioniStvo na nestvorenoj
Mudrosti koja je Rijec, posto je u
svoje duse ulio razum i
slobodnuvolju. Ipak ima mnogo onih



koji Ga ne poznaju ili ignoriraju, ili
Ga stavljaju kao u zagrade,
pokusavajuci Covjeka staviti u centar
svega. Koliko je teSko bilo naSem Ocu
zbog te vrlo oskudne vizije nekih
ljudi! Na primjer, na pocetku godine
1973. rekao je za vrijeme obiteljskog
skupa glasno izgovarajuci
osobnumolitvu: Neki Zele
antropocentricnu Crkvu, umjesto
teocentricnu. To je apsurdna
pretenzija. Sve je ucinjeno od Boga
i za Boga: omnia per ipsum facta
sunt, et sine ipso factum est nihil,
quod factum est (Iv 1, 3). Strasna je
pogreska od ¢ovjeka uciniti
vrhunac svega. Ne isplati se raditi
za ¢ovjeka. Moramo raditi za
covjeka, ali iz ljubavi prema Bogu.
Ako ne, ne ¢ini se niSta dobro i ne
moZe se ustrajati[12].

Gospodin od krs¢ana oCekuje da Ga
ponovno uzdignu — molitvom,
Zrtvom i posvecenim profesionalnim
radom — na vrhunac svih ljudskih



aktivnosti; moramo nastojati da On
vlada u dubini srca; moramo
njegovim naukom oZivjeti drustvo i
institucije. Ja vam ponavljam
rijeCima svetoga Josemarije: Dijelom
ovisi o nama hoce li mnoge duse i
dalje ostati u tami, ili da podu
stazama koje vode u vjecni
Zivot[13]. Molimo li poboZno molitvu
iz Preces Ad Trinitatem Beatissimam?
Kako Mu zahvaljujemo na njegovoj
beskrajnoj savrsenosti? Kako ljubimo
to srediSnje otajstvo vjere, a stoga i
svoj Zivot?

Sutra pocinje Dosasce, liturgijsko
vrijeme koje nas priprema na
Rodenje Gospodinovo. Prvi tjedan
nam govori o dogadajima koji Ce biti
na kraju vremenakada ce Isus Krist
doci u svojoj slavi kako bi sudio
lJjudima i zavladao svojim
kraljevstvom. Budni budite i u svako
doba molite da uzmognete (...) stati
pred Sina Covjecjega[14]. 1 dodaje:
Nebo ce i zemlja uminuti, ali rijeci



moje ne, nece uminuti[15]. Znamo da
je u Bibliji Bozja rije¢ u ishodistu
stvaranja: sva se stvorenja, pocevsi
od kozmickih elemenata - sunca,
mjeseca, nebeskog svoda -
pokoravaju BozZjoj rijeci, nastaju
jer su "pozvani" od nje. Ta mo¢
stvaranja BoZje rijeci se
usredotocila u Isusu Kristu,
utjelovljenoj Rijeci, i prolazi
takoder kroz njegove ljudske
rijeci, koje su pravi "nebeski svod"
koji usmjerava covjekovu misao i
njegovo putovanje zemljom[16].
Razmatrajmo dakle Cesto rijeci
Kristove koje su saCuvane u
Evandelju i opcenito u Novom
Zavjetu. Nastojimo dobiti novo
svjetlo iz tog razmatranja kako bismo
ga primijenili na nas svakodnevni
zivot. Predlazem vam u skladu s
primjerom nasega Oca da u svako
vrijeme razmatranje bude dijalog
koji se Zivi u borbi: Gospodin nas
vidi, Cuje i s nama je, jer smo njegova
djeca.



Ne zaboravimo da od 17.11. Crkva
pocinje s antifonae maiores, onima
kojima se na neposredan nacin
priprema Rodenje Gospodinovo.
Prva je ova: O Mudrosti koja izlazi iz
usta Svevisnjega, od jednog do drugog
kraja i upravljajuci sve u ¢vrstoci i
blagosti: dodi i pokaZi nam put
spasenja[17]. To je hitan zaziv
utjelovljenoj Rijeci Cijeg se rodenja
od Djevice Marije uskoro
spominjemo. Jer Mudrost koja se
rada u Betlehemu Mudrost je BoZja
(...), znadci to je boZanska odredba
koja je dugo vremena ostala
prikrivena i koju je sam Bog otkrio
u povijesti spasenja. U punini
vremena ta Mudrost je uzela
ljudsko lice, lice Isusovo[18].

Pripremajmo se vjerom na taj veliki
blagdan, jer to je blagdan radosti po
antonomaziji. Zivimo ga sa ¢itavim
¢ovjecanstvom. Zivimo ga sa svim
vjernicima Djela. Podimo u taj
dogadaj sasvim odluc¢ni da



promatramo beskrajno velianstvo i
poniznost Isusa Krista koji je uzeo
nasu narav - $to je joS jedan pokaz
koliko nas Jjubi — i ne¢emo se umoriti
gledati Mariju i Josipa, dobre ucitelje
molitve i ljubavi prema Bogu.

Rijec koja postaje tijelo vjeCna je
Rije¢ BoZja koji nam je omogucio da
u Njemu budemo djeca BoZja:
Gledajte koliku nam je ljubav darovao
Otac:djeca se BoZja zovemo, i
jesmo[19]. Asveti Josemaria
kaze:Djeca BoZja, braca
utjelovljene Rijeci za koju se kaZe:
U njoj bijase Zivot i Zivot bijaSe
svjetlo ljudima(lv 1, 4). Mi smo
djeca svjetla, braca svjetla,
nositelji jedinstvenog ognja, koji
moZe zaZariti ljudsko srce[20].
Zelim da ne propustimo taj termin
kada se slavi dolazak Boga na zemlju:
mislimo ove dane na to kakav je nas
napor da poboljSamo svoj susret s
Isusom, da s Njim Zivimo i da
budemo kao Isus.



Sredinom proslog mjeseca bio sam u
Milanu gdje su me vec duZe vremena
oCekivali. Bio sam tamo samo za
vikend, ali bilo je vrlo intenzivno, jer
sam imao priliku susresti se sa
svojim kéerima i sinovima sa sjevera
Italije i mnogim drugim ljudima koji
dolaze na obrazovna sredstva
Prelature. Nastojao sam ih potaknuti
na bolje Zivljenje Godine vjere,
trazeci od Gospodina obilnu milost
kako bi se u svakom srcu i Zivotu
bolje ukorijenile teoloSke kreposti i
da nas Bog ucini svojom boljom
djecom.

Godina vjere, BoZi¢: koja divna
prilika da se viSe brinemo za
apostolat i da budemo jos viSe
sjedinjeni sa svim Jjudima na svijetu!

Ne zaboravljam na to da vas
zamolim da mi pomognete u
postizanju nakana koje nosim u dusi
u uvjerenju da u Crkviis Crkvom
moramo biti dcies ordindta[21],



vojska mira i radosti u sluZenju
duSama. Prozivimo Devetnicu
BezgreSnom Zacecu u zastiti Blazene
Djevice Marije i zahvalimo joj za
njezin sveti odgovor.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja
vas Otac

+ Javier

Andora, 1. prosinca 2012.

[1] Pavao VI., Proféssio fidei,
30.6.1968.

[2] Fides Damasi (DS 71). Simbol
vjere pripisan svetom Damazu Papi.

[3] Katekizam Katolicke Crkve, br.
254. Citat iz 11. toledanskog sabora,
godine 675. (DS 530).

[4] Rimski Misal, Simbol
niceokonstantinopolitanski.



[5] BlaZeni Ivan Pavao II., Govor na
opcoj katekezi, 6.11.1985., br. 3.

[6] 1 Tim 6, 16.

[7] Benedikt XVI., govor na opcoj
audijenciji 7.11.2012.

[8] Sveti Irenej Lionksi, Protiv hereza
2,30,9 (PG 7, 822).

[9] Katekizam Katolicke Crkve, br.
292; usp. Sveti Irenej Lionski, Protiv
hereza 4, 20,1 (PG 7, 1032).

[10]Iv 1, 1-3.
[11] usp. Post 1, 26.

[12] Sveti Josemaria, biljeSke s
obiteljskog skupa, 1.1.1973.

[13] Sveti Josemaria, Pismo
11.3.1940., br. 3.

[14] Rimski Misal, Prva nedjelja
DoSasca, Evandelje (C) (Lk 21, 36).



[15] Mk 13, 31.

[16] Benedikt XVI., Rijeci kod
Angelusa, 18.11.2012.

[17] Casoslov, Predvecerje 17.
prosinca, Antifona ad Magnificat.

[18] Benedikt XVI., homilija u
predvecerje 17.12.2009.

[19]111v 3, 1.

[20] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 66.

[21] Pj 6, 4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/prelatovo-pismo-
prosinac-2012/(11.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-prosinac-2012/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-prosinac-2012/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-prosinac-2012/

	Prelatovo pismo (prosinac 2012.)

