
opusdei.org

Prelatovo pismo
(prosinac 2010.)

Isus Krist želi da mi kršćani
danomice surađujemo na
unošenju mira u srca stižući do
svih krajeva društva.

9.12.2010.

Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

Uz veliku se radost sjećam kakvim je
užitkom sveti Josemaría za vrijeme
Došašća ponavljao liturgijske riječi: 
Dominus prope est! [1] Žurno je i u
zahvalnosti očekivao svetkovinu koja



nas sjeća na Spasiteljev dolazak na
zemlju. 

Počeli su ovi tjedni koji nam pomažu
da se pripremimo za Božić i ostale
blagdane Gospodinova porođenja.
Mislim da će nam nadoći riječi
proroka Izaije koje se nalaze u Misi
prve nedjelje: Dogodit će se na kraju
dana: Gora Doma Jahvina bit će
postavljena vrh svih gora, uzvišena
iznad svih bregova. K njoj će se
stjecati svi narodi, nagrnut će mnoga
plemena.[2] Priznat ćemo dobrotu s
Neba kada ugledamo kako se
ispunilo to proročanstvo kada je
božanska Riječ uzela tijelo u
djevičanskoj utrobi Presvete Djevice
Marije po djelu Duha Svetoga. Svojim
otkupljujućim utjelovljenjem, a
posebno vazmenim otajstvom svoje
smrti i uskrsnuća, Gospodin je donio
mir na zemlju, kako su to navijestili
anđeli o prvom Božiću. Iako se taj
mir ne pokazuje u svojoj potpunosti –
jer božansko određenje smatra da



tek na kraju vremena Bog bude sve u
svemu[3] - već sada je nestao zid koji
se uzdizao između ljudi i Boga zbog
istočnoga grijeha i naših osobnih
grijeha.[4] Osim toga, Isus Krist želi
da mi kršćani danomice surađujemo
na unošenju mira u srca stižući do
svih krajeva društva.

Prije nekoliko godina Papa je pisao: 
Crkveni očevi u grčkom su
prijevodu Staroga zavjeta
upotrebljavali riječi proroka Izaije
koje citira i sveti Pavao kako bi
pokazao da su novi putovi Božji
bili naviješteni već u Starom
zavjetu. Tamo se čita: „Riječ će
ispuniti i uskoro izvršiti Gospodin
na zemlji” (Iz 10, 23; Rim 9, 28) (…).
Sin je Riječ, Logos: vječna Riječ
postala je mala, tako mala kako bi
stala u jaslice. Postala je dijete
kako bi nama bila dostižna[5].
Zatim nadodaje Sveti Otac u novoj
Apostolskoj pobudnici: Sada Riječ ne
samo da se čuje i ne da samo ima



glas već ima i lice koje možemo
vidjeti: Isus iz Nazareta.[6]

Nastavimo dakle sigurni i vrlo
zadovoljni na svojem kršćanskom
putu. Božić nas podsjeća kako je
Gospodin početak, cilj i središte
stvaranja: U početku bijaše Riječ i
Riječ bijaše u Boga i Riječ bijaše
Bog (Iv 1, 1). To je Krist, kćeri i
sinovi moji, koji privlači sva
stvorenja: Sve postade po njoj i bez
nje ne postade ništa (Iv 1, 3). Kad
se utjelovio, došavši da živi među
nama (usp. Iv 1, 14), pokazao nam
je da nismo na životu kako bismo
tražili vremenitu i prolaznu sreću.
Tu smo kako bismo zadobili vječno
blaženstvo slijedeći njegove
korake. A to ćemo postići samo ako
od Njega učimo.[7]

Na Krštenju smo obukli Krista. Kako
bismo se sve više s Njim suobličili,
Gospodin nam je osim toga ostavio
sakramente, posebno Pokoru i



Euharistiju. Primajući ih često i
pripremljeni na odgovarajući način,
naša sličnost s Isusom bit će veća i
postat ćemo još bolja djeca Božja.
Duh Sveti ostvaruje taj zadatak u
duši računajući na našu osobnu
suradnju. A dio te suradnje
konkretizira se postojanim čitanjem
Riječi Božje koja je živa, uistinu, Riječ
Božja i djelotvorna; oštrija je od
svakoga dvosjekla mača; prodire dotle
da dijeli dušu i duh, zglobove i
moždinu te prosuđuje nakane i misli
srca.[8] Tu imamo savjet našega Oca: 
Svojim životom moramo oponašati
Kristov život upoznavajući Krista
putem čitanja i razmatranja
Svetoga pisma, putem molitve.[9]
Potrudimo se za vrijeme nadolazećih
blagdana shvatiti pouku koju nam
daje Isus: već kao Dijete, već kao
novorođenče čije su se oči upravo
otvorile na toj blagoslovljenoj
zemlji.[10] Razmišljajmo često:
Kolikom se težnjom za svetošću
približavam izvoru milosti? Tražim li



način kako biti točan u primanju
sakramenata, želeći zadobiti čistoću
duše i nadnaravan ton koji Bog od
mene očekuje?

Nova apostolska pobudnica Svetoga
oca, Verbum Domini, ističe važnost
Svetoga pisma u životu i poslanju
Crkve, kao i u osobnom životu
svakoga kršćanina. Tamo Benedikt
XVI. podsjeća proučavatelje Svetoga
pisma, kao i sve ostale, na ono
temeljno: početno mjesto
interpretacije Pisma je život Crkve.
[11] Jedino u krilu Crkve, u
kontinuitetu sa živom Predajom i
pod vodstvom Učiteljstva, koje je
Krist osnovao, može se primjereno
shvatiti ono što nam je Duh Sveti
želio posredstvom nadahnutih pisaca
i koristeći se ljudskim riječima
priopćiti za naše spasenje. To znači
da je jedino u vjeri i od vjere moguće
shvatiti potpuno i točno, bez
opasnosti od pogreške, ono što nam
je Bog otkrio kako bismo imali udjela



u samom božanskom Životu.
Znanstveno proučavanje Svetoga
pisma potrebno je za ostvarenje
dobre egzegeze, ali isto je tako
potrebno - u većem stupnju –
potpuno poistovjećenje s vjerom koju
nam pruža Crkveno učiteljstvo.
Stoga, autentična interpretacija
Biblije mora uvijek biti u skladu s
vjerom Katoličke crkve.[12]

Kako bismo dobro razumjeli Riječ
Božju, osim aktualiziranja vjere,
potrudimo se čitati i razmatrati
Bibliju u duhovnom ozračju u kojem
je pisana. Za to je potrebno, dok
pažljivo prelazimo Evanđelje i ostale
inspirirane knjige, gajiti osoban stav
slušanja. Sveto pismo, prije svega
kada se naviješta u okrilju
liturgijskoga slavlja, uvijek dobiva na
aktualnosti, prenosi novost Božjih
stvari konkretnoj osobi koja ih
pažljivo sluša i želi ih usvojiti.
Njegove su riječi, kako piše sveti
Josemaría, svjetlo Tješitelja, koji



nam govori ljudskim riječima kako
bi naš razum spoznao i
razmatrao, kako bi se naša volja
ojačala, a naše djelo uspjelo. Jer
mi smo jedan jedini narod, koji
ispovijeda jednu jedinu vjeru,
jedan Credo; narod sabran u
jedinstvu Oca, Sina i Duha Svetoga.
[13]

Na isti način, također u osobnom
čitanju Biblije – prije svega Evanđelja
– odzvanja Božji glas i moramo se
potruditi da to primijenimo na svoju
konkretnu situaciju. Ako težimo za
tim da posvetimo pažnju – djetinju
pažnju – čitanju svetih tekstova, ta će
se aktivnost zaista pretvoriti u
molitvu. Kad otvaraš Sveto
Evanđelje – piše naš Otac - misli da
ono o čemu se tamo pripovijeda –
Kristova djela i riječi – ne moraš
samo znati, nego i živjeti. Sve,
svaki odlomak koji se tamo nalazi,
bio je prikupljen, pojedinost po
pojedinost, da bi ga ti utjelovio u



određenim okolnostima svog
postojanja. - Gospodin je nas
katolike pozvao da ga izbliza
slijedimo i, u ovoj Svetoj Riječi,
pronaći ćeš Život Isusov; no, osim
toga, trebaš ondje pronaći i svoj
život. I ti ćeš, pun ljubavi, naučiti
pitati kao Apostol: “Gospodine, što
želiš da učinim?…” – Volja Božja! -
čut ćeš odlučno u svom srcu. Uzmi,
dakle, Evanđelje svakog dana i
čitaj ga i živi ga kao konačno
pravilo. -Tako su radili sveci.[14]

U spomenutom dokumentu Benedikt
XVI. posvećuje nekoliko točaka
izlaganju života svetaca koji su
pružili veliku pomoć za ulazak u
suštinu smisla Pisma. Sveti Grgur
Veliki, kaže Papa u apostolskoj
pobudnici, tvrdi: „viva lectio est vita
bonorum“ ,[15] da je život svetaca
vrlo živa i duboka pouka. 
Najtemeljitija interpretacija Pisma
dolazi upravo od onih koji su se
prepustili zadivljenošću Riječi



Božje slušajući je, te čestim
čitanjem i razmatranjem (…). Nije
slučajno – nastavlja Sveti Otac – da
su velike duhovnosti koje su
označile povijest Crkve nastale
izričitim odnošenjem na Pismo.[16]

Nakon tvrdnje da je svaki svetac kao
svjetlosna zraka koja izlazi iz Riječi
Božje,[17] Sveti Otac spominje
različite svece i svetice koji su
donijeli novo svjetlo, izvađeno iz
Evanđelja, u život Crkve; i pokazuje
kako se jedno takvo svjetlo pokazalo 
u svetom Josemariji i njegovu
propovijedanju o univerzalnom
pozivu na svetost.[18] Te su nas
riječi ispunile – kao što je prirodno –
velikom radošću i donose nam u
dušu poziv na odgovornost i da još
više koristimo nauk našega Oca i
širimo još više njegovo naviještanje,
ljubeći tako još više Boga i Crkvu.

Slijedimo dakle višekratne pozive
svetoga Josemarije da se često



služimo biblijskim tekstovima kako
bismo hranili svoje vrijeme molitve i
promatrali prizore Kristova života,
ulazeći u Evanđelje kao jedna osoba
više. Liturgijski tekstovi Mise, u
Došašću i na Božić, često će nas
potaknuti da rastemo u prisnosti s
Riječju Božjom i da uvećamo svoju
intimnost s Isusom, Marijom i
Josipom. Uđimo odlučno u njihov
život prateći njih troje sa svim srcem.

Čitav Gospodinov život mi je drag
– pisao je naš Otac. Posebno me pak
privlači onih trideset godina dok
je živio nezapaženo u Betlehemu,
Egiptu i Nazaretu. Površno
gledano moglo bi se to vrijeme, to
prilično dugo vrijeme, koje se u
Evanđelju jedva spominje, činiti
nevažnim i beznačajnim. Međutim,
ja sam tu šutnju o životu Učitelja
uvijek smatrao kao vrlo izražajnu
i koja sadrži divnu pouku za nas
kršćane. Bile su to godine pune
rada i molitve, u kojima je Isus



Krist vodio normalan,
svakodnevni život - život, ako
hoćete, kao što je naš –
istovremeno i ljudski i božanski.
Ondje, u onoj jednostavnoj,
skromnoj radionici, Isus je – kao
kasnije pred cijelim narodom – sve
vršio u savršenosti.[19]

Želio bih vam dati jedan savjet
prilikom Papina pisanja o svetom
Josemariji: uvećajmo težnju da
temeljito upoznamo komentare
našega Oca o Svetom pismu.
Naučimo se tako lakoćom kretati u
velikom moru Objave i znat ćemo
također otkriti duhovni smisao koji
se skriva u riječima svetoga teksta:
ono što nam Duh Sveti želi prenijeti,
ovdje i sada, svakom pojedincu od
nas. Stoga vas pozivam da pročitate
točku iz Kovačnice: “Aquae multae
non potuerunt exstinguere
caritatem!” – žestoke vode nisu
mogle ugasiti vatru ljubavi. –
Nudim ti dva tumačenja ovih riječi



Svetog pisma. – Prvo: gomila tvojih
prošlih grijeha – za koje si se
iskreno pokajao – neće te rastaviti
od Ljubavi našeg Boga; i drugo:
vode nerazumijevanja,
protivština, koje možda trpiš, ne bi
trebale prekinuti tvoj apostolski
rad.[20]

Prošlih sam dana kratko bio u Fatimi
i Santiago de Composteli, slijedeći
tragove našega Utemeljitelja. Znate
da ga je Svetište u Fatimi posebno
privlačilo; tamo, kao što sam vam
više puta govorio, utjecao se sveti
Josemaría često kako bi svoje nakane
povjerio Blaženoj Djevici Mariji,
uvjeren da Marijinu molitvu
Gospodin uvijek prihvaća. Također
sam bio u Santiago de Composteli
sjećajući se hodočašća našega
Utemeljitelja na Apostolov grob
godine 1938., koja je također bila
jubilarna, i sjedinio sam se s
molitvom Benedikta XVI., koji je
nekoliko dana prije bio na tom



mjestu. Na tim mjestima osjećao sam
podršku koju sam prije nego sam
otišao tražio od vaših sestara i braće
u Rimu, tako da sam molio da nam
Gospodin pruži sve ono za što
molimo. Molio sam za Crkvu, Papu i
za sve – svaku ženu i svakoga
muškarca – u Opusu Dei. Utječimo se
uvijek Isusu po Mariji, vjerom i
ustrajnošću, u molitvi jedinstva s
Crkvom i cijelim čovječanstvom.

Svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

+Javier

Rim, 1. prosinca, 2010.

[1] Rimski misal, 3. nedjelja Došašća,
Ulazna pjesma (Fil 4, 5).

[2] Rimski misal, 1. nedjelja Došašća,
prvo čitanje (A) (Iz 2, 2).

[3] 1 Kor 15, 28.



[4] Usp. Ef 2, 14.

[5] Benedikt XVI., Homilija na
Božićnoj ponoćki, 24.12.2006.

[6] Benedikt XVI., Apostolska
pobudnica Verbum Domini,
30.11.2010., br. 12.

[7] Sveti Josemaría, bilješke iz
razmatranja, 25.12.1972.

[8] Heb 4, 12.

[9] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 14.

[10] Isto.

[11] Benedikt XVI, Apostolska
pobudnica Verbum Domini,
30.11.2010., br. 29.

[12] Isto, br. 30.

[13] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 89; citat: Sv. Ciprijan, De
dominica oratione,23; PL 4, 553



[14] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
754.

[15] Sveti Grgur Veliki, Moralia in Job
24, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Benedikt XVI., Apostolska
pobudnica Verbum Domini,
30.11.2010., br. 48.

[17] Isto.

[18] Isto.

[19] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 56.

[20] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
655.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
prosinac-2010/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-prosinac-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-prosinac-2010/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-prosinac-2010/

	Prelatovo pismo (prosinac 2010.)

