
opusdei.org

Prelatovo pismo
(lipanj 2013.)

Na početku mjeseca lipnja
posebno živo mi dolazi u pamet
sjećanje na svetoga Josemariju,
čiji liturgijski blagdan - koji je
svetkovina u Prelaturi –
slavimo na dan 26. lipnja. Dok
razmatramo primjer njegova
života i čitamo njegova djela,
sve više shvaćamo velike divne
stvari koje Bog ostvaruje u
dušama koje su potpuno vjerne
njegovim odredbama.

7.06.2013.



Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

Na početku mjeseca lipnja posebno
živo mi dolazi u pamet sjećanje na
svetoga Josemariju, čiji liturgijski
blagdan - koji je svetkovina u
Prelaturi – slavimo na dan. 26. lipnja.
Dok razmatramo primjer njegova
života i čitamo njegova djela, sve više
shvaćamo velike divne stvari koje
Bog ostvaruje u dušama koje su
potpuno vjerne njegovim
odredbama. Sjećam se rečenice iz
Svetoga pisma: mirabilis Deus in
sanctis suis[1], čudesan je Bog u
svojim svetima!

Potpuna identifikacija s Kristom, u
čemu se sastoji svetost, na poseban
način se pripisuje Duhu Svetom.
Zahvalimo Mu na djelovanju koje
neprestano posvećuje duše. Prošlih
dana, dok smo slavili svetkovinu
Duhove i zatim Presveto Trojstvo,
mnogo smo puta uzdigli svoje srce



Bogu čija volja je – kao što piše sveti
Pavao - da se svi ljudi spase i dođu do
spoznanja istine[2].

Pri definitivnom povratku na obično
vrijeme liturgija nas podsjeća da se
nalazimo u razdoblju povijesti koje
se nalazi između dolaska Tješitelja
na Duhove i slavnog dolaska Isusa
Krista na kraju vremena. To je jedan
od istina koje su sadržane u
Vjerovanju i njome se zatvara ciklus
otajstava u odnosu na Našega
Gospodina. Svake nedjelje na svetoj
Misi ispovijedamo kako će Gospodin,
koji sada sjedi s desna Ocu, ponovno
doći u slavi suditi žive i mrtve i
njegovu kraljevstvu neće biti kraja[3].

Katekizam Katoličke Crkve
objašnjava: „Nakon Uzašašća, Kristov
dolazak u slavi je neminovan“[4], u
smislu da se može dogoditi u svakom
trenutku. Samo Bog zna kada će
nastupiti taj događaj koji će označiti
kraj povijesti i konačnu obnovu



svijeta. Stoga, bez alarma i strahova,
ali u smislu odgovornosti, moramo
koračati dobro pripremljeni na taj
konačan susret s Isusom, koji sa svoje
strane za svakoga pojedinca dolazi u
trenutku smrti. Od Boga dolazimo i k
Bogu idemo: ta stvarnost u biti
sačinjava sintezu kršćanske
mudrosti. Ipak, kao što se Papa
nedavno potužio, često se
zaboravlja na dva stožera
povijesti, a prije svega vjera u
dolazak Kristov i u zadnji sud
istovremeno nije toliko jasna i
čvrsta u srcu kršćana[5].

Pomislimo kako tom konačnom
susretu Gospodina sa svakim
pojedincem prethodi njegovo
neprestano djelovanje u svakom
trenutku svakodnevnoga života. Još
uvijek se sjećam živosti kojom ga je
sveti Josemaría molio za
svakodnevni hod: mane nobiscum![6],
ostani s nama. Kažemo li mi to
Gospodinu svjesni da moramo



dopustiti da On djeluje u cijelom
našem životu? Govorio nam je
također da u svakom trenutku
budemo spremni za davanje računa
Bogu o svojem životu. U Putu je
napisao: “Doći će suditi živima i
mrtvima”, molimo u Vjerovanju. –
Kamo sreće da ne izgubiš iz vida
taj sud i tu pravdu i… toga Suca[7].
Svjedok sam da je svaki dan osobno
razmatrao tu mogućnost i to ga je
ispunjalo radošću; isto tako bismo se
trebali radovati i mi svi koji smo
svjesni da smo djeca Božja. Stoga je
dodao: Zar ne iskri u tvojoj duši
želja da tvoj Otac-Bog bude
zadovoljan kada ti bude morao
suditi?[8].

Današnje vrijeme, povijesna etapa
koju svi moramo prijeći, „vrijeme
iščekivanja i bdjenja”[9], u kojem
moramo raditi u zanosu i
entuzijazmu dobre djece kako bismo
na zemlji uz pomoć milosti sijali
kraljevstvo Božje koje će Isus Krist



usavršiti na zadnji dan. Tako se
objašnjava u poredbi o talentima
koju je naš Otac u mnogim prilikama
komentirao[10]. Rimski Prvosvećenik
osvrnuo se na to u jednoj od svojih
kateheza u Godini vjere. To nam
kazuje da je očekivanje
Gospodinova ponovnog dolaska
vrijeme djelovanja (…), vrijeme u
kojem se treba iskoristiti Božje
darove ne za sebe same, već za
njega, za Crkvu, za druge, vrijeme
u kojem treba neprestano nastojati
da se dobro umnoži u svijetu. A
osobito danas, u ovom kriznom
razdoblju, važno je ne zatvoriti se
u sebe i ne zakopati vlastiti talent,
već se otvoriti, biti solidarni, biti
pozorni prema drugom[11].

Kćeri i sinovi moji, neka nam ne
padnu u zaborav te preporuke;
prikazujmo kako bi drugi ljudi, i to
mnogi, ne samo slušali, nego da se
potrude provesti ih u praksu. Na
kraju sve se svodi na to da budemo



pažljivi, iz ljubavi prema Bogu,
prema potrebama drugih, počinjući s
onima koji su nam najbliži – koji su
pokraj nas u obitelji, zanimanju ili u
društvu – imajući na prvom mjestu u
vidu, kao što je pisao sveti Ivan od
Križa, a nalazi se u Katekizmu,
„uvečer našega života, bit ćemo
suđeni prema ljubavi”[12]. Tako to
očituje sam Krist na dojmljivom
prizoru posljednjeg suda o kojem
govori sveti Matej[13]. Kako mi
služimo? Unosimo li nadnaravnu i
ljudsku radost u detalje koji moraju
biti svakodnevni?

Misao na te zadnje istine ne treba
značiti, ponavljam, razlog za strah
koji paralizira dušu, već prilika da
ispravljamo svoju zemaljsku stazu,
prilagođavajući se onomu što Bog od
svakoga od nas očekuje. Mora nas
potaknuti da bolje živimo
sadašnjost. Bog nam s milosrđem i
strpljivošću daje ovo vrijeme da
naučimo svakoga dana



prepoznavati ga u siromašnima i
malenima, da se trudimo oko
dobra i da budemo budni u molitvi
i ljubavi[14].

Duh Sveti, kojeg je Isus poslao na
svijet nakon svoga slavnoga uzlaska
na nebo, podržava nas i potiče.
Radosno smo Ga promatrali na
nedavnoj svetkovini Duhova i
ispovijedamo njegovu prisutnost i
njegovo djelovanje u Crkvi uvijek
kada molimo Vjerovanje: vjerujem u
Duha Svetoga, Gospodina i
Životvorca, koji proizlazi od Oca i
Sina, koji se s Ocem i Sinom skupa
časti i zajedno slavi, koji je govorio po
prorocima[15].

Radi se o istini koja je ljudskom
razumu nedokučiva, otkrivenoj po
Kristu Apostolima i pokazuje nam
veličanstvo i savršenost Božju. „Oca
nitko nije učinio, niti stvorio, niti
rodio. Ni Sina Otac nije učinio, niti
stvorio nego rodio. Duha Svetog nisu



učinili ni Otac, ni Sin, niti stvorili, niti
rodili, nego iz njih proizlazi“[16]. 
Katekizam Katoličke Crkve sabire taj
nauk ukratko: „Božansko jedinstvo je
trojstveno”[17].

Duh Sveti je Ljubav prvih dviju
Osoba: Ljubav nestvorena i
beskonačna, Ljubav istobitna, Ljubav
vječna koja proizlazi iz uzajamnog
predanja Oca i Sina: otajstvo
apsolutno nadnaravno koje nam je
poznato po otkrivenju samoga Isusa
Krista i koje pomaže da shvatimo
veličanstvo dara ljubavi. Na temelju
njegovih riječi Crkveni Oci i drugi
veliki teolozi pod vodstvom
Učiteljstva trudili su se na neki način
ilustrirati – uvijek u svjetlu vjere –
Božanstvo Tješiteljevo.

Prema načinu spoznaje i vlastite
volje ljudskih stvorenja, koja su
stvorena na sliku Božju, a prema
imenima i poslanju koji se u Svetom
pismu pripisuju Duhu Svetom,



objasnili su proizlazak od Oca i Sina
kao samoopstojeću Ljubav. Onako
kako Bog Otac, poznajući svoju
vlastitu Bit, rodi Sina, tako se Otac i
Sin ljube u jedinom činu ljubavi,
vječnom i beskonačnom, a to je Duh
Sveti.

Kakva radost i mir nam mora dati
vjera jer znamo da nam u svakom
trenutku pomaže božanski Tješitelj!
Ne samo da nas prati izvana, kao
dragi prijatelj, već kao gost koji
boravi, s Ocem i Sinom, u nutrini
naše duše u stanju milosti. Njega
zazivamo: umornima odmore, u
vrućini lahore, razgovore
žalosnih[18], kao što moli Crkva u
posljednici Duhova. To je lux
beatíssima, blaženo svjetlo koje ulazi
u dubinu duše: osvjetljava nas kako
bismo bolje spoznali Krista, jača nas
kako bismo Ga slijedili izbliza kada
nas opsjedaju zapreke i protivštine,
potiče nas da izađemo iz sebe



samoga kako bismo se brinuli za
druge i doveli ih k Bogu.

Božja snaga i moć osvjetljuju lice
zemlje. Duh Sveti neprestano stoji
uz Kristovu Crkvu, da ona bude
uvijek i u svemu uzvišeni znak za
sve narode, koji će ljudima
najavljivati dobrotu i ljubav Božju
(usp. Iz 11, 12). Pa ma kako bila
naša uskogrudnost opterećujuća,
mi ljudi smijemo pouzdano
upraviti pogled prema nebu i biti
sretni: Bog nas ljubi i oslobađa
nas od naših grijeha. Prisutnost i
utjecaj Duha Svetoga u Crkvi zalog
je i obećanje vječnog blaženstva,
radosti i mira, što nam pripravlja
Bog[19].

Među metaforama koje Sveto pismo
koristi kako bi govorilo o Tješitelju
jedna od najčešćih je voda; to je za
prirodni život apsolutno potreban
element: gdje ona nedostaje ili je ima
malo, sve postaje pustinja i živa bića



se razbole ili umru. Ona očituje jedno
od velikih bogatstava koje je
Stvoritelj povjerio ljudima kako bi
njome dobro upravljali i na služenje
svima. U nadnaravnom redu taj izvor
života je Tješitelj. U njegovu
razgovoru sa samaritankom i kasnije
na blagdan sjenica Isus Krist je
onima koji vjerom prihvate njegovu
riječ obećao da će im dati živu vodu;
da će postaviti u svima koji Ga traže 
izvor vode žive koja će neprestance
teći iz njegova tijela. Sveti Ivan je
zabilježio da je time mislio na Duha
kojeg će primiti oni koji u Njega budu
vjerovali[20].

Duh Sveti dolazi kršćanima kao
nepresušni izvor božanskoga blaga.
Primili smo Ga na Krštenju i na
Krizmi; dodjeljuje nam se u
sakramentu Pokore i tako se u
dušama ponovno primjenjuju
beskrajne zasluge Kristove; šalje se
našoj duši i našem tijelu uvijek kada
primamo Euharistiju i ostale



sakramente; djeluje u savjesti po
ulivenih krepostima i darovima…
Jednom riječju, njegovo poslanje
sastoji se u tome da nas učini pravom
djecom Božjom i da se ponašamo u
skladu s tim dostojanstvom. Duh
Sveti nas uči gledati Kristovim
očima, živjeti onako kako je živio
Krist, shvaćati život kako ga je
shvaćao Krist. Eto zašto živa voda
koja je Duh Sveti gasi žeđ našega
života[21].

Tješitelj, Gospodin i Životvorac, koji
je govorio po prorocima i pomazao
Krista kako bi nam saopćio riječi
Božje, sada nastavlja davati svoj glas
u Crkvi i u nutrini duše. Stoga, živjeti
iz Duha Svetoga znači živjeti iz
vjere, nade i ljubavi, dopustiti
Božji zagrljaj, da On od početka
obnovi naše srce i oblikuje ga na
svoj način[22]. Zahvalimo na pažnji
koju nam poklanja kao dobar otac i
dobra majka, jer to i mnogo više je za
svakoga pojedinca. Zazivamo li Ga



često? Obnavljamo li svaki dan
odluku da ćemo paziti da nam duša
bude pažljiva prema njegovim
nadahnućima? Trudimo li se da je
slijedimo bez opiranja?

Kako bi ta nadahnuća postala
stvarnost, preporučam vam da
usvojite riječi koje je napisao sveti
Josemaría prvih godina Djela: Dođi,
Duše Sveti! Rasvijetli moj razum
kako bih spoznao tvoje zapovijedi;
ojačaj moje srce protiv
neprijateljskih zasjeda; zapali
moju volju… Čuo sam tvoj glas i ne
želim otvrdnuti i protiviti se
govoreći: kasnije…, sutra. Nunc
coepi!Sada! Ne znam hoće li za
mene biti sutra. O Duše istine i
mudrosti, Duše razuma i savjeta,
Duše radosti i mira! Hoću što Ti
hoćeš, hoću jer hoćeš, hoću kako
hoćeš, hoću kada hoćeš…[23].

Molimo Ga velikim pouzdanjem za
Crkvu i Papu, za biskupe i svećenike,



za cijeli kršćanski narod. Na poseban
način molimo Ga za ovaj mali dio
Crkve Opus Dei, za njegove vjernike i
suradnike, za sve ljude koji dolaze k
našem apostolatu, koje pokreće želja
za većim i boljim služenjem Bogu i
drugima. I koja velika utjeha nam
dolazi na svetkovinu Srca Isusova i
na spomen Bezgrešnog Srca
Marijina! Utječimo se toj zaštiti mira,
ljubavi, radosti i sigurnosti.

Prije dva dana vratio sam se s
putovanja iz Južne Afrike, gdje posao
Djela dobiva sve veći razmjer. Znate
da bi mi bilo drago biti u svim
mjestima gdje žive i rade moje kćeri i
sinovi. Tamo idem u molitvi, dragoj
žrtvi i prikazanjem rada. Sjedinite se
s mojim nakanama i molite za mene,
posebno prigodom moga rođendana
na 14.6. kako bi me uvijek i u svemu
pokretala težnja da služim samo
Bogu, Crkvi, svim ljudima i svima
vama potpuno i radosno kao što je
postupao naš Otac, vjernošću



predragoga don Alvara i svih koji su
već otišli u nebeski dom.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

+ Javier

Rim, 1. lipnja 2013.

[1] Ps 67/68, 36 (Vg).

[2] 1 Tim 2, 4.

[3] Rimski misal, Nicejsko-
carigradsko Vjerovanje.

[4] Katekizam Katoličke Crkve, br.
673.

[5] Papa Franjo, Govor na općoj
audijenciji, 24.4.2013.

[6] Lk 24, 29.

[7] Sveti Josemaría, Put, br. 745.

[8] Isto, br. 746.



[9] Katekizam Katoličke Crkve, br.
672.

[10] Usp. Mt 25, 14-30.

[11] Papa Franjo, Govor na općoj
audijenciji, 24.4.2013.

[12] Sveti Ivan od Križa, Poruke i
rečenice, 57, u Katekizam Katoličke
Crkve, br. 1022.

[13] Usp. Mt 25, 31-46.

[14] Papa Franjo, Govor na općoj
audijenciji, 24.4.2013.

[15] Rimski Misal, Nicejsko-
Carigradsko Vjerovanje.

[16] Vjerovanje Quicúmque ili
Atanazijansko.

[17] Katekizam Katoličke Crkve, br.
254.

[18] Rimski misal, svetkovina Duhovi,
Posljednica.



[19] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 128.

[20] Usp. Iv 4, 10-13; 7, 37-39.

[21] Papa Franjo, Govor na općoj
audijenciji, 8.5.2013.

[22] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 134.

[23] Sveti Josemaría, pisana bilješka,
travanj 1934.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-
lipanj-2013/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-lipanj-2013/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-lipanj-2013/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-lipanj-2013/

	Prelatovo pismo (lipanj 2013.)

