opusdei.org

Prelatovo pismo (9.
sijecnja 2018.)

"Od lJjudskih vrlina", rekao je
sveti Josemaria, "Zelim vam u
naslijede ostaviti ljubav prema
slobodi i dobar humor." Prelat
iznosi svoja razmisSljanja o
vaznosti slobode u Opusu Dei u
pismu datiranom na
Utemeljiteljev rodjendan.

31.01.2018.

Predragi! Neka mi Isus ¢uva moje
kceri i sinove!



1 Proslih mjeseci, slijedeci smjernice
Opcega kongresa, Cesto sam se
svracao na slobodu. Sada ovim
stranicama Zelim da se prisjetimo
nekih aspekata tog velikog Bozjeg
dara slijedeci nauk svetoga
Josemarije koji je Citavog Zivota bio
zaljubljen u slobodu. Jednom
prilikom je pisao: Necu se umoriti
ponavljati, djeco moja, da je jedno
od najevidentnijih obiljeZja duha
Opusa Dei ljubav prema slobodi i
razumijevanjel. Dok ponovno
Citamo i meditiramo njegove rijeci,
mnogo zahvaljujmo Bogu. Ujedno
nastojimo ispitati, svaki pojedinac,
kako ih uz milost BoZju bolje
prenijeti na svoj osobni Zivot. Tako
¢cemo se takoder naci u boljim
uvjetima da pomognemo kako bi na
kraju viSe duSa moglo biti u slobodi i
slavi djece BoZje (Rim 8, 21).

Ljubav prema slobodj, trazenje
slobode od strane ljudi i naroda,
pozitivan je znak nasega vremena.



Priznanje slobode svakoj Zeni i
svakom muskarcu znaci priznanje da
su oni osobe: gospodari svojih djela i
odgovorni za njih, uz mogucnost
usmjeravanja svoga vlastitoga Zivota.
Iako sloboda ne otkriva uvijek ono
najbolje, nikad ne¢emo moci
pretjerivati u njezinoj vaznosti, jer
kad ne bismo bili slobodni, ne bismo
mogli ljubiti.

Ali naZalost u mnogim okolinama
nije uopce poznato Sto je tono
sloboda. Cesto se misli na iluzornu
slobodu bez ogranicenja i kao zadnji
cilj napretka, dok u ne malom broju
puta nazalost ima i mnogih oblika
ugnjetavanja i prividne slobode, a to
su ustvari lanci koji porobljavaju.
Sloboda koja se prije ili kasnije
pokaZze kao bez sadrzaja. Papa piSe:
»Neki vjeruju da su slobodni kada na
svojem Zivotnom putu izbjegavaju
Gospodina, a ne opazaju da zapravo
ostaju siroCad, bespomocni, bez
utociSta, bez doma u koji se uvijek



mogu vratiti. Prestaju biti putnici i
postaju lutalice“2.

Pozvani na slobodu

2 Mi smo na slobodu pozvani (Gal 5,
13). Sami stvoreni svijet je oCitovanje
bozanske slobode. Tekstovi Knjige
postanka daju naslutiti ljubav BoZju
u stvaranju i BoZju radost da On
svijetu moZe pokazati svoju dobrotu i
ljepotu (usp. Post 1, 31), a ¢covjeku
svoju slobodu (usp. Post 1, 26-29).
Kad nas je svakog pojedinacno
pozvao u Zivot, Bog nas je ucinio
sposobnima da odaberemo i volimo
dobro i da ljubavlju odgovorimo na
njegovu Ljubav. Ipak, naSe
ograniCenje kao stvorenja
omogucava i da se odijelimo od Boga.
To je otajstvo boZanske mudrosti
da je pri stvaranju ¢ovjeka na
svoju sliku i priliku (usp. Post 1,
26), Zelio uéi u uzviseni rizik
ljudske slobode3.



Taj rizik je od pocetka povijesti doveo
zaista do odbacivanja Ljubavi BoZje
zbog isto¢nog grijeha. Tako je
oslabila snaga ljudske slobode prema
dobru, a volja je ostala prignuta
grijehu. Nakon toga osobni grijesi
slabe jos viSe slobodu, pa stoga grijeh
uvijek znaci u vecoj ili manjoj mjeri
ropstvo (usp. Rim 6, 17.20). Ipak,
»Covjek je i dalje uvijek slobodan“4.
Mada je ,njegova sloboda uvijek
krhka“5, ona je bitno dobro svake
ljudske osobe i potrebno je Cuvati je.
Bog je prvi koji je poStuje i ljubi, jer
ne Zeli robove, nego djecusb.

3 Gdje se umnoZio grijeh, nadmocno
izobilova milost (Rim 5, 20). Pomoc¢u
milosti nastaje nova i veca sloboda
kojom nas Krist oslobodi (Gal 5, 1).
Gospodin nas oslobada od grijeha
svojim rije¢ima i djelima: sve to ima
otkupljujucu djelotvornost. Stoga, u
svim tajnama nase katolicke vjere
osjeca se hvalospjev slobodi7. Cesto
vam napominjem da se Isus Krist



nalazi u srediStu naSega Zivota. Za
otkrivanje najdubljeg smisla slobode
moramo Njega promatrati. Divimo se
slobodi Boga koji iz Ciste ljubavi
odlucuje ponistiti se uzimajuci tijelo
kao Sto je naSe. Sloboda koja se
otvara pred nama u njegovom hodu
po zemlji do Zrtve na KriZu: PolaZem
Zivot svoj da ga opet uzmem. Nitko mi
ga ne oduzima, nego ja ga sam od
sebe polaZem (Iv 10, 17-18). Nije bilo
u ljudskoj povijesti toliko bitnog
slobodnog ¢ina kao Sto je predanje
Gospodinovo na KriZzu: On se
predaje smrti u potpunoj slobodi
Ljubavis.

Evandelje svetoga Ivana prica o
razgovoru Gospodina s nekima koji
su u Njega vjerovali. Medu rijeCima
Isusovim glasno odzvanja obecanje:
Veritas liberabit vos, istina ¢e vas
osloboditi (Iv 8, 32). Sveti Josemaria
se pitao: Koja je to istina na kojoj
cijelog naSeg Zivota pocinje i
zavrsava put slobode? Ukratko ¢u



vam je prikazati, uz radost i
sigurnost, koje proizlaze iz odnosa
izmedu Boga i njegovih stvorenja:
saznanje da potjecemo iz ruku
BoZjih, da smo za Presveto
Trojstvo objekt naklonosti, da smo
djeca najuzvisenijeg Oca. Zato
molim svoga Gospodina da se mi
dan za danom odluc¢imo ovo
zapaziti i okusiti: tako cemo
nastupati kao slobodne osobe9.

4 NaSe boZansko sinovstvo
omogucava da se nasa sloboda Siri
svom snagom koju joj je Bog dao. Ne
oslobadajuci se od kuce Oceve, posto
smo slobodni, vec prihvacajuci svoje
stanje djece. Tko se ne osjeca sinom
BoZjim, taj ne poznaje svoju
sustinsku istinitost10: taj zivi
okrecuci sebi leda i u konfliktu sa
samim sobom. Stoga, kako je
oslobadajuce znati da nas Bog ljubi;
kako je oslobadajuce oprostenje Boga
koji nam dopusSta da se vratimo sebi i
svojoj pravoj kuci (usp. Lk 15, 17-24).



Kad oprastamo drugima, na kraju
takoder 1 mi osjetimo to oslobodenje.

Vjera u ljubav BozZju prema svakom
pojedincu (usp. 1 Iv 4, 16) omogucava
nam da odgovorimo na ljubav. Mi
moZemo ljubiti jer On je nas prvi
ljubio (usp. 1 Iv 4, 10). Svijest o tome
da se beskrajna Ljubav BoZja nalazi
ne samo na pocetku nasSega Zivota,
vec i u svakom trenutku, jer On je
prisniji s nama nego mi samill i
ispunja nas sigurnoscu. Svjesni da
nas Bog Ceka u svakoj osobi (usp. Mt
25, 40) 1 da Zeli biti prisutan u
njihovom Zivotu takoder i po nama,
¢ini da punim rukama dajemo ono
Sto smo primili. I u naSem Zivotu,
kceri i sinovi moji, primili smo i
primamo mnogo ljubavi. Dati je Bogu
i drugima €in je vrlo svojstven
slobodi. Ljubav ostvaruje slobodu i
otkupljuje je: omogucava joj da se
sretne sa svojim pocetkom i krajem,
u Ljubavi Bozjoj. Sloboda zadobiva
istom onda svoje pravo znacenje



kada je ona u sluzbi otkupljujuce
istine, kad se ona ulazZe u potragu
za beskrajnom Ljubavi BoZjom,
koja nam skida okove onoga
ropstval2.

BoZansko sinovstvo stoga vodi prema
velikoj unutarnjoj slobodi, dubokoj
unutarnjoj radosti i vedrom
optimizmu nade: spe gaudentes (Rim
12, 12). Svijest djece BoZje vodi nas
takoder da ljubimo svijet koji je kao
dobar izaSao iz ruku nasega Oca
Boga i da se suoCimo sa Zivotom
sasvim svjesni da se moZe Ciniti
dobro, pobijediti grijeh i svijet voditi
k Bogu. Papa Franjo je to izrazio
promatrajuci Majku BoZju: ,,0d
Marije, pune milosti, u¢imo da je
krséanska sloboda nesto vise od
jednostavne slobode od grijeha. To je
sloboda koja nam dozvoljava gledati
na zemaljske stvarnosti novim
duhovnim svjetlom, sloboda za
ljubav prema Bogu i braci Cistim



srcem i Zivot u radosnoj nadi u
dolazak Kraljevstva Kristova“13.

Sloboda duha

5 Djelovati slobodno, bez prisile
ikakve vrste, odgovara ljudskom
dostojanstvu, a josS viSe dostojanstvu
kceri i sinova Bozjih. Ujedno je
potrebno ,,osnaZivati slobodu koja
nije samovoljna, ve¢ u potpunosti
ljudska, i to tako Sto cemo prepoznati
dobro koje joj prethodi“14: sloboda
koja pomiruje s Bogom.

Zelio bih se stoga zadrZati na
razmiSljanju o vaznosti slobode duha.
Ne odnosim se na dvosmislenost koja
se ponekad nalazi u ovom: djelovati
u skladu s vlastitim hirovima i protiv
svake norme. Ustvari, sloboda svih
ljudi materijalno je ogranicena
prirodnim duznostima i prihvac¢enim
obavezama (obiteljskim, stru¢nim,
druStvenim i drugim). Ipak, u svemu
moZemo djelovati slobodno ako to
¢inimo iz ljubavi: ,,Dilige et quod vis



fac: Ljubi i ¢ini Sto Zelis“15. Prava
sloboda duha je ta sposobnost i
uobicajeni stav djelovanja iz ljubavi,
posebno u trudu da se slijedi ono Sto
u svakoj okolnosti Bog trazi od
svakoga pojedinca.

Krscanski zivot je slobodan odgovor,
pun inicijative i raspoloZzivosti, na
ovo Gospodinovo pitanje: Ljubis li
me? (Iv 21, 17). Stoga, sasvim je
krivo misljenje da su predanje i
sloboda nespojivi, jer predanje je
bas posljedica slobode. Vidite, kad
se neka majka Zrtvuje iz ljubavi
prema svojoj djeci, to je njezin
izbor: i njezina Ce se sloboda
mjeriti na njezinoj ljubavi. Ako je
ljubav velika, sloboda ce se
pokazati plodonosna: blagostanje
djece ima svoje korijene upravo u
ovoj blagoslovljenoj slobodi, koja
odabire predanje i koja se rada iz
ovog blagoslovljenog predanja, a
upravo ono je slobodalé.



Na tom podrucju razumije se da
poticanje na slobodu svakoga
pojedinca ne znaci umanyjiti zahtjeve.
Koliko smo slobodniji, viSe ¢emo
ljubiti. A ljubav je zahtjevna: sve
pokriva, sve vjeruje, svemu se nada,
sve podnosi (1 Kor 13, 7). S druge
strane, rast u ljubavi rast je u slobodj,
Sto znaci biti slobodniji. Toma
Akvinski kaze: ,,Quanto aliquis plus
habet de caritate, plus habet de
libertate“17. Koliko jaca je naSa
ljubav, slobodniji smo. Takoder
djelujemo u slobodi duha kada
nemamo volje nesto ostvariti ili nam
se Cini teSko, ako to ¢inimo iz ljubavi;
Svi se moramo osjecati kao djeca
BoZja s teznjom da vrsimo volju
Ocevu. Sve vrsiti po volji BoZjoj, i
to zbog toga jer nam se tako svida,
a to je veoma nadnaravan
razlog18.

6 Radost je takoder ocitovanje
slobode duha. Nas$ Otac nam kaze:
Na ljudskom podrudju Zelim vam



ostaviti kao u nasljedstvo ljubav
prema slobodi i dobro
raspoloZenjel9. To su dvije
stvarnosti koje se ¢ine vrlo
razliCitima, ali su spojene, jer posto
znamo da smo slobodni za ljubav,
osjecamo radost u dusi, a time i
dobro raspoloZenje: jedan pogled na
svijet koji nam dozvoljava da, preko
jednostavnog prirodnog karaktera,
vidimo pozitivnu stranu - i, ako je to
slucaj, zabavnu - stvari i situacija.
Kao Sto kaZe Papa Franjo, On ,je
tvorac radosti, Stvoritelj radosti. I ta
radost u Duhu nam daje pravu
krs¢ansku slobodu. Bez radosti mi
krséani ne mozemo biti slobodni:
pretvaramo se u robove svoje
zalosti“20.

Ta radost je odredena da utjeCe na
cijeli nas zivot. Bog hoce da budemo
zadovoljni. Govoreci Apostolima Isus
govori i nama: da moja radost bude u
vama i da vasa radost bude potpuna
(Iv 15, 11). Zato mozZemo radosc¢u



ispuniti takoder i duznosti koje mogu
biti neugodne. Kao Sto kaZe nas Otac,
nije dopusteno misliti da je
moguce samo radosno raditi ono
S§to nam se svida21. MoZe se Ciniti
radosno —1ine bez volje — ono Sto
kosta, ono Sto nam se ne svida, ako se
Cini iz ljubavi i stoga slobodno.
Moledi glasno, 28. travnja 1963., sveti
Josemaria je ovako objasSnjavao
svjetlo koje je primio daleke 1931.
godine: Ti si, Gospodine, htio da
shvatim kako imati KriZ znaci
susresti srecu i radost. A razlog,
koji sada vidim jasnije nego ikad,
ovaj je: imati KrizZ znaci
poistovjetiti se s Kristom, biti
Krist, a stoga biti dijete BoZje2?2.

Cijeli boZanski zakon i sve Sto je volja
BoZja za svakoga pojedinca nije
zakon koji ogranicava slobodu;
nasuprot, to je lex perfectae libertatis
(Jak 1, 25): zakon savrSene slobode,
kao i samo Evandelje, jer se sve
zbraja u zakonu ljubavi i ne samo



kao vanjski oblik koji zapovijeda da
ljubimo, nego ujedno kao unutarnja
milost koja daje snagu za ljubav.
L~<Pondus meum amor meus“: moja
ljubav je moj teret, rekao je sveti
Augustin23, ne odnoseci se na
evidentnu Cinjenicu da je ponekad
teSko ljubiti, nego da je ljubav koju
nosimo u srcu to Sto nas pokrece i Sto
nas posvuda vodi. ,,Eo feror,
quocumgque feror“, tamo kamo idem
on je koji me vodi24. Mislimo svatko
pojedinacno koja je ljubav koja me
vodi posvuda.

Tko pusti da se Ljubav BoZja drzi
njegova srca, osobno osjeca koliko
sloboda i predanje nisu u
proturjecju; oni se medusobno
podrzZavaju. Sloboda se moZe
predati samo iz ljubavi; nikakvu
drugu vrstu odricanja ne
shvaéam. Ne radi se pritom o
nikakvoj vise ili manje spretnoj
igri rijeci. U dobrovoljnom
predanju, u svakom trenutku te



osvete sloboda obnavlja ljubav; a
obnoviti se znaci biti uvijek mlad,
velikodusan, sposoban za velike
ideale i za velike Zrtve25.
Poslusnost Bogu tako nije samo
slobodan Cin, ve¢ osim toga i
oslobadajuci Cin.

Isus kaZe uCenicima: Hraniti mi se
valja jelom koje vi ne poznajete (...).
Jelo je moje vrsiti volju onoga koji me
posla i dovrsiti djelo njegovo (Iv 4,
32-34). Za Isusa je posluSnost prema
Ocu hrana: ono $to Mu daje snagu. A
tako i kod nas: biti Isusov ucenik,
kako objasnjava sveti Ivan Pavao II.,
znaci ,prionuti uz samu osobu Isusa,
dijeliti njegov Zivot i njegovu
sudbinu, sudjelovati na njegovoj
dragovoljnoj i dragoj poslusnosti
prema volji OCevoj“26.

Benedikt XVI. produbljuje taj prisan
odnos izmedu slobode i predanja: ,,U
njegovoj poslusnosti Ocu Isus

ostvaruje svoju slobodu kao svjestan



odabir motiviran ljubavlju. Tko je
slobodniji od Njega koji je Svemoguc?
Ali nije Zivio svoju slobodu kao
odluku ili domenu. Zivio ju je kao
sluzenje. Na taj nacin je sadrzajem
ispunio slobodu koja bi inace bila
samo ,prazna“ mogucénost za nesto
¢initi ili ne. Sloboda, kao i sam Zivot
covjekov, dobiva smisao po ljubavi.
(...) Stoga, krScanska sloboda
apsolutno nije proizvoljnost; to je
sljedba Krista u predanju sebe do
Zrtve na krizu. MoZe se Ciniti
paradoksalno, ali Gospodin je
prozivio vrhunac svoje slobode na
krizu, kao vrh Jjubavi. Kada su Mu
na Kalvariji dovikivali: ,,Ako si Sin
BoZji, sidi s KriZa“, pokazao je
slobodu Sina upravo ostajuci objesen
kako bi do kraja ispunio milosrdnu
volju OcCevu“27.

Ti me zavede, o Jahve, i dadoh se
zavesti, nadjacao si me i svladao me
(Jr 20, 7). Kakvi Siroki osjecaji su
sabrani u toj molitvi proroka



Jeremije! Shvacanje vlastitog poziva
kao dar Bozji — ne kao jednostavan
okvir za obaveze - ¢ak i kada trpimo,
takoder je oCitovanje slobode duha.
Kako oslobadajuce je znati da nas
Bog voli kakvi jesmo i zove nas na
prvom mjestu da dopustimo da nas
On ljubi.

8 Sloboda duha znaci takoder da se
ne navezemo na obaveze kojih nema;
da znamo fleksibilno izostaviti i
mijenjati tolike detalje u Zivotu koji
ovise o nasoj slobodnoj osobnoj
inicijativi. Kao $to nam je pisao don
Javier prije dvadeset godina, ,ima
naravno propisanih akcija i drugih
koje to nisu u svojoj materijalnosti;
ali kako kod prvih kao i preko drugih
moramo slobodno i odgovorno traziti
ispunjavanje najvece zapovijedi
ljubavi Bozje: tako smo slobodni i
poslusni istovremeno i u svakom
trenutku“28.



Uvijek moramo u Djelu oCuvati
ambijent povjerenja i slobode koja
olakSava otkriti onome kome
trebamo ono Sto nas brine,
komentirati ono $to ne razumijemo
ili Sto nam se ¢ini da treba poboljsati.

Ponekad se to ozracje povjerenja
hrani takoder i odanoscu i
strpljivo$cu da mirno i u dobrom
raspoloZenju podnosimo ljudska
ogranicCenja, situacije koje ona sa
sobom donose i drugo. To je stav
dobroga djeteta koje u vrsenju svoje
slobode §titi dobra koja su veca od
njegove toCke gledisSta, iako je netko
uvjeren da je u pravu: dobra kao Sto
su jedinstvo i obiteljski mir koji
nemaju cijene. Nasuprot, kada se
nase ideje odijele od drugih i vode
nas u to da razbijemo jedinstvo i
slogu sa svojom bracom, onda je to
jasan znak da ne postupamo po
duhu Gospodinovu?9.



9 Iako nas ponekad neke situacije
mogu navesti da trpimo, Bog se Cesto
sluZi njima kako bi nas poistovjetio s
Isusom. Kao Sto stoji u Poslanici
Hebrejima, On iz onoga Sto prepati,
naviknu slusati (Heb 5, 8) i tako posta
svima koji ga slusaju zacetnik
vjecnoga spasenja (5, 9): donio nam je
slobodu djece BoZje. Prihvacanje
ljudskih ogranicenja koja svi imamao,
bez odustajanja od toga da ih koliko
je moguce prevladamo, takoder je
oCitovanje iizvor slobode duha.
Mislite nasuprot na Zalostan
postupak starijega sina iz poredbe
(usp. Lk 15, 25-30): kako predbacuje
svojem ocu toliko toga Sto je gorko
sakupio u svojoj dusi i kako nije
sposoban pridruZiti se obiteljskoj
radosti. Njegova sloboda je postajala
sve manja 1 egoisticna, nesposobna
da ljubi i da shvati da je sve moje -
tvoje (Lk 15, 31). Zivio je u svojoj
kudi, ali nije bio slobodan, jer
njegovo srce je bilo odsutno.



Kako je nasuprot tome divna prica o
Ruti Moapki kod koje sloboda i
predanje imaju duboke korijene u
smislu obiteljske pripadnosti.
Ganutljivo je kako ta Zena odgovara
na inzistiranje svoje svekrve koja je
hrabri da Zivi svoj Zivot na svoj
nacin: Nemoj me tjerati da te ostavim
i da odem od tebe: jer kamo ti ides,
idemija i gdje se ti nastanis, nastanit
¢u seija; tvoj narod moj je narod i
tvoj Bog moj je Bog. Gdje ti umres,
umrijet cu i ja, gdje tebe pokopaju,
pokopat ce i mene (Rut 1, 16-17).

Na kraju, dok promatramo Presvetu
Djevicu, joS jasnije nam je kako se
sloboda razvija u vjernom predanju.
Sjetimo se sada veli¢anstvenog
trenutka kad je Arkandeo Gabrijel
nasoj Dragoj Gospi objavio
boZansku odluku. Nasa Majka
¢uvsi to, upita kako bi bolje
razumjela Sto Gospodin od Nje
Zeli. Odmah iza toga slijedi
odlucan odgovor: fiat! - Neka mi



bude po rijeci tvojoj! — kao plod
najvece slobode: slobodne odluke
Za Boga30.

Obrazovati slobodne ljude i voditi ih

10 Osobno duhovno vodstvo, koje se
uvijek mora odvijati u ozracju
slobode i usmjeravati se tako da
obrazuje ljude koji se osjecaju
slobodni kao ptice31, ima u
obrazovanju vaznu ulogu. U tom
smislu piSe nas Otac, mislec¢i na one
koji primaju osobne razgovore svoje
brace i sestara, da autoritet
duhovnog voditelja nije moc.
Ostavite dusama uvijek veliku
slobodu duha. Mislite na ovo Sto
sam vam toliko puta rekao: jer mi
se tako svida, ¢ini mi se da je to
razlog vise nadnaravan od svih
drugih. Funkcija duhovnog
voditelja je pomoci da dusa Zeli -
da joj se svida - ispuniti volju
BoZju. Ne zapovijedajte,
savjetujte32. Savjetima iz



duhovnoga vodstva nastoji se slijediti
djelovanje Duha Svetoga u svakoj
dusi i pomodi joj da se nade pred
Bogom i svojim vlastitim duZnostima
u osobnoj slobodi i odgovornosti, jer
kada Bog stvori dusSu, ne ponavlja
isto. Svaki pojedinac je kakav jest i
svakome treba ophod prema tome
kakvog ga je Bog ucinio i da ga
vodi k Bogu33.

Uz savjet obi¢no moze ici ljubazan
zahtjev koji omogucava uvjerenje da
se uvijek isplati truditi se biti vjeran
zbog ljubavi, dragovoljno. Takoder
moZe u duhovnom vodstvu biti -
jasno, ali uvijek uz ljubav i pazljivost
- ,zapovjedni savjet“, koji podsjeca
na obavezu ispunjavanja duzZnosti.
Snaga tog savjeta ipak ne proizlazi iz
samoga savjeta, nego iz te duznosti.
Kada ima povjerenja, moZe se i mora
tako govoriti i tko prima te
primjedbe, zahvalan je, jer u toj gesti
prepoznaje jakost i ljubav starijega
brata ili sestre.



11 Tijekom cijeloga Zivota i bez
zanemarivanja svoga potrebnoga
zahtijevanja tezi brazovanje vaznoj
mjeri da otvori horizonte. Nasuprot,
ako bismo se ogranicili da
zahtijevamo i da od nas zahtijevaju,
mogli bismo svrsiti u tome da vidimo
samo ono S$to ne uspijemo uciniti,
svoje mane i ogranicenja,
zaboravljajuci na najvaznije: ljubav
BoZju prema nama.

U tom istom kontekstu sjecamo se
kako nas je sveti Josemaria ucio: U
Djelu smo veliki prijatelji slobode,
a takoder smo to i u unutarnjem
Zivotu: ne prijanjamo uza sheme i
metode (...). Ima mnogo i treba da
bude mnogo od samoopredjeljenja
¢ak i u duhovnom Zivotu34. Stoga
nas iskrenost u duhovnom vodstvu,
koje nam omogucava da slobodno
otvorimo dusu, kako bismo primili
savjet, takoder potiCe na osobnu
inicijativu, da slobodno ocCitujemo
ono Sto vidimo kao moguce tocke



svoje unutarnje borbe za sve vece
poistovjecenje s Isusom Kristom.

Stoga, obrazovanje, dok se svima
prenosi isti duh, ne donosi
uniformiranost, vec¢ jedinstvo. Na
slikovit nacin je sveti Josemaria
rekao da se u Djelu mozZe hodati
putom na mnoge nacine. MoZe se
i¢i desnom stranom ili lijevom, na
cik-cak, hodajudi pjesice ili na
konju. Ima na tisuce nacina za
hodanje po boZanskom putu:
prema okolnostima, bit ¢e za
svakog pojedinca obavezno, jer
tako nareduje savjest, da slijedimo
jedno ili drugo od tog procesa.
Jedino je vazno ne skrenuti s
puta35. Duh Djela, kao i duh
Evandelja, ne namece se naSem bicu,
nego ga oZivljuje: to je sjeme koje je
odredeno da raste u zemlji svakoga
pojedinca.

12 U obrazovanju takoder je vazno
izbjegavati da nam pretjerana teznja



prema sigurnosti ili paznja ne stegne
duSu i da nas ne umanji. Oni koji su
susreli Krista ne mogu se zatvoriti
u svoj ambijent: bila bi vrlo
Zalosna stvar to osiromasenje!
Treba se sasvim otvoriti da se
dode do svih dusa. Svatko mora
stvarati - i povecavati - krug
prijatelja, na koje moZe djelovati
vlastitim profesionalnim ugledom,
vlastitim vladanjem, vlastitim
prijateljstvom, potvrdujudi da
Krist utjece preko tog staleskog
ugleda, tog vladanja i tog
prijateljstva36. Kako je dakle vazno
obrazovati se u potrebi da Zivimo bez
straha da cemo se prevariti, bez
straha da nismo na visini, bez straha
od protivne okoline; i uz nadnaravni
pogled — razborito i odlu¢no -
ukljuciti se u svoj drustveni i stru¢ni
ambijent.

Ljubav prema istini stoga se takoder
vidi u spontanosti i inicijativi u
apostolatu koji ide skupa s



konkretnim apostolskim zadacima.
Uvijek je vazno imati na umu da je
nas apostolat prije svega osobni
apostolat37. To isto primjenjuje se
na razini promoviranja apostolskih
aktivnosti od strane Voditelja: Nikad
vas nisam htio vezati, ve¢ bas
nasuprot nastojao sam da
djelujete u velikoj slobodi. U svojoj
apostolskoj akciji morate imati
inicijativu unutar vrlo sirokog
okvira koji oznacava nas duh kako
biste na svakom mjestu, u svakoj
okolini i u svako vrijeme pronasli
aktivnosti koje se bolje
prilagodavaju okolnostima38.

13. Drugo vazno ocitovanje ljubavi
prema slobodi vidi se u pastoralnom
upravljanju koje pripada Prelatu i
njegovim Vikarima, uz pomoc¢
odgovarajucih Vijeca. razmotrimo jos
jednom i zahvalno ove rijeci svetoga
Josemarije: Kao posljedica tog duha
slobode, obrazovanje se — kao i
upravljanje — u Djelu temelji na



povjerenju (...). NiSta se ne postiZe
upravljanjem koje se temelji na
nepovjerenju. Naprotiv, plodno je
zapovijedati i obrazovati u
postivanju dusa, razvijajuci u
njima pravu i svetu slobodu djece
BozZje, poucavajuci ih kako
upravljati svojom slobodom.
Obrazovati i upravljati znaci
ljubiti39.

Nalagati duSama u postivanju na
prvom mjestu znaci pazljivo postivati
unutras$njost savjesti, bez mijeSanja
upravljanja i duhovnoga vodstva. Na
drugom mjestu to poStivanje
omogucava razlikovati naloge od
kojih su vazni samo poticaji, savjeti i
prijedlozi. A na treCem mjestu, ali Sto
nije manje vazno, upravljati s takvim
pouzdanjem da se uvijek racuna,
koliko je moguce, s misljenjem
zainteresiranih osoba. Takav stav
onih koji upravljaju, njihova
spremnost da slusaju, divno je
oCitovanje o tome da je Djelo obitelj.



Takoder imamo zahvalno iskustvo
potpune slobode koja je u Opusu Dei
u ekonomskim, politickim,
slobodnim teoloskim i drugim
pitanjima. U onome Sto nije od
vjere svaki pojedinac misli i
postupa kako Zeli, u potpunoj
slobodi i osobnoj odgovornosti. A
pluralizam, koji se logicno i
socioloski izvodi iz te ¢injenice, ne
znacdi za Djelo nikakav problem:
jos viSe, taj pluralizam je
ocitovanje dobroga duha40. Taj
pluralizam mora se ljubiti i gajiti,
premda se nekome razlicitost
ponekad moze Ciniti teSka. Tko ljubi
slobodu moZe vidjeti ono Sto je
pozitivno i drago Sto drugi misle u
tim Sirokim podrucjima.

U onome $to se odnosi na nacin
ostvarivanja upravljanja sveti
Josemaria je odredio i podsjetio
uvijek na ¢vrstocu kolegijalnosti koja
je jos jedno ocitovanje tog duha
slobode kojim je prozet zZivot u Opusu



Dei: U brojnim prilikama sam vam
ponavljao i ¢esto ¢u ponoviti
tijekom svoga Zivota da u Djelu na
svim razinama traZim kolegijalno
upravljanje: neka ne nastane
tiranija. To je ocCitovanje
razboritosti, jer kolegijalnim
upravljanjem lako se proucavaju
dogadaji, bolje se ispravljaju
pogreske i vecom ucinkovitoscu se
usavrsavaju apostolski poslovi
koji vec dobro idu41.

Kolegijalnost nije samo ni poglavito
metoda ili sustav funkcioniranja za
odlucivanje; prije svega je to duh,
ukorijenjen u uvjerenju da svi
moZemo primiti i da nam je potrebno
svjetlo drugih, podaci i drugo, a to
nam pomaze da poboljSamo, pa Cak i
da promijenimo misljenje. Ujedno to
sa sobom donosi upravo poStivanje —
joS viSe: pozitivno promicanje —
slobode drugih kako bi oni bez
ikakve poteSkoce mogli izloZiti svoje
glediste.



Postivanje i obrana slobode u
apostolatu

14. Apostolat ima svoj poCetak u
iskrenoj Zelji da se drugima omoguci
njihov susret s Isusom Kristom ili
veca prisnost s Njim. Nas stav pred
dusama oznacava se rijeCima
Apostola koje su kao poklik:
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Kor 16, 24): moja
ljubav za sve vas u Kristu Isusu.
Uz ljubav bit cete sijaci mira i
radosti u svijetu, ljubedi i braneci
osobnu slobodu dusa, slobodu
koju Krist poStuje i koju je za nas
zadobio (usp. Gal 4, 31)42.

Na prvom mjestu ljubimo slobodu
ljudi kojima se obracamo i
pomazemo im da se priblize
Gospodinu, u apostolatu prijateljstva
i povjerenja na koji nas poziva sveti
Josemaria da ga ostvarimo
svjedoCenjem irijeCju. Takoder i u
apostolskoj akciji - bolje rec¢eno:



poglavito u apostolskoj akciji -
Zelimo da ne bude ni najmanja
sjena prisile. Bog Zeli da Mu se
sluZi u slobodi i stoga ne bi bio
dobar apostolat koji ne bi postivao
slobodu svih savjesti43.

Pravo prijateljstvo sa sobom donosi
iskrenu obostranu ljubav koja je
istinska zasStita slobode i uzajamne
prisnosti. Apostolat nije nesto
pridodano prijateljstvu, jer, kao Sto
sam vam pisao, ,,mi ne ¢inimo
apostolat. Mi smo apostoli!44 Samo
prijateljstvo je apostolat, samo
prijateljstvo je dijalog u kojem
dajemo i primamo svjetlo; u kojem
nastaju projekti u obostranom
otvaranju obzora; u kojem se
radujemo zbog dobra i oslanjamo se
u teSkoc¢ama; u kojem se osjecamo
dobro, jer Bog Zeli da budemo
zadovoljni.

15. Kao $to znate, shvacen u svojem
iskonskom znacenju, prozelitizam je



pozitivna stvarnost, jednaka
misionarskoj aktivnosti u Sirenju
Evandelja45. Tako je to uvijek
shvacao sveti Josemaria, a ne u
negativnom smislu koji je zadobio taj
termin u novijim vremenima. Sa
svim potrebno je imati na umu da,
viSe od onoga Sto bismo Zeljeli,
ponekad rijeci dobivaju drugacije
konotacije od one koje su imale na
pocetku. Stoga, odvagnite u
kontekstu prikladnost koriStenja te
rijeci, jer ponekad bi vasi sugovornici
mogli razumjeti nesto drugacije od
onoga Sto im Zelite reci.

Postivanje i obrana slobode svih vidi
se takoder - ako je to slucaj ivrlo
posebno — kada se nekoj osobi govori
0 mogucnosti BoZjeg poziva u Djelo.
Imaju slobodu da se savjetuju s bilo
kime i prije svega imaju potpunu
slobodu u raspoznavanju moguceg
vlastitoga poziva i prema tome u
odlucivanju. Sveti Josemaria,
komentirajuci teske rijeci iz



Evandelja, compelle intrare — prisili
da udu - iz poredbe (Lk 14, 23), piSe:
Jer glavno obiljeZje nasega duha je
postivanje osobne slobode svih,
compelle intrare, Sto morate
Zivjeti u prozelitizmu, ne kao
materijalni poticaj, vec obilje
svjetla i nauka; duhovni impuls
vase molitve i vasega rada, Sto je
autenticno svjedocanstvo nauka;
skup Zrtve, koji znate prikazati;
osmijeh koji vam se pojavljuje na
ustima, jer ste djeca BoZja:
sinovstvo koje vas ispunja
spokojnom srecom - iako u vasem
Zivotu ponekad ne izostaju
protivstine - koju drugi vide i
zavide vam. Dodajte svemu tome
svoju ljupkost i svoju ljudsku
simpatiju i imat cemo sadrzaj od
compelle intrare46. Kako je tako
jasno da Djelo raste i mora rasti
uvijek u ozracju slobode, pokazujuci
—odlucno i jednostavno - blistavu
ljepotu Zivota s Bogom.



KKk

16. Veritas liberabit vos (Iv 8, 32). Sva
obecanja oslobodenja koja se
dogadaju tijekom stoljeca istinita su
u mjeri kako se hrane Istinom o Bogu
i Covjeku; Istina, koja je jedna Osoba:
Isus, Put, Istina i Zivot (usp. Iv 14, 6).
»,Takoder i danas, nakon dvije tisuce
godina, pojavljuje se Krist pred nama
kao Onaj koji ¢ovjeku donosi slobodu
baziranu na istini, kao Onaj koji
oslobada Covjeka od onoga Sto
ogranicava, umanjuje i kao unistava
tu slobodu u samim njezinim
korjenima, u ljudskoj dusi, u njegovu
srcu i u njegovoj savjesti“47.

Bog nam je dao slobodu zauvijek: taj
dar nije neSto prolazno Sto se vrsi
samo za vrijeme ovoga Zivota na
zemlji. Sloboda, kao i Jjubav, ,nikad
ne prestaje“ (1 Kor 13, 8): ona traje u
Nebu. Nas$ put do Neba je upravo put
prema slobodi slave djece BoZje: in
libertatem gloriae filiorum Dei (Rim 8,



21). U Nebu ne samo da nece nestati
slobode, vec ¢e ona postici svoju
puninu: onu koja obuhvaca Ljubav
BoZju. Jedna te velika Ljubav ceka
u Nebu: nema izdaje, nema
prevare. Cijela Ljubav, sva ljepota,
sva veli¢ina, sve znanje...! Nece
posustati: nasitit ¢e te bez
zasicenja48. Ako smo vjerni, po
milosrdu BozZjem, u Nebu ¢emo po
punini ljubavi biti potpuno slobodni.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja
vas Otac
Fernando

Rim, 9. sijecnja 2018., godiSnjica
rodenja svetoga Josemarije

1 Pismo, 31.5.1954., br, 22.

2 Franjo, Ex. ap. Evangelii gaudium,
24.11.2013., br. 170.

3 Pismo, 24.10.1965., br. 3.



4 Benedikt XVI., Enc. Spe salvi,
30.11.2007., br. 24.

5 Isto.

6 Susret s Kristom, br. 129.
7 Prijatelji BoZji, br. 25.

8 KriZni put, 10. postaja.

9 Prijatelji BoZji, br. 26.

10 Isto.

11 Usp. Sveti Augustin, Ispovijesti, 11,
6, 11.

12 Prijatelji BoZji, br. 27.
13 Franjo, Homilija, 15.8.2014.

14 Benedikt XVI., Enc. Caritas in
veritate, 29.6.2009., br. 68.

15 Sveti Augustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

16 Prijatelji BoZji, br. 30.



17 Sveti Toma, In III Sent., d. 29, q.
un., a. §, qla. 3 s.c. 1.

18 Susret s Kristom, br. 17.

19 Pismo 31.5.1954., br. 22.

20 Franjo, Homilija, 31.5.2013.

21 Pismo 29.12.1947., br. 106.

22 Biljeske s razmatranja, 28.4.1963.

23 Sveti Augustin, Ispovijesti, XIII, 9,
10.

24 Isto.
25 Prijatelji BoZji, br. 31.

26 Sveti Ivan Pavao II., Enc. Veritatis
splendor, 6.8.1993., br. 19.

27 Benedikt XVI., Govor na Angelusu,
1.7.2007.

28 Javier Echevarria, Pastoralno
pismo, 14.2.1997., br. 15.



29 Susret s Kristom, br. 17.
30 Prijatelji BoZji, br. 25.

31 Pismo 14.9.1951., br. 38.
32 Pismo 8.8.1956., br. 38.
33 Isto.

34 Pismo 29.8.1957., br. 70.
35 Pismo 2.2. 1945., br. 19.
36 Brazda, br. 193.

37 Pismo 22.10.1939., br. 10.
38 Pismo 24.10.1942., br. 46.
39 Pismo 6.5.1945., br. 39.
40 Razgovorti, br. 98.

41 Pismo 24.12.1961., br. 5.
42 Pismo 16.7.1933., br. 3.

43 Pismo 9.1.1932., br. 66.



44 Pastoralno pismo, 14.2.2017., br.
9.

45 Usp. Kongregacija za Vjeru,
Doktrinarna biljeska o aspektima
evangelizacije, 3.12.2007., br. 12 i
biljeSka 49.

46 Pismo 24.10.1942., br. 9.

47 Sveti Ivan Pavao II., Redemptor
hominis, 4.3.1979., br, 12.

48 Kovacnica, br. 995.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/prelatovo-pismo-9-1-2018/
(9.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-9-1-2018/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-9-1-2018/

	Prelatovo pismo (9. siječnja 2018.)

