
opusdei.org

Prelatovo pismo (9.
siječnja 2018.)

"Od ljudskih vrlina", rekao je
sveti Josemaria, "želim vam u
naslijeđe ostaviti ljubav prema
slobodi i dobar humor." Prelat
iznosi svoja razmišljanja o
važnosti slobode u Opusu Dei u
pismu datiranom na
Utemeljiteljev rodjendan.

31.01.2018.

Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!



1 Prošlih mjeseci, slijedeći smjernice
Općega kongresa, često sam se
svraćao na slobodu. Sada ovim
stranicama želim da se prisjetimo
nekih aspekata tog velikog Božjeg
dara slijedeći nauk svetoga
Josemaríje koji je čitavog života bio
zaljubljen u slobodu. Jednom
prilikom je pisao: Neću se umoriti
ponavljati, djeco moja, da je jedno
od najevidentnijih obilježja duha
Opusa Dei ljubav prema slobodi i
razumijevanje1. Dok ponovno
čitamo i meditiramo njegove riječi,
mnogo zahvaljujmo Bogu. Ujedno
nastojimo ispitati, svaki pojedinac,
kako ih uz milost Božju bolje
prenijeti na svoj osobni život. Tako
ćemo se također naći u boljim
uvjetima da pomognemo kako bi na
kraju više duša moglo biti u slobodi i
slavi djece Božje (Rim 8, 21).

Ljubav prema slobodi, traženje
slobode od strane ljudi i naroda,
pozitivan je znak našega vremena.



Priznanje slobode svakoj ženi i
svakom muškarcu znači priznanje da
su oni osobe: gospodari svojih djela i
odgovorni za njih, uz mogućnost
usmjeravanja svoga vlastitoga života.
Iako sloboda ne otkriva uvijek ono
najbolje, nikad nećemo moći
pretjerivati u njezinoj važnosti, jer
kad ne bismo bili slobodni, ne bismo
mogli ljubiti.

Ali nažalost u mnogim okolinama
nije uopće poznato što je točno
sloboda. Često se misli na iluzornu
slobodu bez ograničenja i kao zadnji
cilj napretka, dok u ne malom broju
puta nažalost ima i mnogih oblika
ugnjetavanja i prividne slobode, a to
su ustvari lanci koji porobljavaju.
Sloboda koja se prije ili kasnije
pokaže kao bez sadržaja. Papa piše:
„Neki vjeruju da su slobodni kada na
svojem životnom putu izbjegavaju
Gospodina, a ne opažaju da zapravo
ostaju siročad, bespomoćni, bez
utočišta, bez doma u koji se uvijek



mogu vratiti. Prestaju biti putnici i
postaju lutalice“2.

Pozvani na slobodu

2 Mi smo na slobodu pozvani (Gal 5,
13). Sami stvoreni svijet je očitovanje
božanske slobode. Tekstovi Knjige
postanka daju naslutiti ljubav Božju
u stvaranju i Božju radost da On
svijetu može pokazati svoju dobrotu i
ljepotu (usp. Post 1, 31), a čovjeku
svoju slobodu (usp. Post 1, 26-29).
Kad nas je svakog pojedinačno
pozvao u život, Bog nas je učinio
sposobnima da odaberemo i volimo
dobro i da ljubavlju odgovorimo na
njegovu Ljubav. Ipak, naše
ograničenje kao stvorenja
omogućava i da se odijelimo od Boga.
To je otajstvo božanske mudrosti
da je pri stvaranju čovjeka na
svoju sliku i priliku (usp. Post 1,
26), želio ući u uzvišeni rizik
ljudske slobode3.



Taj rizik je od početka povijesti doveo
zaista do odbacivanja Ljubavi Božje
zbog istočnog grijeha. Tako je
oslabila snaga ljudske slobode prema
dobru, a volja je ostala prignuta
grijehu. Nakon toga osobni grijesi
slabe još više slobodu, pa stoga grijeh
uvijek znači u većoj ili manjoj mjeri
ropstvo (usp. Rim 6, 17.20). Ipak,
„čovjek je i dalje uvijek slobodan“4.
Mada je „njegova sloboda uvijek
krhka“5, ona je bitno dobro svake
ljudske osobe i potrebno je čuvati je.
Bog je prvi koji je poštuje i ljubi, jer 
ne želi robove, nego djecu6.

3 Gdje se umnožio grijeh, nadmoćno
izobilova milost (Rim 5, 20). Pomoću
milosti nastaje nova i veća sloboda
kojom nas Krist oslobodi (Gal 5, 1).
Gospodin nas oslobađa od grijeha
svojim riječima i djelima: sve to ima
otkupljujuću djelotvornost. Stoga, u
svim tajnama naše katoličke vjere
osjeća se hvalospjev slobodi7. Često
vam napominjem da se Isus Krist



nalazi u središtu našega života. Za
otkrivanje najdubljeg smisla slobode
moramo Njega promatrati. Divimo se
slobodi Boga koji iz čiste ljubavi
odlučuje poništiti se uzimajući tijelo
kao što je naše. Sloboda koja se
otvara pred nama u njegovom hodu
po zemlji do žrtve na Križu: Polažem
život svoj da ga opet uzmem. Nitko mi
ga ne oduzima, nego ja ga sam od
sebe polažem (Iv 10, 17-18). Nije bilo
u ljudskoj povijesti toliko bitnog
slobodnog čina kao što je predanje
Gospodinovo na Križu: On se
predaje smrti u potpunoj slobodi
Ljubavi8.

Evanđelje svetoga Ivana priča o
razgovoru Gospodina s nekima koji
su u Njega vjerovali. Među riječima
Isusovim glasno odzvanja obećanje: 
Veritas liberabit vos, istina će vas
osloboditi (Iv 8, 32). Sveti Josemaría
se pitao: Koja je to istina na kojoj
cijelog našeg života počinje i
završava put slobode? Ukratko ću



vam je prikazati, uz radost i
sigurnost, koje proizlaze iz odnosa
između Boga i njegovih stvorenja:
saznanje da potječemo iz ruku
Božjih, da smo za Presveto
Trojstvo objekt naklonosti, da smo
djeca najuzvišenijeg Oca. Zato
molim svoga Gospodina da se mi
dan za danom odlučimo ovo
zapaziti i okusiti: tako ćemo
nastupati kao slobodne osobe9.

4 Naše božansko sinovstvo
omogućava da se naša sloboda širi
svom snagom koju joj je Bog dao. Ne
oslobađajući se od kuće Očeve, pošto
smo slobodni, već prihvaćajući svoje
stanje djece. Tko se ne osjeća sinom
Božjim, taj ne poznaje svoju
suštinsku istinitost10: taj živi
okrećući sebi leđa i u konfliktu sa
samim sobom. Stoga, kako je
oslobađajuće znati da nas Bog ljubi;
kako je oslobađajuće oproštenje Boga
koji nam dopušta da se vratimo sebi i
svojoj pravoj kući (usp. Lk 15, 17-24).



Kad opraštamo drugima, na kraju
također i mi osjetimo to oslobođenje.

Vjera u ljubav Božju prema svakom
pojedincu (usp. 1 Iv 4, 16) omogućava
nam da odgovorimo na ljubav. Mi
možemo ljubiti jer On je nas prvi
ljubio (usp. 1 Iv 4, 10). Svijest o tome
da se beskrajna Ljubav Božja nalazi
ne samo na početku našega života,
već i u svakom trenutku, jer On je
prisniji s nama nego mi sami11 i
ispunja nas sigurnošću. Svjesni da
nas Bog čeka u svakoj osobi (usp. Mt
25, 40) i da želi biti prisutan u
njihovom životu također i po nama,
čini da punim rukama dajemo ono
što smo primili. I u našem životu,
kćeri i sinovi moji, primili smo i
primamo mnogo ljubavi. Dati je Bogu
i drugima čin je vrlo svojstven
slobodi. Ljubav ostvaruje slobodu i
otkupljuje je: omogućava joj da se
sretne sa svojim početkom i krajem,
u Ljubavi Božjoj. Sloboda zadobiva
istom onda svoje pravo značenje



kada je ona u službi otkupljujuće
istine, kad se ona ulaže u potragu
za beskrajnom Ljubavi Božjom,
koja nam skida okove onoga
ropstva12.

Božansko sinovstvo stoga vodi prema
velikoj unutarnjoj slobodi, dubokoj
unutarnjoj radosti i vedrom
optimizmu nade: spe gaudentes (Rim
12, 12). Svijest djece Božje vodi nas
također da ljubimo svijet koji je kao
dobar izašao iz ruku našega Oca
Boga i da se suočimo sa životom
sasvim svjesni da se može činiti
dobro, pobijediti grijeh i svijet voditi
k Bogu. Papa Franjo je to izrazio
promatrajući Majku Božju: „Od
Marije, pune milosti, učimo da je
kršćanska sloboda nešto više od
jednostavne slobode od grijeha. To je
sloboda koja nam dozvoljava gledati
na zemaljske stvarnosti novim
duhovnim svjetlom, sloboda za
ljubav prema Bogu i braći čistim



srcem i život u radosnoj nadi u
dolazak Kraljevstva Kristova“13.

Sloboda duha

5 Djelovati slobodno, bez prisile
ikakve vrste, odgovara ljudskom
dostojanstvu, a još više dostojanstvu
kćeri i sinova Božjih. Ujedno je
potrebno „osnaživati slobodu koja
nije samovoljna, već u potpunosti
ljudska, i to tako što ćemo prepoznati
dobro koje joj prethodi“14: sloboda
koja pomiruje s Bogom.

Želio bih se stoga zadržati na
razmišljanju o važnosti slobode duha.
Ne odnosim se na dvosmislenost koja
se ponekad nalazi u ovom: djelovati
u skladu s vlastitim hirovima i protiv
svake norme. Ustvari, sloboda svih
ljudi materijalno je ograničena
prirodnim dužnostima i prihvaćenim
obavezama (obiteljskim, stručnim,
društvenim i drugim). Ipak, u svemu
možemo djelovati slobodno ako to
činimo iz ljubavi: „Dilige et quod vis



fac: Ljubi i čini što želiš“15. Prava
sloboda duha je ta sposobnost i
uobičajeni stav djelovanja iz ljubavi,
posebno u trudu da se slijedi ono što
u svakoj okolnosti Bog traži od
svakoga pojedinca.

Kršćanski život je slobodan odgovor,
pun inicijative i raspoloživosti, na
ovo Gospodinovo pitanje: Ljubiš li
me? (Iv 21, 17). Stoga, sasvim je
krivo mišljenje da su predanje i
sloboda nespojivi, jer predanje je
baš posljedica slobode. Vidite, kad
se neka majka žrtvuje iz ljubavi
prema svojoj djeci, to je njezin
izbor: i njezina će se sloboda
mjeriti na njezinoj ljubavi. Ako je
ljubav velika, sloboda će se
pokazati plodonosna: blagostanje
djece ima svoje korijene upravo u
ovoj blagoslovljenoj slobodi, koja
odabire predanje i koja se rađa iz
ovog blagoslovljenog predanja, a
upravo ono je sloboda16.



Na tom području razumije se da
poticanje na slobodu svakoga
pojedinca ne znači umanjiti zahtjeve.
Koliko smo slobodniji, više ćemo
ljubiti. A ljubav je zahtjevna: sve
pokriva, sve vjeruje, svemu se nada,
sve podnosi (1 Kor 13, 7). S druge
strane, rast u ljubavi rast je u slobodi,
što znači biti slobodniji. Toma
Akvinski kaže: „Quanto aliquis plus
habet de caritate, plus habet de
libertate“17. Koliko jača je naša
ljubav, slobodniji smo. Također
djelujemo u slobodi duha kada
nemamo volje nešto ostvariti ili nam
se čini teško, ako to činimo iz ljubavi;
Svi se moramo osjećati kao djeca
Božja s težnjom da vršimo volju
Očevu. Sve vršiti po volji Božjoj, i
to zbog toga jer nam se tako sviđa,
a to je veoma nadnaravan
razlog18.

6 Radost je također očitovanje
slobode duha. Naš Otac nam kaže: 
Na ljudskom području želim vam



ostaviti kao u nasljedstvo ljubav
prema slobodi i dobro
raspoloženje19. To su dvije
stvarnosti koje se čine vrlo
različitima, ali su spojene, jer pošto
znamo da smo slobodni za ljubav,
osjećamo radost u duši, a time i
dobro raspoloženje: jedan pogled na
svijet koji nam dozvoljava da, preko
jednostavnog prirodnog karaktera,
vidimo pozitivnu stranu - i, ako je to
slučaj, zabavnu – stvari i situacija.
Kao što kaže Papa Franjo, On „je
tvorac radosti, Stvoritelj radosti. I ta
radost u Duhu nam daje pravu
kršćansku slobodu. Bez radosti mi
kršćani ne možemo biti slobodni:
pretvaramo se u robove svoje
žalosti“20.

Ta radost je određena da utječe na
cijeli naš život. Bog hoće da budemo
zadovoljni. Govoreći Apostolima Isus
govori i nama: da moja radost bude u
vama i da vaša radost bude potpuna
(Iv 15, 11). Zato možemo radošću



ispuniti također i dužnosti koje mogu
biti neugodne. Kao što kaže naš Otac,
nije dopušteno misliti da je
moguće samo radosno raditi ono
što nam se sviđa21. Može se činiti
radosno – i ne bez volje – ono što
košta, ono što nam se ne sviđa, ako se
čini iz ljubavi i stoga slobodno.
Moleći glasno, 28. travnja 1963., sveti
Josemaría je ovako objašnjavao
svjetlo koje je primio daleke 1931.
godine: Ti si, Gospodine, htio da
shvatim kako imati Križ znači
susresti sreću i radost. A razlog,
koji sada vidim jasnije nego ikad,
ovaj je: imati Križ znači
poistovjetiti se s Kristom, biti
Krist, a stoga biti dijete Božje22.

Cijeli božanski zakon i sve što je volja
Božja za svakoga pojedinca nije
zakon koji ograničava slobodu;
nasuprot, to je lex perfectae libertatis
(Jak 1, 25): zakon savršene slobode,
kao i samo Evanđelje, jer se sve
zbraja u zakonu ljubavi i ne samo



kao vanjski oblik koji zapovijeda da
ljubimo, nego ujedno kao unutarnja
milost koja daje snagu za ljubav.
„Pondus meum amor meus“: moja
ljubav je moj teret, rekao je sveti
Augustin23, ne odnoseći se na
evidentnu činjenicu da je ponekad
teško ljubiti, nego da je ljubav koju
nosimo u srcu to što nas pokreće i što
nas posvuda vodi. „Eo feror,
quocumque feror“, tamo kamo idem
on je koji me vodi24. Mislimo svatko
pojedinačno koja je ljubav koja me
vodi posvuda.

Tko pusti da se Ljubav Božja drži
njegova srca, osobno osjeća koliko 
sloboda i predanje nisu u
proturječju; oni se međusobno
podržavaju. Sloboda se može
predati samo iz ljubavi; nikakvu
drugu vrstu odricanja ne
shvaćam. Ne radi se pritom o
nikakvoj više ili manje spretnoj
igri riječi. U dobrovoljnom
predanju, u svakom trenutku te



osvete sloboda obnavlja ljubav; a
obnoviti se znači biti uvijek mlad,
velikodušan, sposoban za velike
ideale i za velike žrtve25.
Poslušnost Bogu tako nije samo
slobodan čin, već osim toga i
oslobađajući čin.

Isus kaže učenicima: Hraniti mi se
valja jelom koje vi ne poznajete (…).
Jelo je moje vršiti volju onoga koji me
posla i dovršiti djelo njegovo (Iv 4,
32-34). Za Isusa je poslušnost prema
Ocu hrana: ono što Mu daje snagu. A
tako i kod nas: biti Isusov učenik,
kako objašnjava sveti Ivan Pavao II.,
znači „prionuti uz samu osobu Isusa,
dijeliti njegov život i njegovu
sudbinu, sudjelovati na njegovoj
dragovoljnoj i dragoj poslušnosti
prema volji Očevoj“26.

Benedikt XVI. produbljuje taj prisan
odnos između slobode i predanja: „U
njegovoj poslušnosti Ocu Isus
ostvaruje svoju slobodu kao svjestan



odabir motiviran ljubavlju. Tko je
slobodniji od Njega koji je Svemoguć?
Ali nije živio svoju slobodu kao
odluku ili domenu. Živio ju je kao
služenje. Na taj način je sadržajem
ispunio slobodu koja bi inače bila
samo „prazna“ mogućnost za nešto
činiti ili ne. Sloboda, kao i sam život
čovjekov, dobiva smisao po ljubavi.
(…) Stoga, kršćanska sloboda
apsolutno nije proizvoljnost; to je
sljedba Krista u predanju sebe do
žrtve na križu. Može se činiti
paradoksalno, ali Gospodin je
proživio vrhunac svoje slobode na
križu, kao vrh ljubavi. Kada su Mu
na Kalvariji dovikivali: „Ako si Sin
Božji, siđi s Križa“, pokazao je
slobodu Sina upravo ostajući obješen
kako bi do kraja ispunio milosrdnu
volju Očevu“27.

Ti me zavede, o Jahve, i dadoh se
zavesti, nadjačao si me i svladao me
(Jr 20, 7). Kakvi široki osjećaji su
sabrani u toj molitvi proroka



Jeremije! Shvaćanje vlastitog poziva
kao dar Božji – ne kao jednostavan
okvir za obaveze – čak i kada trpimo,
također je očitovanje slobode duha.
Kako oslobađajuće je znati da nas
Bog voli kakvi jesmo i zove nas na
prvom mjestu da dopustimo da nas
On ljubi.

8 Sloboda duha znači također da se
ne navežemo na obaveze kojih nema;
da znamo fleksibilno izostaviti i
mijenjati tolike detalje u životu koji
ovise o našoj slobodnoj osobnoj
inicijativi. Kao što nam je pisao don
Javier prije dvadeset godina, „ima
naravno propisanih akcija i drugih
koje to nisu u svojoj materijalnosti;
ali kako kod prvih kao i preko drugih
moramo slobodno i odgovorno tražiti
ispunjavanje najveće zapovijedi
ljubavi Božje: tako smo slobodni i
poslušni istovremeno i u svakom
trenutku“28.



Uvijek moramo u Djelu očuvati
ambijent povjerenja i slobode koja
olakšava otkriti onome kome
trebamo ono što nas brine,
komentirati ono što ne razumijemo
ili što nam se čini da treba poboljšati.

Ponekad se to ozračje povjerenja
hrani također i odanošću i
strpljivošću da mirno i u dobrom
raspoloženju podnosimo ljudska
ograničenja, situacije koje ona sa
sobom donose i drugo. To je stav
dobroga djeteta koje u vršenju svoje
slobode štiti dobra koja su veća od
njegove točke gledišta, iako je netko
uvjeren da je u pravu: dobra kao što
su jedinstvo i obiteljski mir koji
nemaju cijene. Nasuprot, kada se
naše ideje odijele od drugih i vode
nas u to da razbijemo jedinstvo i
slogu sa svojom braćom, onda je to
jasan znak da ne postupamo po
duhu Gospodinovu29.



9 Iako nas ponekad neke situacije
mogu navesti da trpimo, Bog se često
služi njima kako bi nas poistovjetio s
Isusom. Kao što stoji u Poslanici
Hebrejima, On iz onoga što prepati,
naviknu slušati (Heb 5, 8) i tako posta
svima koji ga slušaju začetnik
vječnoga spasenja (5, 9): donio nam je
slobodu djece Božje. Prihvaćanje
ljudskih ograničenja koja svi imamo,
bez odustajanja od toga da ih koliko
je moguće prevladamo, također je
očitovanje i izvor slobode duha.
Mislite nasuprot na žalostan
postupak starijega sina iz poredbe
(usp. Lk 15, 25-30): kako predbacuje
svojem ocu toliko toga što je gorko
sakupio u svojoj duši i kako nije
sposoban pridružiti se obiteljskoj
radosti. Njegova sloboda je postajala
sve manja i egoistična, nesposobna
da ljubi i da shvati da je sve moje –
tvoje (Lk 15, 31). Živio je u svojoj
kući, ali nije bio slobodan, jer
njegovo srce je bilo odsutno.



Kako je nasuprot tome divna priča o
Ruti Moapki kod koje sloboda i
predanje imaju duboke korijene u
smislu obiteljske pripadnosti.
Ganutljivo je kako ta žena odgovara
na inzistiranje svoje svekrve koja je
hrabri da živi svoj život na svoj
način: Nemoj me tjerati da te ostavim
i da odem od tebe: jer kamo ti ideš,
idem i ja i gdje se ti nastaniš, nastanit
ću se i ja; tvoj narod moj je narod i
tvoj Bog moj je Bog. Gdje ti umreš,
umrijet ću i ja, gdje tebe pokopaju,
pokopat će i mene (Rut 1, 16-17).

Na kraju, dok promatramo Presvetu
Djevicu, još jasnije nam je kako se
sloboda razvija u vjernom predanju. 
Sjetimo se sada veličanstvenog
trenutka kad je Arkanđeo Gabrijel
našoj Dragoj Gospi objavio
božansku odluku. Naša Majka
čuvši to, upita kako bi bolje
razumjela što Gospodin od Nje
želi. Odmah iza toga slijedi
odlučan odgovor: fiat! – Neka mi



bude po riječi tvojoj! – kao plod
najveće slobode: slobodne odluke
za Boga30.

Obrazovati slobodne ljude i voditi ih

10 Osobno duhovno vodstvo, koje se
uvijek mora odvijati u ozračju
slobode i usmjeravati se tako da
obrazuje ljude koji se osjećaju 
slobodni kao ptice31, ima u
obrazovanju važnu ulogu. U tom
smislu piše naš Otac, misleći na one
koji primaju osobne razgovore svoje
braće i sestara, da autoritet
duhovnog voditelja nije moć.
Ostavite dušama uvijek veliku
slobodu duha. Mislite na ovo što
sam vam toliko puta rekao: jer mi
se tako sviđa, čini mi se da je to
razlog više nadnaravan od svih
drugih. Funkcija duhovnog
voditelja je pomoći da duša želi –
da joj se sviđa – ispuniti volju
Božju. Ne zapovijedajte,
savjetujte32. Savjetima iz



duhovnoga vodstva nastoji se slijediti
djelovanje Duha Svetoga u svakoj
duši i pomoći joj da se nađe pred
Bogom i svojim vlastitim dužnostima
u osobnoj slobodi i odgovornosti, jer 
kada Bog stvori dušu, ne ponavlja
isto. Svaki pojedinac je kakav jest i
svakome treba ophod prema tome
kakvog ga je Bog učinio i da ga
vodi k Bogu33.

Uz savjet obično može ići ljubazan
zahtjev koji omogućava uvjerenje da 
se uvijek isplati truditi se biti vjeran
zbog ljubavi, dragovoljno. Također
može u duhovnom vodstvu biti –
jasno, ali uvijek uz ljubav i pažljivost
– „zapovjedni savjet“, koji podsjeća
na obavezu ispunjavanja dužnosti.
Snaga tog savjeta ipak ne proizlazi iz
samoga savjeta, nego iz te dužnosti.
Kada ima povjerenja, može se i mora
tako govoriti i tko prima te
primjedbe, zahvalan je, jer u toj gesti
prepoznaje jakost i ljubav starijega
brata ili sestre.



11 Tijekom cijeloga života i bez
zanemarivanja svoga potrebnoga
zahtijevanja teži brazovanje važnoj
mjeri da otvori horizonte. Nasuprot,
ako bismo se ograničili da
zahtijevamo i da od nas zahtijevaju,
mogli bismo svršiti u tome da vidimo
samo ono što ne uspijemo učiniti,
svoje mane i ograničenja,
zaboravljajući na najvažnije: ljubav
Božju prema nama.

U tom istom kontekstu sjećamo se
kako nas je sveti Josemaría učio: U
Djelu smo veliki prijatelji slobode,
a također smo to i u unutarnjem
životu: ne prijanjamo uza sheme i
metode (…). Ima mnogo i treba da
bude mnogo od samoopredjeljenja
čak i u duhovnom životu34. Stoga
nas iskrenost u duhovnom vodstvu,
koje nam omogućava da slobodno
otvorimo dušu, kako bismo primili
savjet, također potiče na osobnu
inicijativu, da slobodno očitujemo
ono što vidimo kao moguće točke



svoje unutarnje borbe za sve veće
poistovjećenje s Isusom Kristom.

Stoga, obrazovanje, dok se svima
prenosi isti duh, ne donosi
uniformiranost, već jedinstvo. Na
slikovit način je sveti Josemaría
rekao da se u Djelu može hodati
putom na mnoge načine. Može se
ići desnom stranom ili lijevom, na
cik-cak, hodajući pješice ili na
konju. Ima na tisuće načina za
hodanje po božanskom putu:
prema okolnostima, bit će za
svakog pojedinca obavezno, jer
tako naređuje savjest, da slijedimo
jedno ili drugo od tog procesa.
Jedino je važno ne skrenuti s
puta35. Duh Djela, kao i duh
Evanđelja, ne nameće se našem biću,
nego ga oživljuje: to je sjeme koje je
određeno da raste u zemlji svakoga
pojedinca.

12 U obrazovanju također je važno
izbjegavati da nam pretjerana težnja



prema sigurnosti ili pažnja ne stegne
dušu i da nas ne umanji. Oni koji su
susreli Krista ne mogu se zatvoriti
u svoj ambijent: bila bi vrlo
žalosna stvar to osiromašenje!
Treba se sasvim otvoriti da se
dođe do svih duša. Svatko mora
stvarati - i povećavati - krug
prijatelja, na koje može djelovati
vlastitim profesionalnim ugledom,
vlastitim vladanjem, vlastitim
prijateljstvom, potvrđujući da
Krist utječe preko tog staleškog
ugleda, tog vladanja i tog
prijateljstva36. Kako je dakle važno
obrazovati se u potrebi da živimo bez
straha da ćemo se prevariti, bez
straha da nismo na visini, bez straha
od protivne okoline; i uz nadnaravni
pogled – razborito i odlučno –
uključiti se u svoj društveni i stručni
ambijent.

Ljubav prema istini stoga se također
vidi u spontanosti i inicijativi u
apostolatu koji ide skupa s



konkretnim apostolskim zadacima.
Uvijek je važno imati na umu da je 
naš apostolat prije svega osobni
apostolat37. To isto primjenjuje se
na razini promoviranja apostolskih
aktivnosti od strane Voditelja: Nikad
vas nisam htio vezati, već baš
nasuprot nastojao sam da
djelujete u velikoj slobodi. U svojoj
apostolskoj akciji morate imati
inicijativu unutar vrlo širokog
okvira koji označava naš duh kako
biste na svakom mjestu, u svakoj
okolini i u svako vrijeme pronašli
aktivnosti koje se bolje
prilagođavaju okolnostima38.

13. Drugo važno očitovanje ljubavi
prema slobodi vidi se u pastoralnom
upravljanju koje pripada Prelatu i
njegovim Vikarima, uz pomoć
odgovarajućih Vijeća. razmotrimo još
jednom i zahvalno ove riječi svetoga
Josemaríje: Kao posljedica tog duha
slobode, obrazovanje se – kao i
upravljanje – u Djelu temelji na



povjerenju (…). Ništa se ne postiže
upravljanjem koje se temelji na
nepovjerenju. Naprotiv, plodno je
zapovijedati i obrazovati u
poštivanju duša, razvijajući u
njima pravu i svetu slobodu djece
Božje, poučavajući ih kako
upravljati svojom slobodom.
Obrazovati i upravljati znači
ljubiti39.

Nalagati dušama u poštivanju na
prvom mjestu znači pažljivo poštivati
unutrašnjost savjesti, bez miješanja
upravljanja i duhovnoga vodstva. Na
drugom mjestu to poštivanje
omogućava razlikovati naloge od
kojih su važni samo poticaji, savjeti i
prijedlozi. A na trećem mjestu, ali što
nije manje važno, upravljati s takvim
pouzdanjem da se uvijek računa,
koliko je moguće, s mišljenjem
zainteresiranih osoba. Takav stav
onih koji upravljaju, njihova
spremnost da slušaju, divno je
očitovanje o tome da je Djelo obitelj.



Također imamo zahvalno iskustvo
potpune slobode koja je u Opusu Dei
u ekonomskim, političkim,
slobodnim teološkim i drugim
pitanjima. U onome što nije od
vjere svaki pojedinac misli i
postupa kako želi, u potpunoj
slobodi i osobnoj odgovornosti. A
pluralizam, koji se logično i
sociološki izvodi iz te činjenice, ne
znači za Djelo nikakav problem:
još više, taj pluralizam je
očitovanje dobroga duha40. Taj
pluralizam mora se ljubiti i gajiti,
premda se nekome različitost
ponekad može činiti teška. Tko ljubi
slobodu može vidjeti ono što je
pozitivno i drago što drugi misle u
tim širokim područjima.

U onome što se odnosi na način
ostvarivanja upravljanja sveti
Josemaría je odredio i podsjetio
uvijek na čvrstoću kolegijalnosti koja
je još jedno očitovanje tog duha
slobode kojim je prožet život u Opusu



Dei: U brojnim prilikama sam vam
ponavljao i često ću ponoviti
tijekom svoga života da u Djelu na
svim razinama tražim kolegijalno
upravljanje: neka ne nastane
tiranija. To je očitovanje
razboritosti, jer kolegijalnim
upravljanjem lako se proučavaju
događaji, bolje se ispravljaju
pogreške i većom učinkovitošću se
usavršavaju apostolski poslovi
koji već dobro idu41.

Kolegijalnost nije samo ni poglavito
metoda ili sustav funkcioniranja za
odlučivanje; prije svega je to duh,
ukorijenjen u uvjerenju da svi
možemo primiti i da nam je potrebno
svjetlo drugih, podaci i drugo, a to
nam pomaže da poboljšamo, pa čak i
da promijenimo mišljenje. Ujedno to
sa sobom donosi upravo poštivanje –
još više: pozitivno promicanje –
slobode drugih kako bi oni bez
ikakve poteškoće mogli izložiti svoje
gledište.



Poštivanje i obrana slobode u
apostolatu

14. Apostolat ima svoj početak u
iskrenoj želji da se drugima omogući
njihov susret s Isusom Kristom ili
veća prisnost s Njim. Naš stav pred
dušama označava se riječima
Apostola koje su kao poklik:
caritas mea cum omnibus vobis in
Christo Iesu! (1 Kor 16, 24): moja
ljubav za sve vas u Kristu Isusu.
Uz ljubav bit ćete sijači mira i
radosti u svijetu, ljubeći i braneći
osobnu slobodu duša, slobodu
koju Krist poštuje i koju je za nas
zadobio (usp. Gal 4, 31)42.

Na prvom mjestu ljubimo slobodu
ljudi kojima se obraćamo i
pomažemo im da se približe
Gospodinu, u apostolatu prijateljstva
i povjerenja na koji nas poziva sveti
Josemaría da ga ostvarimo
svjedočenjem i riječju. Također i u
apostolskoj akciji – bolje rečeno:



poglavito u apostolskoj akciji –
želimo da ne bude ni najmanja
sjena prisile. Bog želi da Mu se
služi u slobodi i stoga ne bi bio
dobar apostolat koji ne bi poštivao
slobodu svih savjesti43.

Pravo prijateljstvo sa sobom donosi
iskrenu obostranu ljubav koja je
istinska zaštita slobode i uzajamne
prisnosti. Apostolat nije nešto
pridodano prijateljstvu, jer, kao što
sam vam pisao, „mi ne činimo
apostolat. Mi smo apostoli!44 Samo
prijateljstvo je apostolat, samo
prijateljstvo je dijalog u kojem
dajemo i primamo svjetlo; u kojem
nastaju projekti u obostranom
otvaranju obzora; u kojem se
radujemo zbog dobra i oslanjamo se
u teškoćama; u kojem se osjećamo
dobro, jer Bog želi da budemo
zadovoljni.

15. Kao što znate, shvaćen u svojem
iskonskom značenju, prozelitizam je



pozitivna stvarnost, jednaka
misionarskoj aktivnosti u širenju
Evanđelja45. Tako je to uvijek
shvaćao sveti Josemaría, a ne u
negativnom smislu koji je zadobio taj
termin u novijim vremenima. Sa
svim potrebno je imati na umu da,
više od onoga što bismo željeli,
ponekad riječi dobivaju drugačije
konotacije od one koje su imale na
početku. Stoga, odvagnite u
kontekstu prikladnost korištenja te
riječi, jer ponekad bi vaši sugovornici
mogli razumjeti nešto drugačije od
onoga što im želite reći.

Poštivanje i obrana slobode svih vidi
se također - ako je to slučaj i vrlo
posebno – kada se nekoj osobi govori
o mogućnosti Božjeg poziva u Djelo.
Imaju slobodu da se savjetuju s bilo
kime i prije svega imaju potpunu
slobodu u raspoznavanju mogućeg
vlastitoga poziva i prema tome u
odlučivanju. Sveti Josemaría,
komentirajući teške riječi iz



Evanđelja, compelle intrare – prisili
da uđu – iz poredbe (Lk 14, 23), piše: 
Jer glavno obilježje našega duha je
poštivanje osobne slobode svih,
compelle intrare, što morate
živjeti u prozelitizmu, ne kao
materijalni poticaj, već obilje
svjetla i nauka; duhovni impuls
vaše molitve i vašega rada, što je
autentično svjedočanstvo nauka;
skup žrtve, koji znate prikazati;
osmijeh koji vam se pojavljuje na
ustima, jer ste djeca Božja:
sinovstvo koje vas ispunja
spokojnom srećom – iako u vašem
životu ponekad ne izostaju
protivštine – koju drugi vide i
zavide vam. Dodajte svemu tome
svoju ljupkost i svoju ljudsku
simpatiju i imat ćemo sadržaj od
compelle intrare46. Kako je tako
jasno da Djelo raste i mora rasti
uvijek u ozračju slobode, pokazujući
– odlučno i jednostavno – blistavu
ljepotu života s Bogom.



***

16. Veritas liberabit vos (Iv 8, 32). Sva
obećanja oslobođenja koja se
događaju tijekom stoljeća istinita su
u mjeri kako se hrane Istinom o Bogu
i čovjeku; Istina, koja je jedna Osoba:
Isus, Put, Istina i Život (usp. Iv 14, 6).
„Također i danas, nakon dvije tisuće
godina, pojavljuje se Krist pred nama
kao Onaj koji čovjeku donosi slobodu
baziranu na istini, kao Onaj koji
oslobađa čovjeka od onoga što
ograničava, umanjuje i kao uništava
tu slobodu u samim njezinim
korjenima, u ljudskoj duši, u njegovu
srcu i u njegovoj savjesti“47.

Bog nam je dao slobodu zauvijek: taj
dar nije nešto prolazno što se vrši
samo za vrijeme ovoga života na
zemlji. Sloboda, kao i ljubav, „nikad
ne prestaje“ (1 Kor 13, 8): ona traje u
Nebu. Naš put do Neba je upravo put
prema slobodi slave djece Božje: in
libertatem gloriae filiorum Dei (Rim 8,



21). U Nebu ne samo da neće nestati
slobode, već će ona postići svoju
puninu: onu koja obuhvaća Ljubav
Božju. Jedna te velika Ljubav čeka
u Nebu: nema izdaje, nema
prevare. Cijela Ljubav, sva ljepota,
sva veličina, sve znanje…! Neće
posustati: nasitit će te bez
zasićenja48. Ako smo vjerni, po
milosrđu Božjem, u Nebu ćemo po
punini ljubavi biti potpuno slobodni.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja

vaš Otac

Fernando

Rim, 9. siječnja 2018., godišnjica
rođenja svetoga Josemaríje

1 Pismo, 31.5.1954., br, 22.

2 Franjo, Ex. ap. Evangelii gaudium,
24.11.2013., br. 170.

3 Pismo, 24.10.1965., br. 3.



4 Benedikt XVI., Enc. Spe salvi,
30.11.2007., br. 24.

5 Isto.

6 Susret s Kristom, br. 129.

7 Prijatelji Božji, br. 25.

8 Križni put, 10. postaja.

9 Prijatelji Božji, br. 26.

10 Isto.

11 Usp. Sveti Augustin, Ispovijesti, III,
6, 11.

12 Prijatelji Božji, br. 27.

13 Franjo, Homilija, 15.8.2014.

14 Benedikt XVI., Enc. Caritas in
veritate, 29.6.2009., br. 68.

15 Sveti Augustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

16 Prijatelji Božji, br. 30.



17 Sveti Toma, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

18 Susret s Kristom, br. 17.

19 Pismo 31.5.1954., br. 22.

20 Franjo, Homilija, 31.5.2013.

21 Pismo 29.12.1947., br. 106.

22 Bilješke s razmatranja, 28.4.1963.

23 Sveti Augustin, Ispovijesti, XIII, 9,
10.

24 Isto.

25 Prijatelji Božji, br. 31.

26 Sveti Ivan Pavao II., Enc. Veritatis
splendor, 6.8.1993., br. 19.

27 Benedikt XVI., Govor na Angelusu,
1.7.2007.

28 Javier Echevarría, Pastoralno
pismo, 14.2.1997., br. 15.



29 Susret s Kristom, br. 17.

30 Prijatelji Božji, br. 25.

31 Pismo 14.9.1951., br. 38.

32 Pismo 8.8.1956., br. 38.

33 Isto.

34 Pismo 29.8.1957., br. 70.

35 Pismo 2.2. 1945., br. 19.

36 Brazda, br. 193.

37 Pismo 22.10.1939., br. 10.

38 Pismo 24.10.1942., br. 46.

39 Pismo 6.5.1945., br. 39.

40 Razgovori, br. 98.

41 Pismo 24.12.1961., br. 5.

42 Pismo 16.7.1933., br. 3.

43 Pismo 9.1.1932., br. 66.



44 Pastoralno pismo, 14.2.2017., br.
9.

45 Usp. Kongregacija za Vjeru, 
Doktrinarna bilješka o aspektima
evangelizacije, 3.12.2007., br. 12 i
bilješka 49.

46 Pismo 24.10.1942., br. 9.

47 Sveti Ivan Pavao II., Redemptor
hominis, 4.3.1979., br, 12.

48 Kovačnica, br. 995.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/prelatovo-pismo-9-1-2018/

(9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-9-1-2018/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-9-1-2018/

	Prelatovo pismo (9. siječnja 2018.)

