opusdei.org

Prelatovo pismo (28.
listopada 2020.)

Nazire se stota godiSnjica
nastajanja Djela i dok mislimo
na golemu apostolsku
panoramu koju nam predocuje
Gospodin, zelio bih da
razmatramo, polako i temeljito,
u nadi svetoga Josemarije o
tome kako se za svakoga
pojedinca konkretizira
univerzalni krs¢anski poziv na
svetost.

4.11.2020.



Predragi! Neka mi Isus ¢uva moje
kceri i sinove!

(1)Nazire se stota godiSnjica
nastanka Djela 1 dok mislimo na
golemu apostolsku panoramu koju
nam predocuje Gospodin, Zelio bih
da polako i temeljito razmatramo
ucCenje sv.Josemarije o tome kako se
za svakog pojedinca konkretizira
univerzalni kr$¢anski poziv na
svetost. Nas$ je Otac od pocetka
shvacao da univerzalnost tog poziva
znaci da je punina ljubavi prema
Bogu i drugima moguca takoder i
usred svijeta, u naSem stvarnom
svijetu s njegovim dobrim i loSim
stranama.

I. Dar poziva
Najveca milost

(2) Bog odabire i zove sve: ,,U njemu
nas sebi izabra prije postanka svijeta
da budemo svetii bez mane pred
njim, u ljubavi“ (Ef 1, 4). NaSa svijest



i odgovornost pred tim darom, uz
njegovanje mladosti duSe, omogucit
¢e nam da suradujemo na
posvecivanju svijeta. U zajedniStvu
sa svima u Crkvi pokusajmo
velikodus$no odgovoriti na taj
posebni krs¢anski poziv za svakoga
od nas u Opusu Dei.

Pogledajmo na veliinu tog poziva
koji na$ put na ovom svijetu ispunja
dahom vjecnosti, usprkos nasim
ograniCenjima i pogreSkama, kao i
poteSko¢ama na koje nailazimo na
putu: ,unatoc¢ svemu®, kako bi rekao
nas Otac.

Sveti Josemaria je govorio o
»najvecoj milosti poziva“. Ne radi se
0 neCem trenutnom, nego o stalnoj
milosti: ,, To je novi pogled na Zivot...
kao da se u nama upalilo svjetlo“
Istovremeno to je i ,tajnoviti impuls,
vitalna snaga poput velike lavine”[1].
Ukratko, radi se o milosti koja
obuzima cCitav nas Zivot i djeluje kao



svjetlo i kao snaga. Svjetlo koje nam
omogucava da vidimo put i ono $to
Bog od nas trazi i snaga kako bismo
bili sposobni odgovoriti na poziv, reci
da i nastaviti put.

U jednom od svojih pisama nas Otac
piSe: “Sve $to je u pozivu vazno jest
milost BoZja, koja je i njegov uzrok te
velikodusnost svake osobe koju ta
milost pokrece”[2]. Gospodin uvijek
Zeli da naSa sloboda, zajedno s
miloSc¢u koja tu slobodu ne dokida,
vec ju usavrsuje, igra odlucujucu
ulogu u naSem odgovoru pa stoga i u
oblikovanju poziva. Ta sloboda u
vremenu prepoznavanja poziva
racuna i sa svjetlom koje dolazi od
savjeta onih koji taj savjet mogu i
trebaju dati.

Isti duh

(3) Svi u Djelu, svatko u svojim
osobnim okolnostima, imaju isti
poziv. Pozvani smo biti i €initi Opus



Dei istim duhom, istim apostolskim
poslanjem i istim sredstvima.

Svi imamo isti duh koji nas potice da
posvecujemo svakodnevni Zivot,
osobito rad. ,Nema na zemlji
plemenitog ljudskoga rada koji se ne
bi mogao poboZanstveniti, koji se ne
bi mogao posvetiti. Nema rada kojeg
ne bismo trebali posvetiti, u€initi
svetim i posvecujucim za sebe i
druge “[3]. Taj duh nas vodi ka tome
da trazimo zajedniStvo s Bogom u
svemu s ¢ime se susrecemo u svakom
trenutku Zivota. Stoga je
posvecivanje rada os oko koje se
okrece naSe traZenje svetosti,
poistovjecivanje s Isusom Kristom
kroz nas odgovor na milost.

To sa sobom donosi pozitivan pogled
na zemaljske stvarnosti koje nam je
Bog dao. Mi ljubimo ovaj svijet, ne
negirajuci da postoji i ono Sto se
protivi dobru u svijetu (usp. 1 Iv 2,
15). Njegove brige su i naSe brige i



iako nam njegove radosti obi¢no
olakSavaju da ga ljubimo, njegove
Zalosti nas moraju voditi to toga da
ga ljubimo jos viSe. Kakvu utjehu i
kakav osjecaj odgovornosti u nama
pobuduju ove rijeci svetoga Pavla:
»,Sve je vase, vi Kristovi, a Krist Bozji
(1 Kor 3, 22-23).

I ako je posvecivanje rada os za nasu
svetost, osjecaj bozanskog sinovstva
mora biti temelj. Sinovstvo koje nas
po posvecujucoj milosti ,uvodi“ u
boZanski Zivot Presvetoga Trojstva
kao djece OcCeve u Sinu po Duhu
Svetom. Po krsnoj milosti postali smo
djeca BoZja. Tom slobodnom
bozanskom odlukom prirodno
dostojanstvo Covjeka neusporedivo je
uzdignuto. Iako je grijeh unistio tu
veliCanstvenu stvarnost, otkupljenje
ju je jos veliCanstvenije povratilo
(vidi Missale Romanum, Ordo Missae)
sudjelujemo u bozanskom posinjenju
RijeCi“[4].



Buduci da je temelj, bozansko
sinovstvo oblikuje cijeli nas Zivot.
Omogucuje nam da molimo u
pouzdanju djece BoZje, da kroz Zivot
prolazimo mirno, razmisljamo i
odlucujemo slobodom djece BozZje, da
se s boli i patnjom nosimo s
vedrinom i da cijenimo lijepe stvari
kao BoZja djeca. Ukratko, boZzansko
sinovstvo je ,prisutno u svakoj misli,
zeljiiosjecaju“[S]. I nuzno postaje
bratstvo. ,Sam Duh susvjedok je s
nasim duhom da smo djeca

BoZja“ (Rim 8, 16). To svjedocCanstvo
je naSa sinovska ljubav prema
Bogu[6] koja sa sobom donosi
bratsku Jjubav. ,,Drugi piju s drugih
izvora. Za nas taj izvor ljudskoga
dostojanstva i bratstva nalazi se u
Evandelju Isusa Krista“[7].

Ukratko, srediste i korijen nasSega
duhovnoga Zivota jest Euharistijska
Zrtva. To je objektivan korijen, jer
»,kad god se na oltaru slavi Zrtva
kriza, kojom ,je Krist, nasa Pasha, bio



Zrtvovan“ (1 Kor, 5, 7), vrsi se djelo
naSeg otkupljenja [8].

No, je li naSem Zivotu Euharistija
uistinu subjektivno srediSte, ovisiio
nasem osobnom odgovoru na milost:
,Bori se kako bi u¢inio da Sveta
Oltarska Zrtva postane srediste i
izvor tvog unutarnjeg Zivota te tako
preobrazi Citav tvoj dan u ¢in
bogostovlja - produZenje Mise koju si
sluSao i priprava za narednu —
prelijevajuci se u strelovite molitvice,
posjet Presvetome, posvecivanju tvog
profesionalnog rada i obiteljskog
Zivota...“[9].

Iz euharistijskog srediSta naSeg
krséanskoga zivota nastaje i razvoj i
djelotvornost apostolskoga poslanja:
»AKo je Svetohraniste srediSte tvojih
misli i tvojih nadanja, kako li Ce,
sinko moj, biti obilni plodovi svetosti
1 apostolata!“[10].

Isto apostolsko poslanje



(4) Imamo isto apostolsko poslanje:
Svi smo jednako pozvani posvecivati
sebe i suradivati u poslanju Crkve u
krs¢anskom preoblikovanju svijeta, u
naSem slucaju zivec¢i duh Opusa Dei.
Poslanje Djela mozZe biti ispravno
shvaceno samo unutar velikog
poslanja Crkve u kojoj smo ,,svi
pozvani pruziti drugima jasno
svjedoCanstvo spasonosne ljubavi
Gospodina koji nam povrh nasih
nesavrsenosti pruza svoju blizinu,
svoju Rijec, svoju snagu i daje smisao
naSem zivotu“[11].

Samo u Crkvi, misticnom Tijelu
Kristovu, primamo snagu za
plodonosno sluzenje u suvremenom
svijetu. Stoga uz sve nase
ograniCenosti, dijelimo teznje, brige i
patnje Crkve u svakom vremenu i na
svakom mjestu. Svatko od nas moze
usvojiti stav svetoga Pavla: ,,Tko je
slab, a ja da ne budem slab? Tko se
sablaznjuje, a ja da ne izgaram?“ (2
Kor 11, 29).



(5) NaSe apostolsko poslanje ne
ograniCava se na odredene
aktivnosti, jer Jjubavlju Isusa Krista
sve mozZemo pretvoriti u krs¢ansko
sluZenje drugima. Svatko svojim
vlastitim Zivotom potpuno ostvaruje
poslanje Djela: u svojoj obitelji, na
svojem radnom mjestu, u drustvu
gdje zivi, medu svojim prijateljima i
poznanicima. Zato razumijemo
inzistiranje svetoga Josemarije da u
Djelu bude uvijek “najvaznija i
temeljna spontanost osobe, njezina
slobodna i odgovorna inicijativa,
vodena djelovanjem Duha, a ne
organizacijske strukture“[12]. Zato je
glavni apostolat u Djelu apostolat
povjerenja i prijateljstva kojeg svaki
pojedini osobno ostvaruje.

U svjetlu svega ovoga moZemo bolje
shvatiti na koji su nacin ,,svi
apostolski zadaci i sredstva koja
koristimo da bismo ih izvrsili onus et
honor, teret i Cast svih: numerarija,
pridruzenih i supernumerarija, a



takoder i suradnika“[13]. Apostolsko
poslanje ostvarujemo po opcinstvu
svetih, svi skupa, ma gdje bili. Stoga
obracajuci se svima u Crkvi, sveti
Josemaria podsjeca da ,,ukoliko
koristimo sredstva postat cemo sol,
svjetlo i kvasac svijeta, bit cemo
utjeha Bogu“[14].

Ista sredstva

(6) Krist je put za ostvarivanje naseg
poslanja. Za nasljedovanje Krista kao
ucenici i apostoli svi u Opusu Dei
imamo ista sredstva: iste norme i
obicaje krs¢anskoga Zivota i ista
sredstva duhovnog i doktrinalnog
obrazovanja. Zivimo ih razlicito,
prema osobnim okolnostima, ali u
osnovi ona ostaju ista.

Dobro je ne izgubiti iz vida da se radi
o0 sredstvima, ne o ciljevima, koja
nam po milosti BoZjoj omogucuju
rast u kontemplativnom Zivotu usred
ljudskih teznji, ojacani obiljem Zivota



u Kristu kojeg nam daju Sakramenti,
osobito Sveta Euharistija.

Te su poboznosti dio dijaloga ljubavi
koji obuhvaca cijeli nas zZivot i vodi
nas u osobni susret s Isusom
Kristom. To su trenuci u kojima nas
Bog Ceka kako bi svoj Zivot podijelio s
nasSim. Trud da ih ispunimo je nesto
Sto nas oslobada, jer ,,svetost ima
elasti¢nost gipkih misSica (...). Svetost
nije kartonski kruta: zna se smijati,
popustiti, ¢ekati. To je Zivot:
nadnaravni zZivot“[15].

Na taj nacin, pouzdajuci se u BoZje
milosrde, nastojat cemo Zivjeti uvijek
traZeci savrSenost lJjubavi prema
duhu koji nam je Bog dao. Biti svet
ne znaci Ciniti sve viSe stvari ili
ispunjati neke zadatke po mjerilima
koja smo sami sebi odredili. Put
svetosti, kako to objasnjava sveti
Pavao, sastoji se u odgovoru na
djelovanje Duha Svetoga sve dok se



Krist ne oblikuje u nama (usp. Gal 4,
19).

Jedinstvo i razlicitost

(7) Nas Otac je rad Djela vidio kao
»jedno jedino tkanje“, sastavljeno od
razliCitih nacina Zivljenja istog
poziva. Zato je inzistirao da u Djelu
ne bude razlicitih klasa, ¢lanova prve
i druge klase: niti zbog nacina na koji
netko Zivi svoj poziv, niti zbog vrste
profesionalnoga rada koji obavlja.
Kao u svim stvarima nadnaravnoga
karaktera, ono bitno se ne moze
prosuditi na ovoj zemlji, a to je kako
odgovaramo na ljubav Bozju.

Sveti Josemaria je to jedinstvo poziva
objasnio rijeCima da je ,,samo jedan
bozanski poziv, samo jedna duhovna
stvarnost koja se fleksibilno
prilagodava okolnostima svake osobe
i njezinom Zivotnom stanju. Isti
poziv podrazumijeva isto zalaganje,
u granicama koje razliCite situacije
prirodno namecu.“[16].



Prirodno je da se jedinstvo i
razliitost u Djelu odnosi i na ono Sto
se tiCe muskaraca i Zena: postoji
jedinstvo duha, apostolskog poslanja
i sredstava, ali 1 odvojenost
aktivnosti pogodnih za jedne
odnosno druge. Osim toga, u
zajednickim stvarima cijelog Djela,
postoji jedinstvo vodstva na
sredi$njoj i regionalnoj razini.
Upravljacka tijela muskaraca i Zena
imaju istu inicijativu i istu
odgovornost. U nekim bitnim
slucajevima koji su odredeni
zakonom, imaju istu nadleznost
prihvatiti ili odbaciti prijedlog
Prelata, odnosno Regionalnog vikara
u regijama.

Citavim svojim Zivotom

(8) Moglo bi izgledati da se jedni viSe
posvecuju poslanju Djela nego drugi.
Nije to tako. Svi Zive istim predanjem,
jer biti i ¢initi Opus Dei nije samo niti
vecéinom, suradivati u odredenim



zadacima ili u korporativnim
apostolskim aktivnostima. Na$ poziv
i odgovarajuce poslanje obuhvaca
cijeli nas Zivot, ne samo jedan njegov
dio. Citav na3 Zivot je prilika i
sredstvo za susret s Isusom Kristom i
za apostolat.

Sveti Josemaria je pisao da nas poziv
znaci ,,potpuni pozivni susret, jer bez
obzira na bracno stanje osobe, ona
Zivi potpuno predanje u radu i
vjernom ispunjanju duznosti svog
staleza, prema duhu Opusa Dei.
Stoga posvetiti se Bogu u Opusu Dei
ne ukljucuje odabrati neke
aktivnosti, ne znaci posvetiti vise ili
manje vremena naseg Zivota Cineci
neka dobra djela, a ne Cineci druga.
Opus Dei je ugraden u Citav na$
Zivot“[17]. Potpuni pozivni susret
koji obuhvaca cjelinu vlastitog zivota
potpunim predanjem, jer u svemu je
poziv Bozji da ga ljubimo i da
sluzimo drugima, ljubavlju koja je
unutarnja sloboda. Kao $to je govorio



don Alvaro, ,Djelo trazi veliku
elasti¢nost: minimum pravila zato jer
su potrebna kako slovo ne bi ugusilo
duh: Littera enim occidit, spiritus
autem vivificat (2 Kor 3, 6)“[18].

(9) Ovdje sam vas takoder htio
pozvati da obnovite svoju zahvalnost
Gospodinu za dar poziva. Radosna
zahvalnost, ne samo zbog ljepote
Djela, dok ga promatrate onakva
kakva ga je Bog htio u njegovoj
punini, nego takoder kada svako od
nas vidi kako ta ljepota postaje
sasvim prisutna u osobnom nacinu
kojim svaki vjernik Prelature zivi
jedan te isti poziv: kao numerariji (u
sluCaju Zena i kao numerarije
pomocnice), kao pridruZeni, kao
supernumerariji ili kao ¢lanovi
SveceniCkog DruStva Svetog Kriza.

U tom kontekstu Zelim naglasiti ono
Sto sam vam pisao prije nekoliko
mjeseci; iskustvo osobne slabosti, kao
ni slabosti drugih u usporedbi s



divnim horizontom koji pred nama
otvara krScanska vjera i duh Djela,
ne smije nam biti obeshrabrenje.
Pred razoCaranjem koje moze
prouzrociti nesrazmjer izmedu
ideala i jadne stvarnosti nasega
Zivota, imajmo sigurnost da svaki
dan moZemo ponovno poceti snagom
milosti Duha Svetoga[19].

II. Poziv u Djelu kao numerarija ili
numerarij

(10) ,,U srcu Djela numerariji,
pozvani na posebno poslanje
sluzZenja, znaju se podloziti pod noge
brace i sestara kako bi im put svetosti
ucinili ugodnim, kako bi se pobrinuli
za njih u svim potrebama duse i
tijela, kako bi im pomogli u njihovim
poteskocama i svojom predanom
Zrtvom svima omogucili plodan
apostolat“[20]. Na taj nac¢in
numerariji daju Zivot svojoj braci i
sestrama: njihov rad, ,dok odrZavaju
aktivnim i budnim duh sviju, donosi



kao posljedicu izvanrednu stvarnost
bratstva i jedinstva“[21].

Kod numerarija je poziv u Opus Dei
odreden darom apostolskog celibata i
potpunom raspolozivosSc¢u za zadace
formacije i apostolskih aktivnosti. Ta
raspolozivost, shvacena i Zivljena kao
posebno poslanje sluZzenja drugima,
potpomognuta je ¢injenicom da
numerariji u principu Zive u
centrima Djela. Ipak, okolnosti mogu
biti takve, da je bolje da tako ne
bude. To ne utjecCe niti na njihov
identitet niti na njihovo poslanje, jer
oni ¢e uvijek sluZiti svim ostalima
gdje god Zivjeli.

RaspoloZivo srce

(11) Raspolozivost numerarija za
sluzenje drugima sacinjena je od
autentic¢ne raspoloZivosti srca:
djelotvorna sloboda Zivljenja samo za
Boga, a po njemu i za druge,
sjedinjena s voljom da preuzmu
zadatke koji su u Djelu potrebni.



Za neke ta Ce raspolozivost znaciti
suradnju u zadacima obrazovanja i
apostolskih djelatnosti dok se
posvecuju i u svojem profesionalnom
radu prema svojim talentima,
obrazovanju i onome $to vole, kako
bi i tamo donijeli radost Evandelja.
Za druge Ce to biti zalaganje u
profesionalnom radu u
administraciji centara Djela ili u
zadacima obrazovanja, upravljanja,
vodstva ili suradnje u apostolskim
aktivnostima.

S druge strane raspoloZivost se ne
ograniCava na pasivan stav po kojem
¢inim ono Sto se od mene traZi, vec se
vidi u puninikada mislimo o tome
koje talente smo primili od Boga
kako bismo ih stavili na raspolaganje
za apostolsko poslanje. Sami ¢inimo
,prvi korak“ nudimo se preuzimajuci
inicijativu. Stoga raspoloZivost nije
nepokretnost, nego upravo suprotno,
uobicajena Zelja za kretanjem BoZjim
korakom.



Potrebno je shvatiti i Zivjeti punu
raspolozivost kao slobodu tako da
smo vezani iskljucivo ljubavlju
(odnosno nismo privezani nuznoscu
na posao,mjesto gdje Zivimo itd., dok
smo istovremeno dobro ukorijenjeni
tamo gdje se nalazimo). Ono Sto nas
oslobada nisu vanjske okolnosti,
nego ljubav koju nosimo u srcu.

Kao poseban izraz upravo tog
zadatka sluzenja nas Otac je
predvidio da djelatnost upravljanja u
Opusu Dei pripadne numerarijama i
numerarijima. Trebaju nam ljudi koji
Ce se posvetiti tom radu, jer to
odrZava Zivot cjeline. Ipak, bilo bi
pogresSno misliti da oni koji se
posvecuju tom zadatku vodenja ili
obrazovanja ,vise“ ¢ine Opus Dei. U
tom smislu don Javier je pisao u
jednom od svojih pisama: ,Nema
drugog rjeSenja nego da neke moje
kceri i sinovi smanje svoju
profesionalnu aktivnost pa ¢ak je i
potpuno ostave, barem na neko



vrijeme, kako bi se posvetili ili
pomogli svojoj braci i sestrama u
duhovnom Zivotu i vodili apostolsku
djelatnost“[22].

Na$ Otac na mnogo mjesta govori o
toj potpunoj unutarnjoj
raspolozivosti. Na primjer: ,sviimaju
bozanski poziv, ali numerariji se
trebaju direktno i neposredno
prikazati Gospodinu kao Zrtva
paljenica, predajuci svoje cijelo srce,
svoje aktivnosti bez ogranicenja,
svoju imovinu, svoju Cast“[23]. Radi
se upravo o tome da se slobodno
odustane od vlastitih aktivnosti, ma
kakve one bile i to bez ikakvih
ogranicCenja, kako bi se Djelo moglo
ostvariti. Naravno da ponekad
okolnosti objektivno mogu ograniciti
mogucnost preuzimanja odredenih
zadataka u odredeno vrijeme. Stoga
ponavljam da je ono Sto je vazno
njihova unutarnja spremnost na
potpunu raspolozivost za sluzenje



drugima iz ljubavi prema Isusu
Kristu.

Jedna grupa pribijena na KriZ

(12) Sjetimo se takoder i drugih rijeci
svetoga Josemarije: ,Na$ Gospodin ne
Zeli da njegovo Djelo bude nesto
puko prolazno. Zeli da bude
besmrtno, da u njemu bude jedna
grupa pribijena na Kriz. Sveti Kriz ce
nas uciniti izdrzljivima, uvijek s istim
duhom Evandelja koji Ce stvarati
apostolat akcije kao ukusan plod
molitve i Zrtve“[24]. Nas Otac ne
otkriva tko €ini tu grupu pribijenu na
Kriz, ali don Alvaro komentira ovaj
dio i kaZe kako se tu misli na razlicite
nacine zZivljenja poziva u Djelu. Zbog
konteksta smijemo misliti da se u
ovom slucaju to odnosi prije svega na
numerarije.

Na nekim drugim mjestima sveti
Josemaria se obraca svecenicima koji
su posebno pribijeni na Kriz.
Zapravo svi moramo biti pribijeni na



Kriz: 1 pridruZeni i supernumerariji,
jer tamo nalazimo Gospodina, kao
Sto kaZe nas Otac u rijecima koje
izrazavaju njegovo duboko osobno
iskustvo: ,Imati Kriz znaci
poistovjetiti se s Kristom, biti Krist 1
stoga biti dijete BoZje“[25].

Iako numerarijima, ljudski gledano,
mozda moZe biti teSko ostaviti svoje
zanimanje na neko vrijeme kako bi
se profesionalno posvetili drugom
tipu aktivnosti (administracija
centara Djela, upravljanje,
obrazovanje, vodstvo ili suradnja u
apostolskim aktivnostima) to je
plodan susret s KriZem, mjesto
dubokog poistovjecivanja s Kristom i
izvor Cesto velike i neocekivane
nadnaravne radosti.

(13) Kada molimo za primanje u
Djelo, razumijemo i slobodno
prihva¢amo - iz ljubavi! - taj stav
raspoloZivosti koji nam omogucava
da ,,uskoCimo“ u boZanski projekt. U



isto vrijeme, kao i sve u duhovnom
Zivotu, ucinkovito sazrijevanje naseg
predanja s vremenom raste. Rastemo
preko obrazovanja, unutarnjeg
zivota i kroz razlicita iskustva
predanja — male promjene planova,
zadataka i sl. — koja pripremaju nase
duse za velike promjene ukoliko
bude potrebno. Ako se radi o veéim
zadacima i promjenama, prirodno je
da voditelji uvijek prvo traze
miSljenja onih kojih se to tice. Iako
voditelji jednostavno upucuju na
poteskoce koje mogu uociti, oni u isto
vrijeme pokuSavaju sacuvati
spremnost da se ostane raspoloZiv za
ono Sto je potrebno, iz ljubavi prema
Bogu i duSama.

Presudno je da svaki pojedinac
uobicCajeno ima unutarnje
raspoloZenje predanja svojoj braci i
sestrama 1 tolikim drugim ljudima
koji oCekuju naSe krscansko sluZenje:
»Podignite oCi svoje i pogledajte



polja: vec se bjelasaju za zetvu (Iv 4,
35).

Taj stav je potpuno u skladu s
jednom zdravom profesionalnom
ambicijom i prirodnom i
odgovornom brigom za ekonomsko
uzdrzavanje i za uzdrzavanje
potreba nasSe nadnaravne obitelji.
RaspoloZivost za promjenu
profesionalnog rada, ako to Djelo
trazi, upravo kako bismo se posvetili
obrazovanju drugih, ide ruku pod
ruku s uvjerenjem muskaraca i Zena
koji Zele sudjelovati u izazovima
svijeta poput svih drugih ljudi, jer
njihovo je poslanje pomoci da se
svijet promijeni i dovede k Bogu. To
se takodermoze Ciniti i to vrlo
djelotvorno i sa pozicije upravljanja i
obrazovanja u Djelu.

Vi numerarije i numerariji zZivite dar
apostolskog celibata kao puninu

ljubavi u Kristu koja otvara duhovno
oCinstvo i majcéinstvo. Pozvani ste da



budete Zivo svjedoCanstvo potpunog
predanja Bogu posred svijeta, u
potpunoj raspoloZzivosti za sluZenje
svima: zaljubljeni u Isusa, u drugeiu
svijet. Primate poseban poziv da
Cuvate nadnaravnu obitelj i da se
brinete za svoju bracu i sestre.

Vas je horizont vrlo Sirok: svojim
predanim Zivotom, ponekad mozda
skrivenim i bez ljudskog sjaja,
svojom plodnosc¢u dosizete svaki
kutak svijeta.

III. Poziv u Djelo kao numerarija
pomocnica

(14) Vi numerarije pomocnice imate
posebnu ulogu sluZenja koju vrsite
stvarajucdi i odrzavajuci ambijent
krS¢anskog doma u centrima Djela.
Taj zadatak ostvarujete svojim
profesionalnim radom koji je u
vaSem slucaju Administracija. Kao
Sto znate, ne radi se samo o
izvrSavanju nekog niza materijalnih
zadataka koje na neki na¢in mozemo



I moramo Ciniti svi, nego se radi o
planiranju, organiziranju i
koordiniranju na taj nacin da
rezultat bude upravo dom gdje se svi
osjecaju kao kod kuce, prihvaceni,
potvrdeni, zaSticeni i ujedno
odgovorni. Taj zadatak, koji je
uostalom vazan za svaku ljudsku
osobu, ima posljedice na fizionomiju
1u duhovnost cijelog Djela, na svakog
pojedinog Clana. Vi Zene tako
postajete ,, nezaobilazan oslonac i
izvor duhovne snage za druge koji
vide veliku energiju“[26] vaSega
duha.

Prioritet osobe i obitelji

(15) Svojim radom brinete se i sluzite
naSem Zivotu u Djelu, a prioritet i
fokus vaseg zadatka postaje svaka
pojedina osoba. To je vrlo konkretan
izraz toga da je Djelo obitelj; istinska
obitelj, ne obitelj u u metaforickom
smislu. Sjecate se kako nam je nas
Otac Cesto govorio da su veze u Djelu



jace od krvnih veza, a to se odraZava
i na naSu osjecajnost i medusobnu
ljubav.

Sveti Josemaria je Cesto razmiSljao o
Cinjenici da Administracija obavlja
isti rad kojeg je obavljala BlaZzena
Djevica Marija. Stoga obiteljsko
ozracje Djela mora biti kao kopija,
nastavak onog ozracja koje je
postojalo (iako ga nismo vidjeli,
moZemo ga zamisliti) u domu u
Nazaretu.

Iako u razlicitim kulturama rad
Administracije u naSim centrima
razli¢ito nazivamo, vi numerarije
pomocnice ste u stvarnosti sestre,
majke, sastavni dio obitelji isto kao 1
Otac i ostala djeca. Zbog milosti koju
ste primile od Boga kako biste se
brinule za sve u Djelu, sveti
Josemaria je rekao da bi, da je to
mogao, bio numerarija pomoc¢nica.
Nazivao vas je svojim malim kcerima
jer ste zadnje dosle u Djelo, ne zbog



toga Sto ste manje, upravo suprotno,
posebno se pouzdavao u vasu zrelu i
cvrstu vjernost kako bi se veliki
planovi za Djelo ostvarili.

Iz svih sredina

(16) Divna je stvarnost Sto
numerarije pomocnice dolaze iz svih
sredina. Ponekad niste sigurne trazi
li Bog da budete numerarije ili
numerarije pomocnice. Jedna stvar
koju medu ostalim treba imati na
umu je vlastita sklonost ka zadacima
koji su viSe orijentirani na sluzenje i
paznju prema ljudima. Jasno je da
prepoznavanje u konacnici ovisi o
svakoj pojedinoj osobi uz smjernice
koje dobiva iz duhovnog vodstva i od
voditeljica.

U svakom slucaju je jasno da rad
Administracije ima veliko
dostojanstvo: dati i odrzavati toplinu
doma u obitelji. Osim toga, one koje
rade u Administraciji, ,preko tog
zanimanja, zato Sto je ono pravo i



plemenito, pozitivno utje¢u ne samo
na obitelj nego i na mnostvo
prijatelja i poznanika, na ljude s
kojima se na ovaj ili onaj nacin
povezuju, ispunjavajuci zadatak koji
je ponekad mnogo opseZniji nego
onaj drugih profesija. “[27].

Apostolat apostolata

(17) Sveti Josemaria je cijenio rad
Administracije do te mjere da ga je
smatrao apostolatom apostolata. Bez
njega Djelo ne bi moglo napredovati.

To je apostolat apostolata
prvenstveno zato Sto je vrlo izravan.
Ponavljam da on nije ograni¢en na
davanje nekih materijalnih usluga,
iako su one nuzne i vazne. Taj
zadatak, pretvoren u molitvu, prije
svega izravno utjecCe na ljudsko i
duhovno obrazovanje ljudi u centru
u kojem sluzi. Ambijent koji vi
stvarate obrazuje i to mnogo.



Vas dobro obavljen rad ustvari
materijalizira na$ duh i uc¢inkovito ga
komunicira djelima, opipljivo i
postojano. Stoga nastojite da rad kod
kuce bude Sto profesionalniji, kao Sto
svako moje dijete to nastoji u svojim
vlastitim zadacima. I kada se uzdigne
do granice posvecenog rada, svoju
profesionalnu kompetentnost
stavljate u sluzbu ljudima te ona
postaje ¢cimbenik humanizacije i
inspiracije za profesionalni rad svih.

Zatim, rad Administracije je apostolat
apostolata i zato Sto omogucuje
druge apostolate kao njihov Zivotni
sok 1 impuls, a osobito onoliko koliko
ga pokuSavate pretvoriti u razgovor s
Bogom. Sveti Josemaria je pisao:
,Kada radite u Administraciji,
sudjelujete u svim apostolatima i
suradujete u svakom radu kojeg
obavljamo. Napredovanje vaSeg rada
je potreban uvjet, najveci impuls za
Citavo Djelo, ako to radite s ljubavlju
prema Bogu“[28]. Jako je vidljivo



kada na pocetku apostolskog rada u
nekoj zemlji ili gradu joS nema
Administracije, kao i kada je ima,
Djelo postane Zivlje i dinamicnije.
Osim toga, logi¢no je da vi
numerarije pomocnice suradujete u
mnogim apostolskim aktivnostima,
onoliko koliko svaka pojedina moze.

Takoder kazemo da je Administracija
kraljeSnica Djela, jer podrzava citavo
tijelo koje inace ne bi moglo
uspravno stajati. To je, Bogu hvala,
istina i to je neSto Cega se uvijek
moramo sjecati i Sto moramo cijeniti.
Naravno da i vi ostale numerarije
koje radite u Administraciji takoder
saCinjavate tu kraljeSnicu i taj
apostolat apostolata.

Vi moje kéeri numerarije pomocnice
imate predivno poslanje: pretvoriti
ovaj svijet, danas pun individualizma
i ravnodus$nosti, u pravi dom. Vas
zadatak, ostvaren iz ljubavi, mozZe
sti¢i do svih sredina. Izgradujete



humaniji svijet 1 svijet koji je vise
bozanski, jer mu dajete dostojanstvo
svojim radom pretvorenim u
molitvu, svojom ljubavlju i
profesionalnoséu kojom se brinete za
ljude u njihovoj cjelovitosti.

IV. Poziv u Djelo kao pridruZena ili
pridruZeni

Prema vlastitim zna¢ajkama

(18) Vi pridruZeni ostvarujete Opus
Dei poglavito preko dubokog
osobnog apostolata u vaSem
profesionalnom i obiteljskom
ambijentu i suradujuci s
numerarijima na brizi o ostalim
vjernicima Djela. Svojim Zivotom
oCitujete potpunu slobodu koju ima
apostolska aktivnost svih krstenih,
vrsedi ju svom energijom srca u
celibatu. Zato vam je sveti Josemaria
mogao reci: ,Zavidim vam, vaSe
predanje Bogu je apsolutno i potpuno
kao i moje, ali vi mozZete dosegnuti
dalje“[29]. Sto je time htio re¢i? Htio



je reci da je kljucno biti usred svijeta,
njegovih aktivnosti, rada i obitelji
kako bi tamo Zivjeli kr$canski.

Vi se nalazite u vrlo razli¢itim
okolnostima i krecete se u
raznovrsnim profesionalnim
okruZenjima. Vas$ Zivot je otvoren
neogranic¢enom polju mogucénosti u
kojima se moze utjeloviti i Siriti duh
Opusa Dei. Zbog raznovrsnosti vasSeg
podrijetla, vi dolazite do cjeline
druStvenog tkiva i zato Sto ostajete
duZe na jednom mjestu omogucujete
da se na odredenom podrucju lakse
ukorijeni apostolat. Va$ nacin zivota
vam omogucava da kultivirate vrlo
razliite odnose i to vrlo stabilno: u
svojoj obitelji i svojoj profesiji, u
svom susjedstvu, gradu, velegradu ili
zemlji u kojoj Zivite. ,,Vi dosiZete
dalje®, kao Sto je rekao sveti
Josemaria, ne samo u Sirini vaSeg
apostolata, nego i njegovoj dubini, jer
u vlastitom Zivotu pokazujete Sto



znacl predanje Bogu usred svijeta
nepodijeljena srca.

Sada razumijemo zasto je nas Otac
htio da bude duplo viSe pridruZenih
od numerarija, jer jekljuan upravo
nas rad usred obi¢nih okolnosti, rad
koji pripada svakome od nas.

Ako netko razmislja o svom pozivu i
dvoumi se izmedu numerarija i
pridruZzenog, mozda mu trebamo
pojasniti da uvidi kako je pogresno
misliti da je biti numerarij nesto
bolje nego biti pridruzeni. To je vrlo
vazno u raspoznavanju poziva. Ima
slucajeva gdje je nacin kojim se
konkretizira poziv u Djelo ocigledan:
na primjer, oZenjen covjek moze biti
supernumerarij, ali ne pridruzeni ili
numerarij. No, ima i slu€ajeva koji
nisu tako o¢iti, a kona¢no
raspoznavanje mora uciniti doticna
osoba: on ili ona je ta koja osjeca Sto
Bog trazi bas od nje unutar jednog
zajednickog poziva. Logic¢no je i



razborito traZiti savjet u duhovnom
vodstvu, razgovarati s voditeljima
koji poznaju osobu i s njom zele
raspoznati volju BoZju.

Miomiris Kristov

(19) Odnoseci se konkretno na
pridruZene sveti Josemaria je pisao:
»Preko svoga rada u svim drustvenim
porama, na svim mjestima (ponekad
u korporativnim apostolatima), u
sobom posvuda medu svoje
suputnike nose miomiris Kristov i
trude se dati krScansko znacenje
drustvenim, profesionalnim,
ekonomskim i drugim pothvatima,
javnim i privatnim istog podrijetla i
druStvenog poloZaja. I sve to obi¢no
Cine bez potrebe da mijenjaju radno
mjesto ili mjesto stanovanja.“[30].
Sam sam c¢uo don Javiera kako
govori, iz u€enja svetoga Josemarije,
da vi pridruZzene i pridruzeni
posebno jasno ocitujete Sto je Opus



Dei, posvecivanjem svog
svakodnevnoga Zivota,
profesionalnog rada i obiteljskog
Zivota, bez da mijenjate svoje mjesto.

Vi pridruzeni ponekad radite u
korporativnim obrazovnim
ustanovama ili drugim apostolskim
aktivnostima. Ipak, to nije glavni
nacin na koji vi sudjelujete u
poslanju Djela, jer citavo je Djelo u
vasSim rukama. Ponekad je potrebno
da preuzmete te zadatke, ali vas je
glavni put posvecivanje
svakodnevnog Zivota, ophod
prijateljstva i povjerenja s ljudima i
kada je to prikladno pracenje vasih
prijatelja do sredstava obrazovanja
Djela svetoga Rafaela i svetoga
Gabrijela... Jednom rijec¢ju, Bog vas
zove da budete kvasac u tijestu.
Ponavljam da je za vas vazan vas
apostolski posao usred vasih
uobicajenih okolnosti i usred
profesionalnog rada koji ima svaki
od vas.



V. Svecenici Prelature

(20) Medu numerarijima i
pridruZenima nastaju pozivi za
svecenike u Djelu. Oni su u teoloskoj i
pravnoj stvarnosti Prelature jednako
bitni kao i laici. Taj poziv nije kruna
poziva u Djelo, nego nov nacin
Zivljenja istog poziva, uz ,vecu
obavezu od ostalih da srce postave na
tlo poput tepiha, kako bi njihova
braca i sestre hodali po
mekanom“[31].

Pored zadataka koje imaju u Crkvi
kao ministerijalni svecenici, koje se
temelji na Euharistiji, svecenici
Prelature se posvecuju poglavito po
ministerijalnom sluzenju ostalim
vjernicima i svecenickoj brizi za
njihove apostolske aktivnosti.
Konkretno, prema posebnom
pastoralnom poslanju Prelature,
brinu se prije svega o slavljenju
sakramenata Euharistije i Pokore, o
propovijedanju Rijeci BozZje, o



duhovnom vodstvu i 0 opseznom
zadatku doktrinalnog obrazovanja.

Cinjenica da svecenici Prelature Zive
duh Djela kao i svi ostali,
podrazumijeva i odredeni svecenicki
stil. Oni u svojoj sluzbi nuZzno
odraZavaju nijansu sekularnosti; vrlo
su paZzljivi u postivanju i poticanju
odgovornosti i inicijative vjernika
laika, djeluju na nadnaravan nacin
da bi Jjude priblizili Bogu, njeguju u
drugima slobodu duha koja je ljubav,
preuzimaju inicijativu kako bi
izgradili obilnu svecenicku
djelatnost. Prirodno je i da suraduju
u aktivnostima biskupije u kojoj Zive.

Na sluZzbu drugima

(21) Na pocetku jednog od svojih
pisama, upucenog upravo njegovim
sinovima sveéenicima, sveti
Josemaria je pisao: ,,Moji sinovi
svecenici, zaredeni ste kako biste
sluzili. Dozvolite mi da zapo¢nem
podsjecanjem da je vaSa svecenicka



sluzba, poslanje sluZenja. Buduci da
vas dobro poznajem, znam da ta rijec
»SluZenje“ izraZava sve Sto vi Zelite i
sve Sto jeste. Ta vaSa dobra i iskrena
Zelja da zauvijek budete zaposleni
Cinjenjem dobra drugima, bas kao i
vasa braca 1 sestre, za mene je izvor
ponosa i utjehe i stoga mogu reci da
ste vi gaudium meum, et corona mea
(Fil 4, 1); moja radost i moja
kruna“[32].

Kao svecenike duh sluzenja vas
pokrece da se osjecate samo kao
jedan brat viSe medu ostalom
bracom i da to u praksi budete,
svjesni da u Djelu postoji ,,samo
jedna klasa, iako sastavljena od
klerika i laika“[33]. U isto vrijeme
svojim primjerom i svojom rijecju,
nastojte biti poput budilice koja budi
zelju za svetoS¢u u drugima kao 1
sredstvo jedinstva u Djelu. Iako ste
uvijek svima blizu, pokusajte
zadrZati prikladan ljudski stav,



svecCenicCku ozbiljnost u nastupu,
razgovorima itd.

Djeco moja, ako je sveti Josemaria
govorio svima da ,trebamo govoriti o
Kristu, a ne o sebi“[34], vi svecenici
se posebno trebate truditi da ne
budete vi ti koji blistaju 1 koji imaju
glavnu ulogu, nastojeci da glavna
uloga i sjaj vaSegzivota pripadne
onima koji su Kristovi i da uvijek
blistaju vaSe sestre i braca. Vi to jako
dobro znate i ve¢ pokusSavate tako
Zivjeti, a da biste to postigli imate
posebnu potrebu za sjedinjenjem s
Bogom, molitvom i radosnom Zrtvom
u jedinstvu Zivota.

VI. O apostolskom celibatu
numerarija i pridruZenih

(22) Poziv u Djelo numerarija i
pridruZenih sa sobom donosi
apostolski celibat. On je dar Bozji i
odgovor na taj dar kroz odnos ljubavi
prema Ljubavi. ,Imajte uvijek na
umu da je Ljubav - Ljubav svih



ljubavi - razlog naseg celibata“[35].
Stoga celibat ne treba promatrati
samo niti uglavnom, kao
funkcionalan izbor: kao nesto Sto
nam omogucava da se viSe
posvetimo zadacima u Djelu ili da
idemo od mjesta do mjesta. Istina je
da celibat to omogucava ili olaksava,
ali njegov temeljni motiv je to Sto je
on poseban dar koji nas poistovjecuje
sa zivotom Kristovim. ,,Celibat mora
biti svjedoCanstvo vjere: vjera u Boga
postaje opipljiva u tom obliku Zivota
koji mozZe imati smisla samo po Bogu.
Temeljiti Zivot na tome, odricuci se
braka i obitelji, znaci prihvatiti i
kusati Boga kao stvarnost kako
bismo ga donijeti drugima“[36].

Apostolski celibat nas ne odvaja od
drugih. No, buduci da on znaci
obvezivanje Bogu nepodijeljena srca,
on se mora primjecivati tijekom
naSeg posvecenog Zivota, jednako
kao i kod osobe u braku koja se ne
moZe ponasati kao da se nije



obvezala na vjernost svom bracnom
drugu.

Kada poziv Zivimo radikalno
ponekad se sudaramo sa mjerilima
svijeta. I ovdje mozemo primijeniti
one opcenitije rijeCi svetoga
Josemarije: ,, Kad se moj Zivot sudari
s tom opoganjenom ili poganskom
sredinom, nece li moja prirodnost
izgledati namjeStena?“ pitas me.
Odgovaram ti: Bez sumnje, tvoj Ce se
Zivot sudariti sa Zivotom drugih, a
kontrast koji Ce se pri tome opaziti,
buducdi da Ce tvoja djela svjedociti
tvoju vjeru, upravo je ona prirodnost
koju oCekujem od tebe.“[37].

Obnovimo uvijek iznova nase
uvjerenje da je dar apostolskog
celibata osobit znak bozZje ljubavi,
poziv za odredeno poistovjecivanje s
Isusom Kristom, koje sobom nosi i
vecu sposobnost da volimo svakog,
Cak i samo ljudski, no iznad svega
nadnaravno. Stoga celibat, u



odricanju od fizickog oCinstva ili
majcinstva, omogucuje puno vece
duhovno majcinstvo ili ocinstvo. Bilo
kako bilo, oni koji Boga viSe vole, bili
oni u celibatu ili braku, zapravo ce se
viSe poistovjetiti s Kristom, jer je i
brak ,boZanski put na zemlji“[38].

VII. Poziv u Djelo kao
supernumerarija i supernumerarij

Velika milost BoZja

(23) Najvedi dio vjernika Opusa Dei
saCinjavate vi supernumerariji koji
nastojite posvecivati sve dimenzije
svog Zivota, a na poseban nacin
bracni i obiteljski Zivot, jer obiCno ste
vi osobe u braku. Godine 1947. sveti
Josemaria je ovako pisao svojoj djeci
u Spanjolskoj, odgovarajuci na neka
razmiSljanja koja je primio u vezi
supernumerarija: ,,Citao sam tvoje
biljeske o supernumerarijima. (...)
Slijedeceg tjedna Cu ti ih vratiti uz
nekoliko komentara. U svakom
slucaju, vec sada mogu reci da ne



mozemo izgubiti iz vida da se ne radi
0 upisu neke gospode u odredeni
savez (...). Biti supernumerarij je
velika milost BoZja!“[39]. Bog je taj
koji daje milost: ,,veliku milost“, kaze
sveti Josemaria: milost poziva u
Djelo. Za supernumerarije taj poziv
je posebna pomo¢ da putuju vlastitim
putem svetosti: obiljeZenim
krStenjem i u vecini slucajeva
primanjem Sakramenta braka i
osnivanjem obitelji.

Poziv pretpostavlja odabir i kao Sto
sam vec pisao, usmjeren je ka
poslanju: biti i ¢initi Opus Deiu
Crkvi. U Instrukciji za Djelo svetoga
Gabrijela, imajuci supernumerarije
na umu, sveti Josemaria pise: ,,Vidim
taj veliki tim muSkaraca i Zena u
akciji (...). Svaki pojedini, svjestan da
ga je Bog izabrao kako bi postigao
osobnu svetost usred svijeta upravo
na mjestu gdje jest, sa cvrstom i
prosvijecenom poboZnoS$cu, tezi
radosno ispuniti duznost svakog



trenutka, iako to zahtijeva trud.[40].
Stoga nikada nemojmo na poziv
gledati kao na skup zahtjeva i
obaveza (iako ih naravno ima), nego
prije svega kao na izbor Bozji, kao na
veliki BoZji dar.

Horizont koji daje smisao vasem
poslanju je biti ,kvasac koji ljude
poboZanstvenjuje, a to ih ujedno ¢ini
1istinski humanima. “[41]. Kao
Akvila i Priscila, koji su prihvatili
svetoga Pavla u Korintu (usp. Dj 18,
2) 1 koji su bili ti koji su navijestili
Evandelje Apolonu i mnogim
drugima (usp. Dj 18, 26; Rim 16, 3;
Kor 16, 19) kao i mnogi prvi krScani
koji su vodili normalan Zivot poput
njihovih suvremenika, a istovremeno
su bili sol zemlje i svjetlo svijeta koji
je bio u tami.

L,Supernumerariji dolaze iz niza
razlicitih drustvenih slojeva,
profesija i zanimanja. Moja djeca
posvecuju sve vrste okolnosti i



situacija, muskarci i Zene koji se
unutar svog Zivotnog stanja i svoje
situacije u svijetu posvecuju trazeci
krs¢ansku savrSenost ,puninom
poziva“[42]. Vidite kako nas Otac
ustrajava na ,,punini poziva“.Glede
razlicitosti, to jasno proizlazi iz
Cinjenice da je Djelo put posvecivanja
1 apostolata u svakodnevnom Zivotu
koji dopusta razliCitost svega Sto je
casno i Jjudsko.

Brak i obitelj

(24) Poziv u Djelo kao
supernumerarij prvenstveno se
razvija u okruzju obitelji. ,,Vas prvi
apostolat je kod kuce“[43]. Sveti
Josemaria je sanjao o tome da
domovi supernumerarija budu
»Svijetli i radosni, centri Sirenja
Evandelja i njegove poruke“[44]. To
je nasljedstvo koje ostavljate drustvu.
Zato vam je 1 pisao: ,Obrazovanje
koje vam pruza Opus Dei dovodi vas
do toga da cijenite ljepotu obitelji,



nadnaravni rad potreban da se stvori
dom i izvor posvecivanja koji se
skriva u vasSim bra¢nim
duzZnostima“[45].

Osim toga pozvani ste pozitivno
utjecati na druge obitelji: osobito
pomazuci da njihov obiteljski zivot
bude viSe krs¢anski i pripremajuci
mlade za brak kako bi mnogi mladi
imali Zelju i mogucnost da stvore
druge krscanske domove iz kojih ce
niknuti i brojni pozivi za apostolski
celibat koje Bog zeli.

Takoder i vi samci i obudovljeni i
naravno brakovi bez djece, moZete
Svoj prvi apostolat vidjeti u obitelji,
jer uvijek Cete imati, na jedan ili
drugi nacin, obiteljski ambijent kojeg
treba njegovati.

Krs¢anski utjecaj u vlastitoj okolini

(25) Sveti Josemaria je u vama vidio
veliku mobilizaciju krS¢ana koji u
svom radu i u svojoj drustvenoj



okolini zrace ljubav Kristovu,
poglavito preko svog apostolata
prijateljstva 1 povjerenja. I dok tako
djelujete takoder doprinosite
poboljSanju drustvenih struktura,
Cineci ih humanijima i prikladnijima
za Zivot djece BoZje, aktivno
sudjelujuci u rjeSenju problema
nasega vremena. ,,vVas je apostolat
najdjelotvorniji kada se trudite
profesije, institucije i ljudske
strukture u kojima se krecete i radite
usmjeriti na krs¢anski nacin.“[46].

Stoga je jasno je da se poziv
supernumerarija i poslanje koje iz
toga slijedi ne ogranicava na Zivljenje
nekih poboZnih praksi,
prisustvovanje nekim sredstvima
obrazovanja i sudjelovanje u nekim
apostolskim aktivnostima, nego on
obuhvaca Citav vas Zivot, jer sve u
vaSem Zivotu moZe biti susret s
Bogom i neka vrsta apostolata. Ciniti
Opus Dei je Ciniti ga u vlastitom
Zivotu i po opcinstvu svetih



suradivati da se ostvari po ¢itavom
svijetu ili kako nas je na$ Utemeljitel]
slikovito podsjecao da ¢inimo Opus
Dei tako da svaki od nas bude Opus
Dei.

Kada osjecate Djelo kao nesSto svoje,
postajete zainteresirani da se
obrazujete, da nosite Krista drugima
i da date razlog svoje vjere. Ustvari,
»,obrazovanje koje vam daje Opus Dei
je fleksibilno: prilagoduje se vasoj
osobnoj i drustvenoj situaciji kao
rukavica ruci. (...) Iako imamo samo
jedan duh i jedan skup asketskih
sredstava, ona mogu i trebaju postati
stvarnost u svakoj pojedinoj situaciji,
bez krutosti. “[47].

Fleksibilnost koja izbjegava krutost
ne znaci da su zahtjevi za herojskim 1
radikalnim nasljedovanjem Krista
manji za supernumerarije. Stoga se
ne trebamo toliko usredotociti na
razliCitost okolnosti ve¢ na samu bit
onoga Sto je u tim okolnostima poziv



BoZji, poslanje koje vam je Bog dao. U
svakoj situaciji radi se o tome da
budemo uz Krista, da ljubimo Krista,
da radimo s Kristom i da Ga nosimo
svugdje.

Kada je sveti Josemaria pisao da se
Lsupernumerariji posvecuju
parcijalno u sluZenju Djelu“[48],
mislio je na vaSu stvarnu
raspolozivost za odredene apostolske
poduhvate, a ne na djelomicno
ostvarivanje Djela, jer ponavljam jo$
jedanput taj se zadatak ostvaruje
Citavim Zivotom. Na$ Otac je stoga
dok je govorio o apostolskom
poslanju supernumerarija napisao i
slijedece: ,Nije to povremeni i
slucajan apostolat, nego uobicajen i
ucinjen po pozivu tako da postaje
Zivotni ideal“[49].

Bog raCuna na vas da se spontano i
sa inicijativom Sirite kako biste
radost Evandelja donijeli svim
vrstama ljudi. ,,U vaSem apostolskom



djelovanju morate imati inicijativu, u
Sirokim granicama naSeg duha, kako
biste na svakom mjestu, u svakoj
sredini i u svako vrijeme pronasli
aktivnosti koje najbolje odgovaraju
datim okolnostima“[50].

To je veliko poslanje mojih kéeri i
sinova supernumerarija, poslanje
koje nema granica: ,Neka ne bude ni
jednog sela gdje poneki
supernumerarij ne zraci nasim
duhom“[51].

VII. Poziv u Djelo kao pridruZeni ili
supernumerarij Sve¢enickog
Drustva Svetoga KriZa

(26) ,,Vi ste dio Opusa Dei koliko i ja“,
rekao je sveti Josemaria svecenicima
i dakonima, pridruZenim i
supernumerarijima Svecenickog
Drustva Svetoga KrizZa koji nisu
inkardinirani u Prelaturu.

Jasno je da poziv na svetost usred
svijeta ukljucuje i sekularne



svecenike inkardinirane u njihove
biskupije. Poziv u Djelo je isti:
bozanski poziv za trazenje svetosti i
apostolata u osobnim okolnostima iu
ispunjavanju vlastitih duznosti
pojedinca, u istom duhu 1 istim
asketskim sredstvima, ¢ineci dio
obitelji Opusa Dei.

Jasno je da je pravni nacin
pripadanja Djelu razlicit za vjernike
Prelature i za ¢lanove Drustva Svetog
Kriza koji nisu inkardinirani u
Prelaturu. Ipak razli¢itost pravne
veze (jurisdikcija i organizacija) ni na
koji nacin ne umanjuje Cinjenicu da
je poziv isti; traZiti svetost u istom
duhu i istim sredstvima Opusa Dei.

Ta pravna razlicitost vam omogucuje
da dobijete poziv u Djelo bez
promjene mjesta, jer vi ostajete
inkardinirani u svoje biskupije bez
ikakve promjene odnosa s vasim
biskupom i ostalim svecenicima.
Prikladna sredstva jacaju i pomazu



vaSem pozivu da vjerno i
velikodu$no ispunjavate svoje
sveceniCke obveze i zadatke te viSe
zavolite svoj put svetosti. Osim toga,
Vi se posebno brinete za napredak
svecenicCkih poziva i pozvani ste biti
kvasac jedinstva s biskupima i
bratstva unutar prezbiterata vase
biskupije.

Kako vas je u tom smislu hrabrio nas
Otac! ,,Nastojite pratiti jedni druge,
Cak i materijalno. Imajte srce od
mesa, jer srce kojim ljubimo Isusa i
Oca 1 Duha Svetoga je srce od mesa.
Ako vidite da neki vas brat ima
teSkoca idite, podite k njemu, ne
Cekajte da vas zove!“[52]

Trebamo se radovati dok
razmisljamo o tome da posvecivanje
rada (koje je os naSeg duhovnog
Zivota) za Clanove Svecenickog
Drustva Svetoga KriZa u osnovi znaci
posvecivanje njihove svecenicke
aktivnosti. U svojim glavnim



aspektima to je vec¢ objektivno sveta
aktivnost; ali ujedno kao i svaki rad,
moZe biti i sredstvo osobnog
posvecenja i apostolata.

KKk

(27) PribliZava se stota godiSnjica 2.
listopada 1928.g. kada je Bog svetom
Josemariji pokazao Opus Dei. Od tada
je u svijetu iu Crkvi, a stoga i u Djelu
bilo, a 1 dalje ima toliko radosti i
toliko zalosti.

27.0Zujka 1975.g. dok je imao
razmatranje nas Otac se prisjetio
relativno kratke povijesti Opusa Dei:
“Nepregledna panorama: toliko boli,
toliko radosti. A sada, sve je radosti,
sve je radost... Jer smo iskusili istinu
da je bol ¢eki¢ umjetnika koji od
svakoga od nas, od te bezobli¢ne
mase, Zeli naciniti raspelo, Krista,
alter Christus koji moramo biti.
Gospodine, hvala ti na svemu. Mnogo
hvala!”[53].



Ljepota krscanskoga poziva, onako
kako ga je Gospodin odredio za
svakog od nas u Djelu, mora nas
ispuniti radoScu: s jedne strane
zdravom ljudskom radoscu pred
tolikim dobrim ljudima i dobrim
stvarima, a s druge strane tom
osobitom nadnaravnom radoScu koja
kako je tvrdio na$ Otac, ima “korijene
u obliku Kriza”. RadoSc¢u nas ispunja
znati (razmotrimo to jo$ jednom) da
¢e nas “sveti KriZ uciniti ustrajnima,
uvijek u duhu Evandelja koje stvara
apostolat akcije kao ukusan plod
molitve 1 Zrtve”[54].

Molimo Presvetu Djevicu neka nas
blagoslovi i neka nas kao Majka
podsjeti da svi imamo Djelo u svojim
rukama. Stoga ako slijedimo volju
BoZju i odgovaramo na njegovu
milost, prica koja je zapocela 2.
listopada 1928.g. Ce se nastaviti,
usprkos nasim slabostima i naSim
pogreskama, do kraja vremena.
Nastavit cemo radosno raditi



nastojeci staviti Krista na vrhunac
svih ljudskih djelatnosti, na slavu
BoZju.

Sa svom ljubavlju vas blagoslivlja
Vas Otac
Fernando

Rim, 28. listopada, 2020.

[1] Pismo 9.1.1932., br. 9.

[2] Pismo 12.12.1952., br. 35.
[3] Pismo 31.5.1954., br. 17.
[4] Pismo 19.3.1967., br. 93.
[5] Prijatelji BoZji, br. 146.

[6] Usp. Sveti Toma Akvinski,
Komentar o Poslanici Rimljanima,
pog. 8, lek. 3.



[7] Franjo, Enc. Fratelli tutti, br. 277.

[8] II. vatikanski sabor, Konst. Lumen
gentium, br. 3.

[9] Kovacnica, br. 69.
[10] Isto, br. 835.

[11] Franjo, EX. Ap. Evangelii
gaudium, br. 121.

[12] Razgovorti, br. 19.

[13] Pismo 31.5.1954., br. 34.
[14] Susret s Kristom, br. 74.
[15] Kovacnica, br. 156.

[16] Pismo 24.12.1951., br. 137.
[17] Pismo 25.1.1961., br. 11.

[18] BlaZeni Alvaro del Portillo,
biljeska 135 Instrukcije o djelu
svetoga Mihaela.

[19] Usp. Poruka, 20.7.2020.



[20] Pismo 29.9.1957., br. 8.
[21] Isto, br. 76.

[22] Javier Echevarria, Pastoralno
pismo, 28.11.1995., br. 16.

[23] Instrukcija za djelatnost svetoga
Gabrijela, br. 113.

[24] Instrukcija o nadnaravnom duhu
Djela, br. 28.

[25] Razmatranje, 28.4.1963.

[26] Sveti Ivan Pavao II., Apostolsko
pismo Mulieris dignitatem, br. 30.

[27] Razgovorti, br. 88.

[28] Pismo 29.7.1965., br. 11.
[29] DruZenje, 15.9.1962.
[30] Pismo 29.9.1957., br. 13.
[31] Pismo 8.8.1956., br. 7.

[32] Isto, br. 1.



[33] Isto, br. 5.
[34] Susret s Kristom, br. 163.

[35] Instrukcija za Djelo svetoga
Mihaela, br. 84.

[36] Benedikt XVI., Govor, 22.12.2006.
[37] Put, br. 380.
[38] Razgovorti, br. 92.

[39] Pismo generalnom vije¢u Opusa
Dei, 18.12.1947.

[40] Instrukcija za djelo svetoga
Gabrijela, br. 9.

[41] Pismo 9.1.1959., br. 7.
[42] Isto, br. 10.

[43] Isto, br. 53.

[44] Susret s Kristom, br. 30.

[45] Pismo 9.1.1959., br. 53.



[46] Isto, br. 17.
[47] Isto, br. 33.

[48] Instrukcija za djelo svetoga
Gabrijela, br. 23.

[49] Isto, br. 15.
[50] Pismo 24.10.1942., br. 46.
[51] Pismo 9.1.1959., br. 13.

[52] BiljeSke s obiteljskog skupa sa
svecenicima, 26.10.1972., u
generalnom Arhivu Prelature, sekcija
P04 1972, 11, str. 767.

[53] Rijeci iz njegova propovijedanja,
u generalnom Arhivu Prelature,
sekcija P01 1975., str. 809.

[54] Instrukcija o nadnaravnom duhu
Djela, br. 28.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/prelatovo-pismo-28-
listopada-2020/ (27.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-28-listopada-2020/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-28-listopada-2020/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-28-listopada-2020/

	Prelatovo pismo (28. listopada 2020.)

