opusdei.org

Prelatovo pismo (10.
veljace 2024.)

U ovom novom pastoralnom
pismu, prelat Opusa Dei nudi
neka razmiSljanja o kreposti
poslusnosti, u svjetlu krS¢anske
poruke i poziva u Djelo.

10.02.2024.

Predragi! Neka mi Isus ¢uva moje
kceri i sinove!

1. Prije nekoliko godina napisao sam
vam pismo posveceno slobodi. Svi
¢emo mi pokusSati razmatrati o
njemu i unijeti ga u svoj svakodnevni



zivot. Tada sam vas podsjetio da smo
pozvani Ciniti stvari iz ljubavi, a ne
samo iz obveze. Zelimo izbliza
slijediti naSega Gospodina,
ispunjavajuci njegovu volju,
potaknuti Zeljom da odgovorimo na
njegovu ljubav. Sada vam piSem o
poslusnosti, koja se na prvi pogled
moZe uciniti kao vrlina suprotna
slobodi. Ipak, vrlo dobro znamo da
je, u stvarnosti, prava poslusnost
posljedica slobode. Stovise, suprotno
onome Sto bismo mogli oCekivati s
Cisto ljudskog gledista, krScanska
poslusnost vodi do sve vece slobode.

Prije nekoliko desetljeca, veliki
intelektualac koji je pomno
proucavao djela svetog Josemarije
ukazao je na vazan doprinos naseg
utemeljitelja, naime na ¢injenicu
naglasavanja da u krscanskom Zivotu
sloboda ima odredenu prednost nad
poslusnoscu.[1] SluSamo jer nam se
"da" vrsiti BoZju volju, jer je to
najdublja Zelja naSe duse. Zapravo,



poslusnost bez slobode nije dostojna
ljudske osobe, pa tako ni sina ili kceri
Bozje.

Ljubav je, kao Sto dobro znamo, puno
viSe od puke prolazne sklonosti nasih
osjecaja. Ljubav podrazumijeva
spremnost dati Zivot za nekoga (usp.
Iv 15,13). Stoga je jedna od njezinih
najdubljih manifestacija
poistovjecivanje nase volje s voljom
osobe koju volimo: ,Zelim $to ti Zelis,
Zelim jer ti to Zelis, Zelim kako ti
Zeli§, Zelim kad ti ZeliS.” [2]

2. Svi smo mi ¢esto razmatrali, viSe ili
manje, Bozji plan ljubavi za svijet.
Ovaj plan ukljucuje stvaranje kao i
nadnaravno uzdizanje, iz Ciste
ljubavi, da podijeli srecu Presvetog
Trojstva sa svakim muskarcem i
Zenom, i da nam da Zivot koji
ispunjava svaku CeZnju naSeg srca.
Ali od samog pocetka, grijeh se
takoder osjecao u svijetu, grijeh



naSih praroditelja, koji je u osnovi
bio ¢in neposluha.

Ipak, nikada se ne bismo trebali
umoriti od razmatranja sa
zahvalnoSc¢u da nas Bog nije htio
prepustiti nasoj sudbini. U odluci
najslobodnije moguce ljubavi, koju
ne mozemo razumjeti jer nadilazi
nas slab razum, poslao je svoga
Jedinorodenca da nam vrati svoje
prijateljstvo. Kada Isus umire na
krizu za cijelo ¢ovjeCanstvo — za vas i
za mene — daje svoj Zivot u ¢inu pune
poslusnosti volji svoga Oca. Sloboda i
poslusnost usko su isprepleteni u
prici o spasenju. Zalosne posljedice
ljudske neposlusnosti otkupljene su
Kristovom poslusnos$c¢u. Njegova nam
milost daje mogucnost Zivljenja u
slobodi djece Bozje.

3. Na ovim stranicama Zelio bih vas
pozvati da sa mnom razmatrate o
nekim aspektima kreposti
poslusnosti, koja je tako srediSnja za



otajstva nase vjere, a u isto vrijeme
tako prisutna u Zivotu svake osobe.
Potreba za poslusnoscu dio je
ljudskog Zivota na viSe razina, buduci
da postoje obvezni zakoni i pravila:
od sadrZaja prirodnog zakona do
zakona gradanskog suzivota; od
poslusnosti koju djeca duguju
roditeljima do poslusnosti onih koji
su dobrovoljno preuzeli ozbiljnu
obvezu prema drugim osobama ili
institucijama. U analognom smislu,
Cinjenica da osoba slijedi svoju
savjest takoder se moZe promatrati
kao poslusSnost. A u jos Sirem smislu,
slijediti odredene duhovne savjete
takoder se moze nazvati
poslusnoscu.

Buduci da smo potpuno uronjeni u
danas$nju kulturu, svi shva¢amo da
se poslusnost rijetko smatra necim
pozitivnim. Umjesto toga, na nju se
gleda kao na ponekad neizbjeznu
nuznost, koju se pokuSava izbjeci Sto
je viSe moguce, buduci da se ¢ini



suprotno velikoj vrijednosti slobode.
Osim toga, u nerijetkim sredinama
postoji kriza autoriteta, ali i videnje
svake podloZnosti kao neceg
negativnog, kao neizbjeZzne iznimke
sposobnosti prosudivanja i
odlucivanja. Tako, primjerice,
danasnja pojacana osjetljivost na
svaku vrstu zloporabe moci, iako
sama po sebi vrlo pozitivna i nuZna,
ponekad moze nepravedno dovesti u
pitanje sve oblike vlasti. U stvarnosti,
postoji urodena sklonost
neposlusnosti, koja je nasljede
istoCnog grijeha kada je ,,Covjek,
kuSan od davla, dopustio da njegovo
pouzdanje u njegova Stvoritelja umre
u njegovom srcu (usp. Post 3,1-11) i,
zlorabeci svoju slobodu, oglusio se o
BoZju zapovijed.”[3]

Da bismo razumjeli najvisu
vrijednost poslusnosti i njezinu
egzistencijalnu povezanost sa
slobodom, moramo se uzdic¢i iznad
ovih potrebnih razina poslusnosti u



ljudskom drustvu i kontemplirati
Isusa Krista. To je joS jedan aspekt
njegove srediSnje vaznosti koji mora
biti cilj naSeg Zivota: da Krist vlada u
nasim srcima i upravlja cjelokupnim
nasim postojanjem.

,Naucimo od Isusa zivjeti posluSnost.
Htio je Evandelistu staviti pod pero
taj prekrasan zivotopis koji na
latinskom ima samo tri rijeci: erat
subditus illis (Lk 2,51): bio im je
poslusan. Vidite kako je posluSnost
nuzna za dijete BoZje! Sam Bog je
dosSao poslusati dva stvorenja, vrlo
savrSena stvorenja, ali ipak
stvorenja: Svetu Mariju — vecu od nje
je samo Bog —1i svetog Josipa. I Isus ih
poslusa.”[4] Sin BoZji Zelio je biti
potpuni Covjek i, kao svaki dobar sin,
poslusati Mariju i Josipa, jer je znao
da je time posluSan Bogu Ocu. I ta je
poslusnost obiljezila cijeli njegov
Zivot na zemlji, sve do njegove
poslusnosti na kriZu (usp. Fil 2,8).



Pokoravanje Bogu

4. U strogom smislu samo je Bog
vrijedan poslusnosti uvijekiu
svakom trenutku, jer On jedini u
potpunosti poznaje put koji svakoga
od nas vodi do srece. ,,Ako budes
slusSao glas Jahve, Boga svoga, i pazio
da vrsis sve njegove zapovijedi koje ti
danas naredujem, Jahve, Bog tvoj,
uzdignut Ce te iznad svih naroda na
zemlji“ (usp. Pnz 28,1). Mojsije zatim
opisuje sve blagoslove koje Ce
njihova poslusnost donijeti ljudima.

Na neki nacin, sva biblijska objava je
pedagogija koja vodi do
najinteligentnije i najslobodnije
poslusnosti. To je posluSnost koja nas
vodi do potpunog postignuca onoga
Sto uistinu jesmo, poistovjecujuci
svoju volju s Bozjom u bezuvjetnom
da. Stoga, preko proroka i unatoc
brojnim izdajama od strane njegova
naroda, Bog im nastavlja govoriti:
»Slusajte glas moj, ija ¢u vam biti



Bog, a vi Cete biti moj narod; i idi
svim putem Kkoji ti zapovijedam da ti
dobro bude” (Jr 7,23). Nasi mali
planovi postaju veliki kada su
integrirani u Njegove; stvari nikad
nisu bolje za nas nego kada hodamo
BoZjim putovima.

Krist nam se pokazuje kao poslusan
sin. Poslu$an, prije svega Mariji i
Josipu, rodbini i vlasti. Ali prije svega
poslusni Bogu Ocu. Isus svoju hranu
nalazi u vrSenju Oceve volje: ,Jelo je
moje vrsiti volju onoga koji me posla
i izvrsiti djelo njegovo” (Iv 4,34). Cak
1 u svojim najtezim trenucima, Sin
¢ini OCevu volju svojom, unatoc
dubokoj svijesti o patnji koja to za
sobom nosi: ,,0¢e, ako hocéeS, ukloni
ovu Casu od mene. Ali ne moja, nego
tvoja volja neka bude“ (Lk 22,42).
Sveti Pavao piSe da se ,nasavsi u
ljudskom oblicju ponizio i postao
poslusan do smrti, i to smrti na
krizu" (usp. Fil 2,7-8).



Ali nije Kristova smrt sama po sebi ta
koja nam je donijela spasenje, nego
njegova slobodna poslusnost Ocu
puna ljubavi kako bi postao jedan od
nas i dao svoj Zivot za svakoga od
nas: ,PoslusnoScu jednoga Covjeka
mnogi Ce postati pravedni.” (Rim
5,19). Njegova posluSnost nije
ograniCena na odredene trenutke ili
slucCajeve, nego je nacin djelovanja u
svakom trenutku, poslusan je "do
kraja" (Iv 13,1).

5. Kada su nacionalne i vjerske vlasti
zabranile svetom Petru da
propovijeda u Isusovo ime, on je
odgovorio: ,Moramo se viSe
pokoravati Bogu nego ljudima" (Djela
5:29). No, kako je primijetio Benedikt
XVI., ,to podrazumijeva da doista
poznajemo Boga i da mu se doista
Zelimo pokoravati. Bog nije izgovor
za neciju osobnu volju, nego je doista
Onaj koji nas zove i poziva, ako
treba, i na mucenistvo. Stoga, u mjeri
ove rijeCi koja otvara novu povijest



slobode u svijetu, molimo prije svega
da upoznamo Boga, da upoznamo
Boga ponizno i istinski, i da
upoznajuci Boga, naucimo istinsku
poslusnost koja je temelj ljudske
slobode.”[5]

Oni koji Zele upoznati Boga
poduzimaju ovu stalnu potragu s
velikom nadom i povjerenjem, jer od
Njega ne moZemo ocCekivati niSta
osim blagoslova, cak i ako su
ponekad nejasni ili teSko razumljivi,
ili nas tjeraju na patnju. U tom
smislu, osobna molitva takoder
ukljucuje stav poslusnosti.
»,Gospodine,” molio je sveti
Josemaria, ,,spremni smo poslusati
Sto god nam ZeliS reci. Obrati nam se:
paZzljivi smo na tvoj glas. Neka tvoje
rije¢i rasplamsaju nasu volju da
gorljivo krenemo u tvoju
poslusnost.” [6]

BoZja volja i ljudsko posredovanje



6. Ono Sto Bog Zeli za nas Cesto nam
se predstavlja posredstvom drugih. U
prvom redu dolazi kroz Crkvu,
otajstveno tijelo Kristovo.
,Poslusnost je temeljna odluka da
prihvatimo ono Sto se od nas traZzi, i
da to uc¢inimo kao konkretan znak
univerzalnog sakramenta spasenja
koji je Crkva.” [7] Bog takoder moze
uciniti da svoju volju vidimo kroz
ljude oko nas, s vec¢im ili manjim
autoritetom, ovisno o specificnom
kontekstu. Buduc¢i da znamo da nam
Bog moze govoriti kroz druge ljude
ili kroz obi¢ne dogadaje, uvjerenje da
moZemo ¢uti njegov glas u njima,
stvara u nama poslusni stav prema
njegovim naumima, koji se takoder
moZe skrivati u rijeCima onih koji
nas prate na nasSem putu.

Sveti Josemaria, svjestan delikatne
prirode ovog posredovanja (slusSanje
Boga, ali preko obi¢nih muskaraca i
Zena), savjetovao je njegovanje stava
poniznosti, iskrenosti i unutarnje



Sutnje. ,Ponekad Sapatom, duboko u
nasoj savjesti, sugerira nam svoje
Zelje; i moramo pazljivo slusati kako
bismo prepoznali njegov glas i bili
vjerni. Cesto nam govori preko
drugih ljudi. Ali kada vidimo njihove
nedostatke ili sumnjamo jesu li
dobro informirani - jesu li shvatili
sve aspekte problema - osjecamo se
sklonima neposlusnosti. Sve ovo
moZe imati boZansko znacenje, jer
Bog nam ne namece slijepu
poslusnost. On Zeli da se mudro
pokoravamo i da se moramo osjecati
odgovornima za pomaganje drugima
svjetlom vlastite inteligencije. Ali
budimo iskreni prema sebi:
ispitajmo, u svakom slucaju, pokrece
li nas ljubav prema istini ili sebi¢nost
1 vezanost za vlastiti sud.”[8]

7. Stovise, trebamo imati na umu da
oni koji imaju poloZaje vlasti na
razliitim razinama nisu pozvani na
to jer su savrSeni. Ne obaziremo se
na one na vlasti zbog njihovih



osobnih kvaliteta. ,,Kakva Steta Sto
vam onaj tko je glavni ne daje dobar
primjer! Alj, sluSate li ga zbog
njegovih osobnih kvaliteta? Ili
zgodno tumacite obedite praepositis
vestris svetog Pavla, 'slusajte svoje
vode,' s vlastitom kvalifikacijom -
uvijek pod uvjetom da imaju vrline
po mom ukusu”?[9]

To takoder ne znaci da oni koji daju
upute ili savjete ne mogu pogrijesiti.
Oni to dobro znaju i, ako treba, traZit
Ce oprost. S inteligencijom i
iskrenoscu te u kontekstu
nadnaravne vjere i povjerenja,
uvijek se moZemo suociti s ovom
mogucnos¢u pogreske na ovaj ili onaj
nacin, ovisno o prirodi stvari i
podrucju o kojem se radi. I ¢inimo to
S poniznoscu, jer razumno je barem
malo posumnjati u vlastitu prosudbu
1S povjerenjem razgovarati s onima
koji su na vlasti kad nam se ¢ini da
su pogrijesili.



Sveti Toma objasnjava da je
posludnost vrlina koja nas potice da
ispunimo legitimnu zapovijed onih
koji su na vlasti, buduci da je ta
poslusnost ocitovanje BoZje volje.[10]
Naravno, nije svaka legitimna
direktiva nuzno najbolja moguca.
UnatocC tome, poslusnost Ce tada biti
put do plodnosti, buduci da ponekad
Bog pridaje viSe nadnaravne
vrijednosti poniznosti i jedinstvu
nego Cinjenici da je viSe ili manje u
pravu. Otuda vaznost nadnaravnog
pogleda, ne ograni¢avanja na samo
lJjudsku procjenu primljenih
indikacija.

U svakom slucaju, oni koji su na
vlasti trebaju imati iznimnu
profinjenost kako ne bi nepotrebno
nametali vlastite kriterije i sprijecili
da se njihove upute ili savjeti tumace
kao da su kristalno jasan izraz Bozje
volje. Kao Sto sam vam napisao u
svom pismu od 9. sijeCnja 2018.:
,Davanje uputa s postovanjem



prema duSama znaci prije svega
delikatno poStivanje privatnosti
savjesti, bez brkanja vlasti i duhovne
pratnje. Drugo, ovo poStovanje
navodi na razlikovanje smjernica od
onoga Sto su samo prigodni poticaji,
savjeti ili prijedlozi. I trece (i zbog
toga ne manje vazno), jest potreba
vladanja s tako velikim povjerenjem
u druge da se uvijek pokuSava uzeti
u obzir, koliko je to moguce,
misljenje Jjudi koji su ukljuceni” (br.
13).

Razmotrimo prije svega Kristov
primjer. ,Isus slusa Josipa i Mariju.
Bog je doSao na svijet poslusati, i
slusati stvorenja.”[11] Vrlo je
znacajno da, nakon Sto je Isus rekao
svojim roditeljima u Hramu, ,Moram
biti u onome Sto je Oca mojega”, sveti
Luka dodaje da Isus ,erat subditus
illis, bio im je poslusan” (usp. Lk
2,49-51). Slijedenje Bozje volje, koju
moramo traZziti uvijek i u svemu,



Cesto se nalazi u slijedenju odredenih
ljudi s povjerenjem.

Poslusnost i sloboda

8. U Citavoj ljudskoj povijesti nijedan
¢in nije bio tako duboko slobodan
kao sebedarje naSega Gospodina na
krizu (usp. Iv 10,17-18). ,,Gospodin je
krunu svoje slobode proZivio na
kriZzu kao vrhuncu ljubavi. Kad su
mu na Kalvariji vikali: 'Ako si Sin
BoZji, sidi s kriza', pokazao je svoju
slobodu Sina upravo time Sto je ostao
na tom odru, da do kraja vrsi
milosrdnu volju Ocevu.” [12]

KrizZ, napisao je sveti Josemaria, ,nije
bol, ni smetnja, ni gorc¢ina. To je
sveto drvo na kojemu Isus Krist
pobjeduje, a gdje i mi pobjedujemo,
kada veselo i velikodusno primamo
ono Sto nam On Salje.”[13] KriZ nam
najjasnije pokazuje ono Sto sam
spomenuo na pocetku ovog pisma,
naime da sloboda i poslusnost nisu
suprotstavljeni, jer se zapravo moZe



pokoravati iz ljubavi i moZe se voljeti
samo u slobodi. Konkretnije,
kr$canska poslusnost ne samo da nije
u suprotnosti sa slobodom, nego je i
vjezbanje slobode. Ja sam veliki
prijatelj slobode, i upravo zato toliko
volim ovu krS¢ansku krepost,”[14]
napisao je nas Otac govoreci o
poslusnosti.

Uvijek je moguce uciniti ono Sto
bismo trebali ,,zato Sto mi se
prohtije”, iz ljubavi. A kada je rijeC o
ljubavi prema Bogu, ovo ,,zato Sto mi
se tako prohtije" je "najnadnaravniji
razlog", kao Sto je rekao i sveti
Josemaria. Stoga ,,niSta nije laznije od
suprotstavljanja slobode sebedarju,
jer je sebedarje posljedica
slobode.”[15]

..... v

9. ,Ljubi i ¢ini Sto hoces.”[16] Slavna
izjava svetog Augustina, kako je sam
zapisao, znaci da oni koji ¢ine dobro
potaknuti milosrdem ne djeluju samo
iz nuzde ili obveze, jer libertas est



caritatis, ,sloboda pripada
ljubavi.”[17] Tako moZemo razumjeti
zasto je Kristov zakon ,savrseni
zakon slobode” (Jak 1,25), budu¢i da
je sve to saZeto, ,rekapitulirano” u
ljubavi (usp. Rim. 13:8-9).

U svemu mozemo slobodno djelovati
poput Krista, ¢ineci svojim ono Sto
nam se kaze, iz ljubavi. Stoga, ,,u
poslusnosti, moramo slusSati, jer
nismo inertni ili pasivni instrumenti,
bez odgovornosti ili razmisljanja. I
onda, kreativnoscu, inicijativom,
spontanosSc¢u, uloZimo svu energiju
svog intelekta i volje u naznaceno, i u
sve naznaceno i samo u naznaceno.
Sve drugo bila bi anarhija.
Poslusnost u radu potice razvoj svih
vasSih osobnih vrijednosti i pomaze
vam da Zivite, rastete i steknete vecéu
zrelost bez gubitka osobnosti. Ista si
osoba s dvije godine i s osamdeset
dvije.”[18] Ova inicijativa, naravno,
nije ograniCena na prilike kada
trebamo biti poslusni. Uvijek



moZzemo davati prijedloge i
doprinijeti svojom kreativnoscu gdje
god se nalazili, ne ¢ekajuci da
dobijemo upute, ali uvijek u zajednici
s nadleznima.

Sveti Bazilije Veliki je rekao da je
svojstveno djeci da budu poslusni iz
ljubavi: ,Ili se odvracamo od zla iz
straha od kazne i nalazimo se u
stanju roba, ili traZimo poticaj za
nagradu i sli¢imo placenicima,
odnosno pokoravamo se iz ljubavi
prema onome koji zapovijeda. . . a
zatim imamo raspored djece.”[19]
Poslus$ati iz lJjubavi nije oblik
voluntarizma koji odbacuje nasu
inteligenciju. Umjesto toga, to znaci
ukljucivanje svih snaga nase duSe,
koriStenje najboljeg od naseg
intelekta u traZenju dobra
rasudivanjem, i najbolje od nase
volje u Zelji da ga provedemo.

Zapravo, bez inteligencije i slobode -
prije svega bez unutarnje slobode -



nije moguca potpuna ljudska
poslusnost. A joS manje poslusnost
poput Isusove. Kao $to je nas$ Otac
rekao: ,,Ne mislim da moZe postojati
prava krsc¢anska poslusnost ako ta
poslusnost nije dobrovoljna i
odgovorna. Djeca BozZja nisu kamenje
ni leSevi. Oni su inteligentna i
slobodna bica, sva uzdignuta u isti
nadnaravni red.”[20]

10. Ali moZemo se zapitati: je li
moguce poslusati bez razumijevanja,
ili cak imati drugacije misljenje o
tome? Jasno da jest. A onda — mozda
Cak i viSe — ono Sto se od nas trazi
moZe se uciniti iz ljubavi, dakle sa
slobodom. Ovdje Ce, zajedno s
milosrdem, cesto dolaziti u obzir
vjera. Pokoravam se bez
razumijevanja ili bez istog misljenja,
kada prihvatim da uputa dolazi od
razboritih ljudi, koji mogu prosuditi
bolje nego ja sam; ili kada prihvacam
da je, nakon S$to su stvari pazljivo
razmotrene, potrebno donijeti



odluku, a na odredenoj je osobi da je
donese. Poslusnost postaje Cin vjere,
kada vidimo milost Duha Svetoga u
toj odluci i u naSoj spremnosti da je
prihvatimo.

Kao Sto je sveti Toma ucio, slijedeci
Aristotela, volja je sposobnost koja
ispravno upravlja osobom, iako joj je
potrebno razumijevanje da bi joj se
predstavili predmeti izbora.[21] 1z
srca dolazi sve Sto je dobro i sve Sto
je zlo (usp. Lk 6,45); osoba moZe
odluciti da ne Zeli razumjeti ili da ne
Zeli razgovarati kako bi bolje
razumjela pitanje. Volja — kao Sto
iskustvo pokazuje — moZe toliko
dominirati intelektom da ga Cak
moZe prisiliti da porekne nesto
objektivno evidentno. Ali nasa
slobodna volja takoder moZe
potaknuti na$ intelekt da krene
novim putevima, a da u danom
trenutku nismo sve razumjeli.



Ako se pred poteSkocama i patnjom
nademo zbunjeni i nesposobni
razumjeti, pomoci ¢e nam
kontemplirati Isusa koji je u svojoj
ljudskoj naravi takoder Zelio
podnijeti ovu vrstu patnje. Moleci
»,B0Ze moj, BoZe moj, zasSto si me
ostavio” (Mt 27,46), on ispunjava
prorocanske rijeci Psalma 22. Njegov
odgovor, s gorljivom slobodom usred
njegove patnje, takoder se hrani
psalmom: ,,OCe, u ruke tvoje
predajem duh svoj” (Lk 23,46, usp. Ps
31,6). Isusova poslusnost ¢ini
naknadu za Adamovu neposlusnost
(usp. Rim 5,19). Cijeli njegov Zivot i
smrt je poslusnost Bogu Ocu i uzrok
naSega spasenja (usp. Fil 2,6-11).

Poslusnost i povjerenje

11. Poslusnost i povjerenje takoder
zahtijevaju jedno drugo, do te mjere
da, kada su iskreni, prirodno
prelazimo s jednog na drugo. Gdje
postoji povjerenje, konzultirati se s



prosudbom druge osobe i, ako je
potrebno, uciniti je vlastitom,
normalna je manifestacija Zelje da
izaberemo ono Sto je najbolje.
Naprotiv, kad je povjerenje
oslabljeno, postoji opasnost da
poslusnost postane nesto Cisto
vanjsko, formalno i daleko. Stoga,
kako bi se omogucila zdrava
poslusnost, neophodna je atmosfera
naklonosti i dobre volje. Da ljudi
znaju da su voljeni i da nisu
kontrolirani, da ih se pazljivo slusa,
da vide da se njihovo miSljenje cijeni:
svi ti stavovi povecavaju slobodu i, u
isto vrijeme, poslusnost.

Sveti Josemaria je naglasio da je
povjerenje kljuc za izgradnju
prijateljstva izmedu roditelja i djece:
»ako nemaju slobodu, ako vide da im
nitko ne vjeruje, djeca Ce uvijek biti
sklona prevariti svoje roditelje.”[22]
Kada je povjerenje odsutno, brzo se
stvaraju udaljenosti i lako se gubi
transparentnost, jer je intimnost



delikatno podrucje koje treba
sigurno okruZenje da bi cvjetala.
PokusSati osigurati samo izvanjsku
poslusnost, bez zajednisStva volja, je
kao graditi kucu na pijesku (usp. Mt
7,26).

U misiji stvaranja ozracja povjerenja
vecu odgovornost imaju oni koji
zauzimaju poloZaj autoriteta u
obitelji ili grupi. Zapravo, njihov prvi
Cin sluZenja moZe biti aktivno
njegovanje ovog prostora povjerenja
sa svima, dok u isto vrijeme vode put
u traZenju BoZje volje za sebe i za
svoje poslanje. Tako Ce, oslanjajuci se
jedni na druge, i drugi traZziti i
nalaziti BoZju volju. Cak i uz
potrebnu organizaciju (onu koja je
prijeko potrebna, bududi da je Djelo
,heorganizirana organizacija”[23]),
svatko bi trebao moci znati 1 osjetiti,
kao Sto je rekao nas Otac, da je
»Slobodan poput ptice.”[ 24]



Upravo je potreba za kontekstom
povjerenja 1 obiteljske topline navela
svetog Josemariju da kaze da jeu
Djelu najjaca zapovijed "molim te".
To nije bilo samo pitanje
terminologije, ve¢ znak prirodnog
stava koji postoji medu inteligentnim
1 slobodnim odraslim osobama u
obiteljskom okruZzenju. Stovise,
Cinjenica da je Djelo nadnaravna
obitelj znaci da su vjera i ljubav
prema bliZznjemu, zajedno s
povjerenjem, istinski temelji kako
vrSenja autoriteta tako i poslu$nosti.

Poslusnost i apostolska plodnost

12. NaS$ se Gospodin ,naucio
poslusnosti kroz ono $to je pretrpio; i
posto je postao savrSen, postao je
izvorom vjecnog spasenja svima koji
su mu poslusni” (Heb 5,8-9). NaSe
spasenje, kao plod Kristove
poslusnosti sve do smrti na krizu,
takoder osvjetljava odnos izmedu



poslusnosti i apostolske plodnosti
naSega Zivota.

Cesto smo meditirali o toj sceni u
kojoj je Petar poslusao nasSega
Gospodina, iako s ljudske toCke
gledista nije bilo bas razumno
slijediti njegove upute: ,Izvezite na
pucinu i bacite svoje mreZe za

lov* (Lk 5: 4). Razmotrimo ovo
polako. Koliko je dobra proizaslo iz
Petrove poslusnosti rijeCima nasega
Gospodina Duc in altum! ,,Mo¢
poslusnosti! Genezaretsko jezero
uskratilo je svoje ribe Petrovim
mrezama. Cijela no¢ uzalud. Zatim je,
poslusan, opet spustio svoju mrezu u
vodu i uhvatili su piscium
multitudinem copiosam, ogroman
broj riba. Vjerujte mi: cudo se
ponavlja svaki dan.”[25]

13. U apostolskom poslanju mozZemo
i trebamo imati Siroku osobnu
inicijativu koja je plod nase ljubavi
prema Bogu i prema drugima. I u isto



vrijeme, slijedeci osobu koja ih
usmjerava, trebamo pokrenuti tolike
aktivnosti organizirane u srediStima
Djela, s vjernosSc¢u sredstvima koja
nam je na$ Otac prenio. Sve to
¢inimo ne zaboravljajuci da ce naSe
glavno sredstvo uvijek biti molitva.
»~Molitva, to je nasa snaga: nikada
nismo imali drugog oruzja.”[26]

U Djelu i u organizaciji njegovih
apostolata, nacin poslusnosti je onaj
koji je svojstven obitelji, zajedniStvu
osoba. Misliti na zajedniStvo osoba
znaci misliti na zajedniStvo sloboda,
zajedniStvo osobnih inicijativa koje
takoder "rade Opus Dei", 1
zajedniStvo generacija. Uvjerenje da
Bog djeluje u srcima svih i da smo svi
pozorni na Bozju volju, rada
poslusnost vlastitu obitelji, u kojoj
svaki ¢lan aktivno nastoji pomoci u
provedbi zajednickog projekta. Tako
shvacena i Zivljena poslusnost je
izraz jedinstva, onog jedinstva koje je
upravo uvjet za apostolsku plodnost:



ut omnes unum sint... ut mundus
credat, da svi budu jedno, da svijet
vjeruje (Iv 17,21).

Dok strogo postujemo razdvajanje
izmedu duhovne pratnje i
upravljanja osobama, uvijek moramo
Zivjeti i raditi s velikom zahvalnoséu
za nas krscanski poziv u Djelu,
njegujuci bogatstva svake osobe, tako
da svi moZemo raditi zajedno kao tim
i kao obitelj.

Njegovanje autenti¢ne kreposti
poslusnosti Stiti nas i od
nesposobnosti sluSanja i od
servilnosti koja samo izvrSava
zadatke bez posredovanja
unutarnjeg bogatstva koje je Bog dao
svakoj osobi. Sveti Josemaria nas je
upozorio na te mogucnosti. Rekao je
da, s jedne strane, ,,vecCina djela
neposlusnosti dolazi iz nepoznavanja
kako 'slusati' ono Sto se od nekoga
traZzi uliniti, 1 na kraju su nedostatak
poniznosti ili interesa za



sluZenje.”[27] ] S druge strane,
upravo kao posljedica Zelje da
sluSamo sa stavom sluZenja, rekao je
da se ,u Opusu Dei pokoravamo
svojom glavom i svojom voljom; ne
kao leSevi. Ne mogu nikamo s
leSevima; pobozno ih pokapam.” [28]
Stoga poslusati ne znaci samo
izvrSavati volju druge osobe, vec
suradivati s tom osobom u jedinstvu
volje i glave, miSljenja.

Inteligentna poslusnost svetog
Josipa

14. Papa Franjo je u svom pismu o
svetom Josipu smatrao kako je ,Josip
u svakoj situaciji proglasio svojefiat,
poput Marije u NavjeStenju i Isusa u
Getsemaniju.” [29] Kada je sveti
Josemaria govorio o poslusnosti,
Cesto se pozivao na sv. Josipa, jer je u
patrijarhu vidio srce Zeljno slusSanja,
srce koje je bilo pozorno prema Bogu
i takoder pozorno prema
okolnostima i ljudima oko sebe. Na



primjer, govoreci o povratku iz
Egipta, istic¢e kako ,,Josipova vjera ne
malaksava; poslusa brzo i to¢no. Da
bismo bolje razumjeli ovu lekciju
svetoga Patrijarha, trebamo
zapamtiti da je Josipova vjera
aktivna, da njegova brza poslusnost
nije pasivno podvrgavanje tijeku
dogadaja.”[30]

U tom smislu, nas je Utemeljitel;
cijenio Cinjenicu da je sveti Josip,
buducdi da je bio ¢ovjek molitve,
primijenio svoju inteligenciju na
situaciju s kojom se suocavao: ,,U
razli¢itim okolnostima svoga Zivota,
sveti Josip nikada ne odbija
razmiSljati, nikada ne zanemaruje
svoje odgovornosti. Naprotiv, on sve
svoje ljudsko iskustvo stavlja u
sluzbu vjere. . . Takva je bila vjera
svetog Josipa: puna, pouzdana,
potpuna. I to se izrazilo u
ucinkovitom predanju BoZjoj volji s
inteligentnom poslusnoscu.”[31]



MoZemo razumjeti zaSto sveti
Josemaria, posebno za one koji su
pozvani biti sveci usred promjenjivih
1izazovnih situacija ovoga svijeta,
naglasava potrebu ucenja
inteligentne poslu$nosti koja je
integrirana u nasu osobnu slobodu.

Marijina poslusnost

15. Posljednjih se godina poboznost
prema Gospi koja razvezuje ¢vorove
prosirila svijetom. Ova poboznost
ima vrlo davne korijene, jer je vec
pocetkom treceg stoljeca sveti Irenej
Lyonski napisao: ,Eva je svojom
neposlusnoscu zavezala ¢vor nesrece
za ljudski rod; ali Marija ga je svojom
poslusnoscu razrijesila.”[32] Koliko
Ce se samo Cvorova koje je nemoguce
razrijeSiti u svijetu i u nasSim
Zivotima, razrijesiti ako poput Gospe
Zivimo za BoZje planove!

Nas je Otac rekao: ,Slijedeci njezin
primjer poslusnosti Bogu, moZemo
nauciti sluZiti s punom slobodom. U



Mariji ne nalazimo ni traga drZanju
ludih djevica, koje se pokoravaju, ali
nepromisljeno. Gospa pozorno slusa
Sto Bog Zeli, razmiSlja o onome Sto ne
razumije u potpunosti i pita o onome
Sto ne zna. Zatim se potpuno predaje
vrSenju bozanske volje: ‘Evo
sluzbenice Gospodnje, neka mi bude
po tvojoj rije¢i.’ Nije li to divno?
Gospa, nasa uciteljica u svemu $to
¢inimo, pokazuje nam da poslusnost
Bogu nije sluganska i da ne zaobilazi
nasu savjest. Marija ¢e nam pomoci
da duboko u srcu otkrijemo slobodu
djece Bozje.”[33]

Ako se u nekom trenutku ucini da je
nasa poslusnost u sukobu s naSom
slobodom, obratimo se Mariji. Gospa
¢e nam izmoliti milost da u istinskoj
poslusnosti pronademo slobodu
djece BoZje. A uz slobodu i radost.

Sa svom vas ljubavlju blagoslivlja

vas Otac



Rim, 10. veljace 2024.

[1] Usp. Cornelio Fabro, , UCitel]
krséanske slobode,” u L’Osservatore
Romano, 2. srpnja 1977. Takoder
pogledajte ,,Primat slobode”.

[2] Sveti Josemaria, Molitva Duhu
Svetome, travanj 1934.

[3] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
397.

[4] Sveti Josemaria, Pismo 38, br. 41.
Dolje, citati koji ne spominju autora
su od svetog Josemarije.

[5] Benedikt XVI., Homilija, 15.
travnja 2010.

[6] Sveta krunica, 4. svjetlosno
otajstvo.

[7] Franjo, Govor, 17. veljaCe 2022.

[8] Susret s Kristom, br. 17.



[9] Put, br. 621.

[10] Usp. Sveti Toma Akvinski,
Summa Theologica, II-I1, q. 104 a. 1.

[11] Susret s Kristom, br. 17.

[12] Benedikt XVI., Angelus, 1. srpnja
2007.

[13] Kovacnica, br. 788.
[14] Susret s Kristom, br. 17.
[15] Prijatelji Bozji, br. 30.

[16] Sveti Augustin, u Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Sveti Augustin, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Pismo 11, br. 39.

[19] Sveti Bazilije, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Razgovori, br. 2.



[21] Usp. Sveti Toma Akvinski,
Quaest. disp. De malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Razgovori, br. 100.

[23] Usp. Razgovori, br. 63.

[24] Pismo 18, br. 38.

[25] Put, br. 629.

[26] Pismo, 17. lipnja 1973., br. 35.
[27] Brazda, br. 379.

[28] Biljeske s obiteljskog okupljanja,
9. studenog 1964., u Vazquez de
Prada, Osnivac Opusa Dei (III), str.
407.

[29] Franjo, Apostolsko pismo Patris
corde, 8. prosinca 2020., br. 3.

[30] Susret s Krostom, br. 42.



[31] Ibid.

[32] Sveti Irenej, Adversus haereses,
III, 22, 4 (PG 7-1, 959-960).

[33] Susret s Kristom, br. 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-
veljace-2024/ (8.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-veljace-2024/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-veljace-2024/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-veljace-2024/

	Prelatovo pismo (10. veljače 2024.)

