
opusdei.org

Prelatovo pismo (10.
veljače 2024.)

U ovom novom pastoralnom
pismu, prelat Opusa Dei nudi
neka razmišljanja o kreposti
poslušnosti, u svjetlu kršćanske
poruke i poziva u Djelo.

10.02.2024.

Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!

1. Prije nekoliko godina napisao sam
vam pismo posvećeno slobodi. Svi
ćemo mi pokušati razmatrati o
njemu i unijeti ga u svoj svakodnevni



život. Tada sam vas podsjetio da smo
pozvani činiti stvari iz ljubavi, a ne
samo iz obveze. Želimo izbliza
slijediti našega Gospodina,
ispunjavajući njegovu volju,
potaknuti željom da odgovorimo na
njegovu ljubav. Sada vam pišem o
poslušnosti, koja se na prvi pogled
može učiniti kao vrlina suprotna
slobodi. Ipak, vrlo dobro znamo da
je, u stvarnosti, prava poslušnost
posljedica slobode. Štoviše, suprotno
onome što bismo mogli očekivati s
čisto ljudskog gledišta, kršćanska
poslušnost vodi do sve veće slobode.

Prije nekoliko desetljeća, veliki
intelektualac koji je pomno
proučavao djela svetog Josemarije
ukazao je na važan doprinos našeg
utemeljitelja, naime na činjenicu
naglašavanja da u kršćanskom životu
sloboda ima određenu prednost nad
poslušnošću.[1] Slušamo jer nam se
"da" vršiti Božju volju, jer je to
najdublja želja naše duše. Zapravo,



poslušnost bez slobode nije dostojna
ljudske osobe, pa tako ni sina ili kćeri
Božje.

Ljubav je, kao što dobro znamo, puno
više od puke prolazne sklonosti naših
osjećaja. Ljubav podrazumijeva
spremnost dati život za nekoga (usp.
Iv 15,13). Stoga je jedna od njezinih
najdubljih manifestacija
poistovjećivanje naše volje s voljom
osobe koju volimo: „Želim što ti želiš,
želim jer ti to želiš, želim kako ti
želiš, želim kad ti želiš.” [2]

2. Svi smo mi često razmatrali, više ili
manje, Božji plan ljubavi za svijet.
Ovaj plan uključuje stvaranje kao i
nadnaravno uzdizanje, iz čiste
ljubavi, da podijeli sreću Presvetog
Trojstva sa svakim muškarcem i
ženom, i da nam da život koji
ispunjava svaku čežnju našeg srca.
Ali od samog početka, grijeh se
također osjećao u svijetu, grijeh



naših praroditelja, koji je u osnovi
bio čin neposluha.

Ipak, nikada se ne bismo trebali
umoriti od razmatranja sa
zahvalnošću da nas Bog nije htio
prepustiti našoj sudbini. U odluci
najslobodnije moguće ljubavi, koju
ne možemo razumjeti jer nadilazi
naš slab razum, poslao je svoga
Jedinorođenca da nam vrati svoje
prijateljstvo. Kada Isus umire na
križu za cijelo čovječanstvo – za vas i
za mene – daje svoj život u činu pune
poslušnosti volji svoga Oca. Sloboda i
poslušnost usko su isprepleteni u
priči o spasenju. Žalosne posljedice
ljudske neposlušnosti otkupljene su
Kristovom poslušnošću. Njegova nam
milost daje mogućnost življenja u
slobodi djece Božje.

3. Na ovim stranicama želio bih vas
pozvati da sa mnom razmatrate o
nekim aspektima kreposti
poslušnosti, koja je tako središnja za



otajstva naše vjere, a u isto vrijeme
tako prisutna u životu svake osobe.
Potreba za poslušnošću dio je
ljudskog života na više razina, budući
da postoje obvezni zakoni i pravila:
od sadržaja prirodnog zakona do
zakona građanskog suživota; od
poslušnosti koju djeca duguju
roditeljima do poslušnosti onih koji
su dobrovoljno preuzeli ozbiljnu
obvezu prema drugim osobama ili
institucijama. U analognom smislu,
činjenica da osoba slijedi svoju
savjest također se može promatrati
kao poslušnost. A u još širem smislu,
slijediti određene duhovne savjete
također se može nazvati
poslušnošću.

Budući da smo potpuno uronjeni u
današnju kulturu, svi shvaćamo da
se poslušnost rijetko smatra nečim
pozitivnim. Umjesto toga, na nju se
gleda kao na ponekad neizbježnu
nužnost, koju se pokušava izbjeći što
je više moguće, budući da se čini



suprotno velikoj vrijednosti slobode.
Osim toga, u nerijetkim sredinama
postoji kriza autoriteta, ali i viđenje
svake podložnosti kao nečeg
negativnog, kao neizbježne iznimke
sposobnosti prosuđivanja i
odlučivanja. Tako, primjerice,
današnja pojačana osjetljivost na
svaku vrstu zloporabe moći, iako
sama po sebi vrlo pozitivna i nužna,
ponekad može nepravedno dovesti u
pitanje sve oblike vlasti. U stvarnosti,
postoji urođena sklonost
neposlušnosti, koja je nasljeđe
istočnog grijeha kada je „čovjek,
kušan od đavla, dopustio da njegovo
pouzdanje u njegova Stvoritelja umre
u njegovom srcu (usp. Post 3,1-11) i,
zlorabeći svoju slobodu, oglušio se o
Božju zapovijed.”[3]

Da bismo razumjeli najvišu
vrijednost poslušnosti i njezinu
egzistencijalnu povezanost sa
slobodom, moramo se uzdići iznad
ovih potrebnih razina poslušnosti u



ljudskom društvu i kontemplirati
Isusa Krista. To je još jedan aspekt
njegove središnje važnosti koji mora
biti cilj našeg života: da Krist vlada u
našim srcima i upravlja cjelokupnim
našim postojanjem.

„Naučimo od Isusa živjeti poslušnost.
Htio je Evanđelistu staviti pod pero
taj prekrasan životopis koji na
latinskom ima samo tri riječi: erat
subditus illis (Lk 2,51): bio im je
poslušan. Vidite kako je poslušnost
nužna za dijete Božje! Sam Bog je
došao poslušati dva stvorenja, vrlo
savršena stvorenja, ali ipak
stvorenja: Svetu Mariju – veću od nje
je samo Bog – i svetog Josipa. I Isus ih
posluša.”[4] Sin Božji želio je biti
potpuni čovjek i, kao svaki dobar sin,
poslušati Mariju i Josipa, jer je znao
da je time poslušan Bogu Ocu. I ta je
poslušnost obilježila cijeli njegov
život na zemlji, sve do njegove
poslušnosti na križu (usp. Fil 2,8).



Pokoravanje Bogu

4. U strogom smislu samo je Bog
vrijedan poslušnosti uvijek i u
svakom trenutku, jer On jedini u
potpunosti poznaje put koji svakoga
od nas vodi do sreće. „Ako budeš
slušao glas Jahve, Boga svoga, i pazio
da vršiš sve njegove zapovijedi koje ti
danas naređujem, Jahve, Bog tvoj,
uzdignut će te iznad svih naroda na
zemlji“ (usp. Pnz 28,1). Mojsije zatim
opisuje sve blagoslove koje će
njihova poslušnost donijeti ljudima.

Na neki način, sva biblijska objava je
pedagogija koja vodi do
najinteligentnije i najslobodnije
poslušnosti. To je poslušnost koja nas
vodi do potpunog postignuća onoga
što uistinu jesmo, poistovjećujući
svoju volju s Božjom u bezuvjetnom 
da. Stoga, preko proroka i unatoč
brojnim izdajama od strane njegova
naroda, Bog im nastavlja govoriti:
„Slušajte glas moj, i ja ću vam biti



Bog, a vi ćete biti moj narod; i idi
svim putem koji ti zapovijedam da ti
dobro bude” (Jr 7,23). Naši mali
planovi postaju veliki kada su
integrirani u Njegove; stvari nikad
nisu bolje za nas nego kada hodamo
Božjim putovima.

Krist nam se pokazuje kao poslušan
sin. Poslušan, prije svega Mariji i
Josipu, rodbini i vlasti. Ali prije svega
poslušni Bogu Ocu. Isus svoju hranu
nalazi u vršenju Očeve volje: „Jelo je
moje vršiti volju onoga koji me posla
i izvršiti djelo njegovo” (Iv 4,34). Čak
i u svojim najtežim trenucima, Sin
čini Očevu volju svojom, unatoč
dubokoj svijesti o patnji koja to za
sobom nosi: „Oče, ako hoćeš, ukloni
ovu čašu od mene. Ali ne moja, nego
tvoja volja neka bude“ (Lk 22,42).
Sveti Pavao piše da se „našavši u
ljudskom obličju ponizio i postao
poslušan do smrti, i to smrti na
križu" (usp. Fil 2,7-8).



Ali nije Kristova smrt sama po sebi ta
koja nam je donijela spasenje, nego
njegova slobodna poslušnost Ocu
puna ljubavi kako bi postao jedan od
nas i dao svoj život za svakoga od
nas: „Poslušnošću jednoga čovjeka
mnogi će postati pravedni.” (Rim
5,19). Njegova poslušnost nije
ograničena na određene trenutke ili
slučajeve, nego je način djelovanja u
svakom trenutku, poslušan je "do
kraja" (Iv 13,1).

5. Kada su nacionalne i vjerske vlasti
zabranile svetom Petru da
propovijeda u Isusovo ime, on je
odgovorio: „Moramo se više
pokoravati Bogu nego ljudima" (Djela
5:29). No, kako je primijetio Benedikt
XVI., „to podrazumijeva da doista
poznajemo Boga i da mu se doista
želimo pokoravati. Bog nije izgovor
za nečiju osobnu volju, nego je doista
Onaj koji nas zove i poziva, ako
treba, i na mučeništvo. Stoga, u mjeri
ove riječi koja otvara novu povijest



slobode u svijetu, molimo prije svega
da upoznamo Boga, da upoznamo
Boga ponizno i istinski, i da
upoznajući Boga, naučimo istinsku
poslušnost koja je temelj ljudske
slobode.”[5]

Oni koji žele upoznati Boga
poduzimaju ovu stalnu potragu s
velikom nadom i povjerenjem, jer od
Njega ne možemo očekivati ništa
osim blagoslova, čak i ako su
ponekad nejasni ili teško razumljivi,
ili nas tjeraju na patnju. U tom
smislu, osobna molitva također
uključuje stav poslušnosti.
„Gospodine,” molio je sveti
Josemaría, „spremni smo poslušati
što god nam želiš reći. Obrati nam se:
pažljivi smo na tvoj glas. Neka tvoje
riječi rasplamsaju našu volju da
gorljivo krenemo u tvoju
poslušnost.” [6]

Božja volja i ljudsko posredovanje



6. Ono što Bog želi za nas često nam
se predstavlja posredstvom drugih. U
prvom redu dolazi kroz Crkvu,
otajstveno tijelo Kristovo.
„Poslušnost je temeljna odluka da
prihvatimo ono što se od nas traži, i
da to učinimo kao konkretan znak
univerzalnog sakramenta spasenja
koji je Crkva.” [7] Bog također može
učiniti da svoju volju vidimo kroz
ljude oko nas, s većim ili manjim
autoritetom, ovisno o specifičnom
kontekstu. Budući da znamo da nam
Bog može govoriti kroz druge ljude
ili kroz obične događaje, uvjerenje da
možemo čuti njegov glas u njima,
stvara u nama poslušni stav prema
njegovim naumima, koji se također
može skrivati u riječima onih koji
nas prate na našem putu.

Sveti Josemaría, svjestan delikatne
prirode ovog posredovanja (slušanje
Boga, ali preko običnih muškaraca i
žena), savjetovao je njegovanje stava
poniznosti, iskrenosti i unutarnje



šutnje. „Ponekad šapatom, duboko u
našoj savjesti, sugerira nam svoje
želje; i moramo pažljivo slušati kako
bismo prepoznali njegov glas i bili
vjerni. Često nam govori preko
drugih ljudi. Ali kada vidimo njihove
nedostatke ili sumnjamo jesu li
dobro informirani – jesu li shvatili
sve aspekte problema – osjećamo se
sklonima neposlušnosti. Sve ovo
može imati božansko značenje, jer
Bog nam ne nameće slijepu
poslušnost. On želi da se mudro
pokoravamo i da se moramo osjećati
odgovornima za pomaganje drugima
svjetlom vlastite inteligencije. Ali
budimo iskreni prema sebi:
ispitajmo, u svakom slučaju, pokreće
li nas ljubav prema istini ili sebičnost
i vezanost za vlastiti sud.”[8]

7. Štoviše, trebamo imati na umu da
oni koji imaju položaje vlasti na
različitim razinama nisu pozvani na
to jer su savršeni. Ne obaziremo se
na one na vlasti zbog njihovih



osobnih kvaliteta. „Kakva šteta što
vam onaj tko je glavni ne daje dobar
primjer! Ali, slušate li ga zbog
njegovih osobnih kvaliteta? Ili
zgodno tumačite obedite praepositis
vestris svetog Pavla, 'slušajte svoje
vođe,' s vlastitom kvalifikacijom –
uvijek pod uvjetom da imaju vrline
po mom ukusu”?[9]

To također ne znači da oni koji daju
upute ili savjete ne mogu pogriješiti.
Oni to dobro znaju i, ako treba, tražit
će oprost. S inteligencijom i
iskrenošću te u kontekstu
nadnaravne vjere i povjerenja,
uvijek se možemo suočiti s ovom
mogućnošću pogreške na ovaj ili onaj
način, ovisno o prirodi stvari i
području o kojem se radi. I činimo to
s poniznošću, jer razumno je barem
malo posumnjati u vlastitu prosudbu
i s povjerenjem razgovarati s onima
koji su na vlasti kad nam se čini da
su pogriješili.



Sveti Toma objašnjava da je
poslušnost vrlina koja nas potiče da
ispunimo legitimnu zapovijed onih
koji su na vlasti, budući da je ta
poslušnost očitovanje Božje volje.[10]
Naravno, nije svaka legitimna
direktiva nužno najbolja moguća.
Unatoč tome, poslušnost će tada biti
put do plodnosti, budući da ponekad
Bog pridaje više nadnaravne
vrijednosti poniznosti i jedinstvu
nego činjenici da je više ili manje u
pravu. Otuda važnost nadnaravnog
pogleda, ne ograničavanja na samo
ljudsku procjenu primljenih
indikacija.

U svakom slučaju, oni koji su na
vlasti trebaju imati iznimnu
profinjenost kako ne bi nepotrebno
nametali vlastite kriterije i spriječili
da se njihove upute ili savjeti tumače
kao da su kristalno jasan izraz Božje
volje. Kao što sam vam napisao u
svom pismu od 9. siječnja 2018.:
„Davanje uputa s poštovanjem



prema dušama znači prije svega
delikatno poštivanje privatnosti
savjesti, bez brkanja vlasti i duhovne
pratnje. Drugo, ovo poštovanje
navodi na razlikovanje smjernica od
onoga što su samo prigodni poticaji,
savjeti ili prijedlozi. I treće (i zbog
toga ne manje važno), jest potreba
vladanja s tako velikim povjerenjem
u druge da se uvijek pokušava uzeti
u obzir, koliko je to moguće,
mišljenje ljudi koji su uključeni” (br.
13).

Razmotrimo prije svega Kristov
primjer. „Isus sluša Josipa i Mariju.
Bog je došao na svijet poslušati, i
slušati stvorenja.”[11] Vrlo je
značajno da, nakon što je Isus rekao
svojim roditeljima u Hramu, „Moram
biti u onome što je Oca mojega”, sveti
Luka dodaje da Isus „erat subditus
illis, bio im je poslušan” (usp. Lk
2,49-51). Slijeđenje Božje volje, koju
moramo tražiti uvijek i u svemu,



često se nalazi u slijeđenju određenih
ljudi s povjerenjem.

Poslušnost i sloboda

8. U čitavoj ljudskoj povijesti nijedan
čin nije bio tako duboko slobodan
kao sebedarje našega Gospodina na
križu (usp. Iv 10,17-18). „Gospodin je
krunu svoje slobode proživio na
križu kao vrhuncu ljubavi. Kad su
mu na Kalvariji vikali: 'Ako si Sin
Božji, siđi s križa', pokazao je svoju
slobodu Sina upravo time što je ostao
na tom odru, da do kraja vrši
milosrdnu volju Očevu.” [12]

Križ, napisao je sveti Josemaria, „nije
bol, ni smetnja, ni gorčina. To je
sveto drvo na kojemu Isus Krist
pobjeđuje, a gdje i mi pobjeđujemo,
kada veselo i velikodušno primamo
ono što nam On šalje.”[13] Križ nam
najjasnije pokazuje ono što sam
spomenuo na početku ovog pisma,
naime da sloboda i poslušnost nisu
suprotstavljeni, jer se zapravo može



pokoravati iz ljubavi i može se voljeti
samo u slobodi. Konkretnije,
kršćanska poslušnost ne samo da nije
u suprotnosti sa slobodom, nego je i
vježbanje slobode. Ja sam veliki
prijatelj slobode, i upravo zato toliko
volim ovu kršćansku krepost,”[14]
napisao je naš Otac govoreći o
poslušnosti.

Uvijek je moguće učiniti ono što
bismo trebali „zato što mi se
prohtije”, iz ljubavi. A kada je riječ o
ljubavi prema Bogu, ovo „zato što mi
se tako prohtije" je "najnadnaravniji
razlog", kao što je rekao i sveti
Josemaría. Stoga „ništa nije lažnije od
suprotstavljanja slobode sebedarju,
jer je sebedarje posljedica
slobode.”[15]

9. „Ljubi i čini što hoćeš.”[16] Slavna
izjava svetog Augustina, kako je sam
zapisao, znači da oni koji čine dobro
potaknuti milosrđem ne djeluju samo
iz nužde ili obveze, jer libertas est



caritatis, „sloboda pripada
ljubavi.”[17] Tako možemo razumjeti
zašto je Kristov zakon „savršeni
zakon slobode” (Jak 1,25), budući da
je sve to sažeto, „rekapitulirano” u
ljubavi (usp. Rim. 13:8-9).

U svemu možemo slobodno djelovati
poput Krista, čineći svojim ono što
nam se kaže, iz ljubavi. Stoga, „u
poslušnosti, moramo slušati, jer
nismo inertni ili pasivni instrumenti,
bez odgovornosti ili razmišljanja. I
onda, kreativnošću, inicijativom,
spontanošću, uložimo svu energiju
svog intelekta i volje u naznačeno, i u
sve naznačeno i samo u naznačeno.
Sve drugo bila bi anarhija.
Poslušnost u radu potiče razvoj svih
vaših osobnih vrijednosti i pomaže
vam da živite, rastete i steknete veću
zrelost bez gubitka osobnosti. Ista si
osoba s dvije godine i s osamdeset
dvije.”[18] Ova inicijativa, naravno,
nije ograničena na prilike kada
trebamo biti poslušni. Uvijek



možemo davati prijedloge i
doprinijeti svojom kreativnošću gdje
god se nalazili, ne čekajući da
dobijemo upute, ali uvijek u zajednici
s nadležnima.

Sveti Bazilije Veliki je rekao da je
svojstveno djeci da budu poslušni iz
ljubavi: „Ili se odvraćamo od zla iz
straha od kazne i nalazimo se u
stanju roba, ili tražimo poticaj za
nagradu i sličimo plaćenicima,
odnosno pokoravamo se iz ljubavi
prema onome koji zapovijeda . . . a
zatim imamo raspored djece.”[19]
Poslušati iz ljubavi nije oblik
voluntarizma koji odbacuje našu
inteligenciju. Umjesto toga, to znači
uključivanje svih snaga naše duše,
korištenje najboljeg od našeg
intelekta u traženju dobra
rasuđivanjem, i najbolje od naše
volje u želji da ga provedemo.

Zapravo, bez inteligencije i slobode –
prije svega bez unutarnje slobode –



nije moguća potpuna ljudska
poslušnost. A još manje poslušnost
poput Isusove. Kao što je naš Otac
rekao: „Ne mislim da može postojati
prava kršćanska poslušnost ako ta
poslušnost nije dobrovoljna i
odgovorna. Djeca Božja nisu kamenje
ni leševi. Oni su inteligentna i
slobodna bića, sva uzdignuta u isti
nadnaravni red.”[20]

10. Ali možemo se zapitati: je li
moguće poslušati bez razumijevanja,
ili čak imati drugačije mišljenje o
tome? Jasno da jest. A onda – možda
čak i više – ono što se od nas traži
može se učiniti iz ljubavi, dakle sa
slobodom. Ovdje će, zajedno s
milosrđem, često dolaziti u obzir
vjera. Pokoravam se bez
razumijevanja ili bez istog mišljenja,
kada prihvatim da uputa dolazi od
razboritih ljudi, koji mogu prosuditi
bolje nego ja sam; ili kada prihvaćam
da je, nakon što su stvari pažljivo
razmotrene, potrebno donijeti



odluku, a na određenoj je osobi da je
donese. Poslušnost postaje čin vjere,
kada vidimo milost Duha Svetoga u
toj odluci i u našoj spremnosti da je
prihvatimo.

Kao što je sveti Toma učio, slijedeći
Aristotela, volja je sposobnost koja
ispravno upravlja osobom, iako joj je
potrebno razumijevanje da bi joj se
predstavili predmeti izbora.[21] Iz
srca dolazi sve što je dobro i sve što
je zlo (usp. Lk 6,45); osoba može
odlučiti da ne želi razumjeti ili da ne
želi razgovarati kako bi bolje
razumjela pitanje. Volja – kao što
iskustvo pokazuje – može toliko
dominirati intelektom da ga čak
može prisiliti da porekne nešto
objektivno evidentno. Ali naša
slobodna volja također može
potaknuti naš intelekt da krene
novim putevima, a da u danom
trenutku nismo sve razumjeli.



Ako se pred poteškoćama i patnjom
nađemo zbunjeni i nesposobni
razumjeti, pomoći će nam
kontemplirati Isusa koji je u svojoj
ljudskoj naravi također želio
podnijeti ovu vrstu patnje. Moleći
„Bože moj, Bože moj, zašto si me
ostavio” (Mt 27,46), on ispunjava
proročanske riječi Psalma 22. Njegov
odgovor, s gorljivom slobodom usred
njegove patnje, također se hrani
psalmom: „Oče, u ruke tvoje
predajem duh svoj” (Lk 23,46, usp. Ps
31,6). Isusova poslušnost čini
naknadu za Adamovu neposlušnost
(usp. Rim 5,19). Cijeli njegov život i
smrt je poslušnost Bogu Ocu i uzrok
našega spasenja (usp. Fil 2,6-11).

Poslušnost i povjerenje

11. Poslušnost i povjerenje također
zahtijevaju jedno drugo, do te mjere
da, kada su iskreni, prirodno
prelazimo s jednog na drugo. Gdje
postoji povjerenje, konzultirati se s



prosudbom druge osobe i, ako je
potrebno, učiniti je vlastitom,
normalna je manifestacija želje da
izaberemo ono što je najbolje.
Naprotiv, kad je povjerenje
oslabljeno, postoji opasnost da
poslušnost postane nešto čisto
vanjsko, formalno i daleko. Stoga,
kako bi se omogućila zdrava
poslušnost, neophodna je atmosfera
naklonosti i dobre volje. Da ljudi
znaju da su voljeni i da nisu
kontrolirani, da ih se pažljivo sluša,
da vide da se njihovo mišljenje cijeni:
svi ti stavovi povećavaju slobodu i, u
isto vrijeme, poslušnost.

Sveti Josemaría je naglasio da je
povjerenje ključ za izgradnju
prijateljstva između roditelja i djece:
„ako nemaju slobodu, ako vide da im
nitko ne vjeruje, djeca će uvijek biti
sklona prevariti svoje roditelje.”[22]
Kada je povjerenje odsutno, brzo se
stvaraju udaljenosti i lako se gubi
transparentnost, jer je intimnost



delikatno područje koje treba
sigurno okruženje da bi cvjetala.
Pokušati osigurati samo izvanjsku
poslušnost, bez zajedništva volja, je
kao graditi kuću na pijesku (usp. Mt
7,26).

U misiji stvaranja ozračja povjerenja
veću odgovornost imaju oni koji
zauzimaju položaj autoriteta u
obitelji ili grupi. Zapravo, njihov prvi
čin služenja može biti aktivno
njegovanje ovog prostora povjerenja
sa svima, dok u isto vrijeme vode put
u traženju Božje volje za sebe i za
svoje poslanje. Tako će, oslanjajući se
jedni na druge, i drugi tražiti i
nalaziti Božju volju. Čak i uz
potrebnu organizaciju (onu koja je
prijeko potrebna, budući da je Djelo
„neorganizirana organizacija”[23]),
svatko bi trebao moći znati i osjetiti,
kao što je rekao naš Otac, da je
„slobodan poput ptice.”[ 24]



Upravo je potreba za kontekstom
povjerenja i obiteljske topline navela
svetog Josemariju da kaže da je u
Djelu najjača zapovijed "molim te".
To nije bilo samo pitanje
terminologije, već znak prirodnog
stava koji postoji među inteligentnim
i slobodnim odraslim osobama u
obiteljskom okruženju. Štoviše,
činjenica da je Djelo nadnaravna
obitelj znači da su vjera i ljubav
prema bližnjemu, zajedno s
povjerenjem, istinski temelji kako
vršenja autoriteta tako i poslušnosti.

Poslušnost i apostolska plodnost

12. Naš se Gospodin „naučio
poslušnosti kroz ono što je pretrpio; i
pošto je postao savršen, postao je
izvorom vječnog spasenja svima koji
su mu poslušni” (Heb 5,8-9). Naše
spasenje, kao plod Kristove
poslušnosti sve do smrti na križu,
također osvjetljava odnos između



poslušnosti i apostolske plodnosti
našega života.

Često smo meditirali o toj sceni u
kojoj je Petar poslušao našega
Gospodina, iako s ljudske točke
gledišta nije bilo baš razumno
slijediti njegove upute: „Izvezite na
pučinu i bacite svoje mreže za
lov“ (Lk 5: 4). Razmotrimo ovo
polako. Koliko je dobra proizašlo iz
Petrove poslušnosti riječima našega
Gospodina Duc in altum! „Moć
poslušnosti! Genezaretsko jezero
uskratilo je svoje ribe Petrovim
mrežama. Cijela noć uzalud. Zatim je,
poslušan, opet spustio svoju mrežu u
vodu i uhvatili su piscium
multitudinem copiosam, ogroman
broj riba. Vjerujte mi: čudo se
ponavlja svaki dan.”[25]

13. U apostolskom poslanju možemo
i trebamo imati široku osobnu
inicijativu koja je plod naše ljubavi
prema Bogu i prema drugima. I u isto



vrijeme, slijedeći osobu koja ih
usmjerava, trebamo pokrenuti tolike
aktivnosti organizirane u središtima
Djela, s vjernošću sredstvima koja
nam je naš Otac prenio. Sve to
činimo ne zaboravljajući da će naše
glavno sredstvo uvijek biti molitva.
„Molitva, to je naša snaga: nikada
nismo imali drugog oružja.”[26]

U Djelu i u organizaciji njegovih
apostolata, način poslušnosti je onaj
koji je svojstven obitelji, zajedništvu
osoba. Misliti na zajedništvo osoba
znači misliti na zajedništvo sloboda,
zajedništvo osobnih inicijativa koje
također "rade Opus Dei", i
zajedništvo generacija. Uvjerenje da
Bog djeluje u srcima svih i da smo svi
pozorni na Božju volju, rađa
poslušnost vlastitu obitelji, u kojoj
svaki član aktivno nastoji pomoći u
provedbi zajedničkog projekta. Tako
shvaćena i življena poslušnost je
izraz jedinstva, onog jedinstva koje je
upravo uvjet za apostolsku plodnost: 



ut omnes unum sint... ut mundus
credat, da svi budu jedno, da svijet
vjeruje (Iv 17,21).

Dok strogo poštujemo razdvajanje
između duhovne pratnje i
upravljanja osobama, uvijek moramo
živjeti i raditi s velikom zahvalnošću
za naš kršćanski poziv u Djelu,
njegujući bogatstva svake osobe, tako
da svi možemo raditi zajedno kao tim
i kao obitelj.

Njegovanje autentične kreposti
poslušnosti štiti nas i od
nesposobnosti slušanja i od
servilnosti koja samo izvršava
zadatke bez posredovanja
unutarnjeg bogatstva koje je Bog dao
svakoj osobi. Sveti Josemaría nas je
upozorio na te mogućnosti. Rekao je
da, s jedne strane, „većina djela
neposlušnosti dolazi iz nepoznavanja
kako 'slušati' ono što se od nekoga
traži učiniti, i na kraju su nedostatak
poniznosti ili interesa za



služenje.”[27] ] S druge strane,
upravo kao posljedica želje da
slušamo sa stavom služenja, rekao je
da se „u Opusu Dei pokoravamo
svojom glavom i svojom voljom; ne
kao leševi. Ne mogu nikamo s
leševima; pobožno ih pokapam.” [28]
Stoga poslušati ne znači samo
izvršavati volju druge osobe, već
surađivati s tom osobom u jedinstvu
volje i glave, mišljenja.

Inteligentna poslušnost svetog
Josipa

14. Papa Franjo je u svom pismu o
svetom Josipu smatrao kako je „Josip
u svakoj situaciji proglasio svojefiat,
poput Marije u Navještenju i Isusa u
Getsemaniju.” [29] Kada je sveti
Josemaría govorio o poslušnosti,
često se pozivao na sv. Josipa, jer je u
patrijarhu vidio srce željno slušanja,
srce koje je bilo pozorno prema Bogu
i također pozorno prema
okolnostima i ljudima oko sebe. Na



primjer, govoreći o povratku iz
Egipta, ističe kako „Josipova vjera ne
malaksava; posluša brzo i točno. Da
bismo bolje razumjeli ovu lekciju
svetoga Patrijarha, trebamo
zapamtiti da je Josipova vjera
aktivna, da njegova brza poslušnost
nije pasivno podvrgavanje tijeku
događaja.”[30]

U tom smislu, naš je Utemeljitelj
cijenio činjenicu da je sveti Josip,
budući da je bio čovjek molitve,
primijenio svoju inteligenciju na
situaciju s kojom se suočavao: „U
različitim okolnostima svoga života,
sveti Josip nikada ne odbija
razmišljati, nikada ne zanemaruje
svoje odgovornosti. Naprotiv, on sve
svoje ljudsko iskustvo stavlja u
službu vjere. . . Takva je bila vjera
svetog Josipa: puna, pouzdana,
potpuna. I to se izrazilo u
učinkovitom predanju Božjoj volji s
inteligentnom poslušnošću.”[31]



Možemo razumjeti zašto sveti
Josemaría, posebno za one koji su
pozvani biti sveci usred promjenjivih
i izazovnih situacija ovoga svijeta,
naglašava potrebu učenja
inteligentne poslušnosti koja je
integrirana u našu osobnu slobodu.

Marijina poslušnost

15. Posljednjih se godina pobožnost
prema Gospi koja razvezuje čvorove
proširila svijetom. Ova pobožnost
ima vrlo davne korijene, jer je već
početkom trećeg stoljeća sveti Irenej
Lyonski napisao: „Eva je svojom
neposlušnošću zavezala čvor nesreće
za ljudski rod; ali Marija ga je svojom
poslušnošću razriješila.”[32] Koliko
će se samo čvorova koje je nemoguće
razriješiti u svijetu i u našim
životima, razriješiti ako poput Gospe
živimo za Božje planove!

Naš je Otac rekao: „Slijedeći njezin
primjer poslušnosti Bogu, možemo
naučiti služiti s punom slobodom. U



Mariji ne nalazimo ni traga držanju
ludih djevica, koje se pokoravaju, ali
nepromišljeno. Gospa pozorno sluša
što Bog želi, razmišlja o onome što ne
razumije u potpunosti i pita o onome
što ne zna. Zatim se potpuno predaje
vršenju božanske volje: ‘Evo
službenice Gospodnje, neka mi bude
po tvojoj riječi.’ Nije li to divno?
Gospa, naša učiteljica u svemu što
činimo, pokazuje nam da poslušnost
Bogu nije sluganska i da ne zaobilazi
našu savjest. Marija će nam pomoći
da duboko u srcu otkrijemo slobodu
djece Božje.”[33]

Ako se u nekom trenutku učini da je
naša poslušnost u sukobu s našom
slobodom, obratimo se Mariji. Gospa
će nam izmoliti milost da u istinskoj
poslušnosti pronađemo slobodu
djece Božje. A uz slobodu i radost.

Sa svom vas ljubavlju blagoslivlja

vaš Otac



Rim, 10. veljače 2024.

[1] Usp. Cornelio Fabro, „Učitelj
kršćanske slobode,” u L’Osservatore
Romano, 2. srpnja 1977. Također
pogledajte „Primat slobode”.

[2] Sveti Josemaría, Molitva Duhu
Svetome, travanj 1934.

[3] Katekizam Katoličke Crkve, br.
397.

[4] Sveti Josemaría, Pismo 38, br. 41.
Dolje, citati koji ne spominju autora
su od svetog Josemarije.

[5] Benedikt XVI., Homilija, 15.
travnja 2010.

[6] Sveta krunica, 4. svjetlosno
otajstvo.

[7] Franjo, Govor, 17. veljače 2022.

[8] Susret s Kristom, br. 17.



[9] Put, br. 621.

[10] Usp. Sveti Toma Akvinski,
Summa Theologica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] Susret s Kristom, br. 17.

[12] Benedikt XVI., Angelus, 1. srpnja
2007.

[13] Kovačnica, br. 788.

[14] Susret s Kristom, br. 17.

[15] Prijatelji Božji, br. 30.

[16] Sveti Augustin, u Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Sveti Augustin, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Pismo 11, br. 39.

[19] Sveti Bazilije, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Razgovori, br. 2.



[21] Usp. Sveti Toma Akvinski,
Quaest. disp. De malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Razgovori, br. 100.

[23] Usp. Razgovori, br. 63.

[24] Pismo 18, br. 38.

[25] Put, br. 629.

[26] Pismo, 17. lipnja 1973., br. 35.

[27] Brazda, br. 379.

[28] Bilješke s obiteljskog okupljanja,
9. studenog 1964., u Vázquez de
Prada, Osnivač Opusa Dei (III), str.
407.

[29] Franjo, Apostolsko pismo Patris
corde, 8. prosinca 2020., br. 3.

[30] Susret s Krostom, br. 42.



[31] Ibid.

[32] Sveti Irenej, Adversus hæreses,
III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Susret s Kristom, br. 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-
veljace-2024/ (8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-veljace-2024/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-veljace-2024/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-10-veljace-2024/

	Prelatovo pismo (10. veljače 2024.)

