
opusdei.org

Prelatovo pismo (1.
studeni 2019.)

Pastoralno pismo monsignora
Fernanda Ocáriza o važnosti
prijateljstva. „Živeći u
prijateljstvu s Bogom, koje je
prvo prijateljstvo što ga
trebamo njegovati i jačati, moći
ćete stvarati mnoga istinska
prijateljstva.“

14.11.2019.

Predragi! Neka mi Isus čuva moje
kćeri i sinove!



1 U prvom dužem pismu pisao sam
vam donoseći zaključke Općeg
Kongresa i rekao sam da „aktualne
okolnosti evangelizacije traže još
veću potrebu, ako je moguće,
prioriteta osobnog ophoda. Taj
racionalan aspekt nalazi se u središtu
načina vršenja apostolata koji je sveti
Josemaría otkrio u tekstovima
Evanđelja“[1].

U mnogim susretima koje sam imao s
ljudima različitih naroda nastale su
spontane misli i pitanja o
prijateljstvu. Sveti Josemaría nas je
neprestano podsjećao na ljudsku i
nadnaravnu važnost te stvarnosti.
Osim toga ima mnogo
svjedočanstava kako je on osobno
gajio mnogobrojna prijateljstva i na
to pazio za vrijeme cijeloga života.
Kao što dobro znamo inzistirao je na
tome da je glavni apostolat u Djelu
apostolat prijateljstva i povjerenja. U
ovom pismu sam želio prisjetiti se



nekih aspekata pouke našega Oca o
toj temi.

Prijateljstvo Isusa Krista

2 Isus Krist, savršen čovjek, potpuno
je živio ljudsku vrijednost
prijateljstva. U Evanđelju vidimo
kako je od ranih dana sklapao
prijateljstva s ljudima oko sebe: Već s
dvanaest godina, pošto se vratio u
Jeruzalem, Marija i Josip su smatrali
da je hodao s nekom grupom
prijatelja ili rođaka (usp. Lk 2, 44).
Kasnije, za vrijeme javnoga života,
brojni su trenuci gdje vidimo Našega
Gospodina u kućama prijatelja i
poznanika, bilo da je bio posjet ili
poziv na ručak: u kući Petrovoj (usp. 
Lk 4, 38), u kući Levijevoj (usp. Lk 5,
29), Zakejevoj (usp. Lk 19, 5) i drugo.
Također Ga vidimo na svadbi u Kani
(usp. Iv 2, 1) i uz brojne druge ljude
(usp. Iv 8, 2). U drugim prilikama
posvećuje vrijeme isključivo svojim
učenicima (usp. Mk 3, 7).



Svaku okolnost koristi Isus kako bi
započeo odnos prijateljstva: Toliko
puta Ga vidimo kako se zadržava sa
svakim pojedincem. Nekoliko minuta
razgovora bilo je dovoljno ženi
samaritanki da osjeti kako je
prepoznaje i shvaća. I upravo zbog
toga je pitala: Nije li to Krist? (Iv 4,
29). Učenici iz Emausa, nakon hoda i
nakon što su sjedili s Isusom,
prepoznali su prisutnost tog
Prijatelja koji je učinio da zbog
njegove riječi gori njihovo srce (usp. 
Lk 24, 32).

Često Gospodin posvećuje više
vremena svojim prijateljima. To je
bio slučaj s bratom i sestrama u
Betaniji. Tamo, u dugim satima
prisnosti, Isus zna biti pažljiv, reći
riječ ohrabrenja, odgovoriti na
prijateljstvo prijateljstvom: Kako
su divni bili razgovori u kući u
Betaniji, s Lazarom, Martom i
Marijom![2] U toj kući ćemo shvatiti
da prijateljstvo s Kristom stvara



duboko povjerenje (usp. Iv 11, 21) i
ispunjeno je empatijom; posebno
sposobnošću praćenja u patnji (usp. 
Iv 11, 35).

Ali to je za vrijeme posljednje Večere
kada nam Gospodin najuvjerljivije
pokazuje svoju želju da nam pruži
svoje prijateljstvo. U prisnosti Sale
posljednje Večere Isus kaže
apostolima: Vas sam nazvao
prijateljima (Iv 15, 15). Tada je to
rekao svima. Bog nas ne želi samo
kao stvorenja, nego kao djecu kojoj u
Kristu pruža pravo prijateljstvo. I
tom prijateljstvu odgovaramo
sjedinjujući svoju volju s njegovom;
čineći ono što Gospodin želi (usp. Iv
15, 14).

„Idem velle, idem nolle, isto željeti,
isto odbacivati – u staro se doba
prepoznavalo kao autentični sadržaj
ljubavi: Jedan postaje sličan
drugome, a to vodi jedinstvu htijenja
i misli. Povijest ljubavi između Boga i



čovjeka sastoji se upravo u činjenici
da to zajedništvo volje prerasta u
zajedništvo misli i osjećaja te se, na
taj način, naše htijenje i volja više
podudaraju s Božjom voljom: Božja
volja nije više za mene neka
izvanjska volja, koju mi zapovijedi
izvana nalažu, već je to sada sama
moja volja, što se temelji na spoznaji
da je, zapravo, Bog dublje prisutan u
meni od mene sama. Tada raste
predanje u Boga i Bog postaje naša
radost (usp. Ps 73, 23-28)“[3].

3 Pošto znamo da smo u pravom
prijateljstvu s Isusom Kristom, to nas
ispunja sigurnošću, jer On je vjeran.
„Prijateljstvo s Isusom neraskidivo je.
On nas nikada ne napušta, iako se
katkad čini da šuti. Kad ga trebamo,
on pušta da ga nađemo (usp. Jr 29,
14) i ostaje uz nas kud god da pošli
(usp. Još 1, 9). Jer on nikada ne krši
svoga saveza. Od nas traži da ga ne
napuštamo: Ostanite u meni i ja u
vama (Iv 15, 4). No čak i ako odemo



od njega, on vjeran ostaje. Ta ne
može sebe zanijekati (2 Tim 2,
13)“[4].

Odgovoriti na to Isusovo prijateljstvo
znači ljubiti Krista, ljubavlju koja ja
duša kršćanskoga života i koja teži za
tim da se pokaže u svemu što činimo.
Potreban nam je bogat unutarnji
život, siguran znak prijateljstva s
Bogom i bitno stanje za svaku
djelatnost s dušama[5]. Čitav
apostolat i čitav rad za duše nastaje
iz tog prijateljstva s Bogom, koji je
izvor istinske kršćanske ljubavi
prema drugima. Dok živite u
prijateljstvu s Bogom – onom koje
kao prvo moramo kultivirati i
gajiti – znat ćete zadobiti mnoge i
prave prijatelje (usp. Sir 6, 17).
Djelatnost koju je Gospodin činio i
neprestano čini s nama kako bi
nas zadržao u svojem prijateljstvu
ista je djelatnost koju želi činiti s
mnogim drugim dušama, služeći
se nama kao sredstvima[6].



Ljudska i kršćanska vrijednost
prijateljstva

4 Prijateljstvo je ljudska stvarnost
velikog bogatstva: oblik obostrane
ljubavi između dvije osobe, koja se
izgrađuje nad obostranim
poznavanjem i komunikacijom[7]. To
je vrsta ljubavi koja postoji „u dva
pravca i koja želi svako dobro za
drugu osobu, ljubav u kojoj nastaje
zajedništvo i sreća“[8]. Stoga Sveto
pismo tvrdi da pravom prijatelju
nema cijene niti se može izmjeriti
njegova vrijednost (Sir 6, 15).

Ljubav prema bližnjemu nadnaravno
podiže ljudsku sposobnost za ljubav i
stoga također i za prijateljstvo:
„Prijateljstvo je jedan od
najplemenitijih i uzdignutih ljudskih
osjećaja koji božanska milost čisti i
preoblikuje“[9]. Taj osjećaj može
ponekad nastati na spontan način, ali
u svakom slučaju je potrebno da
raste pomoću susreta i dosljednom



posvećivanju vremena. „Prijateljstvo
nije prolazni ili privremeni odnos,
nego stabilan, čvrst i vjeran odnos
koji sazrijeva s vremenom. To je
odnos ljubavi koji nam daje osjetiti
povezanost i istodobno velikodušna
ljubav koja nas navodi da tražimo
dobro našeg prijatelja“[10].

5 Bog se mnogo puta služi
autentičnim prijateljstvom kako bi
ostvario svoje spasonosno djelo. Stari
zavjet govori o prijateljstvu između
još mladoga Davida i Jonatana,
princa nasljednika Izraela. Taj nije
oklijevao podijeliti sa svojim
prijateljem sve što je imao (usp. 1 
Sam 18, 4) i u teškim trenucima je
svom ocu Šaulu spomenuo sve dobro
mladoga Davida (usp. 1 Sam 19, 4).
Jonatan je također došao do rizika da
izgubi svoje nasljedstvo na stolicu
braneći svoga prijatelja, jer ga je
ljubio svom ljubavlju duše svoje (1 
Sam 20, 17). To iskreno prijateljstvo



poticalo je njih dvojicu na vjernost
prema Bogu (usp. 1 Sam 20, 8.42).

Posebno rječit je primjer prvih
kršćana. Naš Otac je zapisao da su se 
međusobno slatko i snažno ljubili,
ljubavlju koja proizlazi iz Kristova
Srca[11]. Međusobna ljubav je od
početka Crkve karakterističan znak
učenika Isusa Krista (usp. Iv 13, 35).

Drugi primjer iz prvih stoljeća
kršćanstva susrećemo kod svetoga
Bazilija i svetoga Grgura
Nacijanskog. Prijateljstvo iz mladosti
ih je sjedinjavalo tijekom cijeloga
njihova života, a čak i danas dijele
blagdan u univerzalnom liturgijskom
kalendaru. Sveti Grgur priča da je
bio „samo jedan zadatak i težnja za
oba i krepost, kao i život za buduću
nadu“[12]. Njihovo prijateljstvo ne
samo da ih nije odvraćalo od Boga,
nego ih je još više vodilo k Njemu:
„nastojali smo upraviti svoj život i
sve naše akcije poučljivo prema



vodstvu božanske zapovijedi,
potičući se obostrano na trud u
kreposti“[13].

6 U kršćaninu, u djetetu Božjem,
prijateljstvo i ljubav tvore tek
jednu jedinu stvar: božansku
svjetlost koja daje toplinu[14]. Čak
se može reći riječima svetoga
Augustina upravljenima Gospodinu
da među kršćanima „nema pravoga
prijateljstva osim među onima koje
Ti sjedinjuješ međusobno pomoću
ljubavi“[15]. S druge strane kako
ljubav može biti više ili manje jaka, a
osim toga je i vrijeme na
raspolaganje ograničeno,
prijateljstvo je također stvarnost koja
može biti više ili manje duboka. Tako
se obično govori o velikim
prijateljima ili o velikom
prijateljstvu, iako to ne isključuje da
ima pravih prijateljstava ne toliko
velikih ili prisnih.



Na početku novog milenija sveti Ivan
Pavao II. je rekao da će sve
apostolske inicijative koje nastanu u
budućnosti biti „sredstva bez duše“
ako njihovo središte ne bude iskrena
ljubav prema svim ljudima, u
„dijeljenju svojih radosti i patnji kako
bi se prepoznale njihove želje i
pomoglo u potrebama, kako bi se
pružilo pravo i duboko
prijateljstvo“[16]. Naše kuće,
predviđene da služe za veliku
katehezu, moraju biti mjesta u
kojima mnogi ljudi nalaze iskrenu
ljubav i uče kako biti prijatelj istine.

7 Kršćansko prijateljstvo ne
isključuje nikoga i mora biti u
namjeri otvoreno svakoj osobi i uz
veliko srce. Farizeji su kritizirali
Isusa Krista kao da je biti prijatelj
carinika i grešnika (Mt 11, 19) nešto
loše. Također ni mi, dok nastojimo -
unutar naše malenkosti – oponašati
Gospodina, nikoga ne isključujemo,
ne udaljavamo nijednu dušu od



naše ljubavi prema Isusu Kristu.
Stoga morate gajiti čvrsto, odano i
iskreno prijateljstvo – znači
kršćansko – sa svim svojim
kolegama u struci, još i više: sa
svim ljudima kakve god bile
njihove osobne okolnosti[17].

Krist je bio sasvim povezan s
društvom u svojem kraju i vremenu
dajući nam također i u tome primjer. 
Ne ograničava dijalog samo na
malu i ograničenu grupu: On
razgovara sa svima. Sa svetim
ženama, sa čitavim mnoštvima; s
predstavnicima visokog sloja u
Izraelu kao s Nikodemom i sa
carinikom kao sa Zakejom; s
ljudima za koje se drži da su
pobožni i s grešnicima kao sa
samaritankom; s bolesnima i
zdravima; sa siromašnima koje
ljubi iz sveg srca; s
pismoznancima i poganima čiju
vjeru je hvalio iznad one u Izraelu;
sa starima i s djecom. Isus nikome



ne uskraćuje svoju riječ i to je riječ
koja liječi, tješi i prosvjetljuje.
Koliko puta sam razmatrao i dao
razmatrati taj način Kristova
apostolata, istovremeno ljudskog i
božanskog, utemeljenog na
prijateljstvu i povjerenju![18].

Očitovanje prijateljstva

8 Prijateljstvo je posebno vrijedno
kada je potrebno očitovanje ljubavi
koja je razumijevanje: Istinsko
prijateljstvo sadrži također
srdačan napor da shvatimo
uvjerenja naših prijatelja, iako ih
nećemo s njima dijeliti niti ih
prihvatiti[19]. Na taj način nam naši
prijatelji pomažu da shvatimo način
kako vidjeti život koji se razlikuje od
našega, bogate naš unutarnji svijet i
kada je prijateljstvo duboko, možemo
doživjeti stvari na način koji je
drugačiji od našega. Radi se na kraju
o pravom osjećaju u drugima, znači o



sudjelovanju u onomu što oni žive i
što im se događa.

Voljeti druge znači priznati ih i
prihvatiti kakvi jesu, s njihovim
problemima, manama, osobnom
poviješću, okolini i vremenu
približavanja Kristu. Stoga je za
izgradnju pravoga prijateljstva
potrebno da razvijamo sposobnost
naklono gledati na druge ljude, dok
ih ne gledamo Kristovim očima.
Potrebno je da očistimo svoj pogled
od svake predrasude, da znamo
otkriti ono što je dobro u svakoj osobi
i odreći se želje da ih učinimo na 
svoju sliku. Kako bi jedan prijatelj
prihvatio našu pažnju, nije potrebno
da ispuni neke uvjete. Kao kršćani
gledamo na svaku osobu prije svega
kao na stvorenje koje Bog ljubi.
Svaka osoba je jedinstvena i isto tako
je jedinstven svaki prijateljski odnos.

Sveti Augustin je isticao da „usprkos
tome što se svima duguje ista ljubav,



ne pruža se svima isti lijek: Ista
ljubav nekima daje svjetlo, a s
drugimatrpi (…), prema nekima je
nježna, a prema drugima stroga, nije
ničiji neprijatelj i svima je
majka“[20]. Biti prijatelj znači
shvatiti obraćati se svakoj osobi kao
što kaže Gospodin: Kad stvara duše,
Bog se ne ponavlja. Svaki pojedinac
je kakav jest i treba se ophoditi sa
svakim pojedincem prema tome
kakvog ga je Bog stvorio i kako ga
Bog vodi[21]. Pošto se radi o tome da
se otkrije i želi dobro drugoga,
prijateljstvo znači također trpjeti s
prijateljima i za prijatelje. U teškim
trenucima velika je pomoć obnoviti
vjeru da Bog djeluje na svoj način i u
ritmu u duši ljudi.

9 Prijateljstvo ima osim toga
neprocjenjivu društvenu vrijednost,
jer pridonosi skladu među članovima
obitelji i stvaranju društvenog
ambijenta koji je više dostojan
ljudske osobe. Naš Otac nam piše: Po



božanskom pozivu živite usred
svijeta dijeleći s ostalim ljudima –
koji su isti kao i vi – radosti i
neugodnosti, trud i želje, čežnje i
avanture. Dok prelazite
bezbrojnim zemaljskim putovima
trudit ćete se, pošto nas na to
potiče naš duh, da živite skupa sa
svima, da budete sa svima u
kontaktu, kako biste pridonijeli
stvaranju ambijenta mira i
prijateljstva[22].

Taj ambijent prijateljstva, na koji je
svatko pozvan da ga nosi u sebi, plod
je zbroja svakog truda da se ugodi
drugima. Važno je rasti u
susretljivosti, radosti, strpljenju,
optimizmu, obazrivosti i u svim
krepostima koje čine ljubaznima
suživot kako bi se ljudi mogli osjećati
prihvaćeni i kako bi bili sretni: 
Umilna riječ umnožava prijatelje, i
jezik uljudan izaziva prijazne
odgovore (Sir 6, 5). Borba za
poboljšanje vlastitoga karaktera je



potreban uvjet kako bi lakše nastali
prijateljski odnosi.

Naprotiv, izvjesni način izražavanja
može pomutiti ili otežati stvaranje
prijateljskog ambijenta. Na primjer,
biti previše kategoričan u
izražavanju vlastitoga mišljenja, dati
utisak da mislimo kako su vlastiti
pristupi definitivni, ili ne zanimati se
aktivno za ono što drugi kažu, to je
način postupanja onih koji se
zatvaraju u sebe same. Ponekad ta
ponašanja ukazuju na nesposobnost
razlikovanja onoga što je sporno od
onoga što to nije, ili na poteškoću
relativiziranja tema čija rješenja nisu
nužno jedinstvena.

10 Kršćanska briga za druge nastaje
upravo iz našeg zajedništva s
Kristom i našeg poistovjećenja s
poslanjem na koje nas je On pozvao: 
Mi smo za mnoštvo; nikad nismo
zatvoreni, živimo licem prema
mnoštvu i u našoj duši se nalaze



ove riječi Isusa Krista Našega
Gospodina: Žao mi je naroda jer
su već tri dana uza me i nemaju
što jesti (Mk 8, 2)[23].

Za ojačanje veze s prijateljima
potrebni su vrijeme, pažnja i često
izbjegavanje udobnosti ili odricanje
od vlastitih sklonosti. Za kršćanina
znači u prvom redu molitva uz
sigurnost da se tamo nalazi
autentična energija za promjenu
svijeta: Da bi ovaj naš svijet
potekao koritom kršćanstva –
jedinim vrijednim truda – moramo
s ljudima živjeti odano
prijateljstvo, prethodno
utemeljeno na odanom
prijateljstvu prema Bogu[24].

Iskrenost i prijateljstvo

11 Pravi prijatelj ne može za svog
prijatelja imati dva lica:
prijateljstvo, ako treba biti odano i
iskreno – vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis 



(Jak 1, 8); lažni čovjek, dvoumne
duše, u svemu je nepostojan –
zahtijeva odricanja, ispravnost,
razmjenu usluga i plemenitih i
dozvoljenih pomoći. Prijatelj je jak
i iskren po mjeri u kojoj, u skladu s
nadnaravnom razboritošću,
velikodušno misli na druge i
osobnom žrtvom[25]. Prijateljstvo je
obostrano: iskreno komuniciranje u
dva pravca; prenosi se vlastito
iskustvo kako bi jedan razumio
drugoga.

Prijatelji dijele radosti kao pastir koji
je pronašao svoju izgubljenu ovcu
(usp. Lk 15, 6) i kao žena koja je našla
drahmu koju je izgubila (usp. Lk 15,
9). Osim toga se dijele želje i projekti,
a također i žalosti. Prijateljstvo se
pokazuje posebno u spremnosti na
pomoć, kao što to vidimo kod onog
čovjeka koji je išao k Isusu da traži
zdravlje za slugu svoga prijatelja
Satnika (usp. Lk 7, 6). I prije svega
najveće prijateljstvo teži da oponaša



veličanstvo prijateljske ljubavi Isusa
Krista: Veće ljubavi nitko nema od
ove: da tko život svoj položi za svoje
prijatelje (Iv 15, 13).

12 Može se ponekad dogoditi, zbog
neke suzdržanosti ili bojažljivosti, da
se ne uspije pokazati drugima sva
ljubav koja bi se htjela. Kad se nadiđe
ta zapreka i izgubi strah, može to biti
velika prilika da Bog izlije svoju
ljubav na prijatelje: „Pravo
prijateljstvo sa sobom donosi
obostranu pažnju, što je istinska
zaštita slobode i obostrane
prisnosti“[26]. U tom smislu sveti
Toma kaže da se autentično
prijateljstvo mora pokazati prema
vani: Traži „obostranu ljubav, jer
prijatelj je prijatelj za prijatelja“[27].

U isto vrijeme pružiti prijateljstvo na
autentičan način pretpostavlja
sposobnost ulaženja u rizik, jer moguć
je i nesporazum. U životu
Gospodinovu vidi se to iskustvo kada



bogati mladić više voli poduzeti
drugačiji put (usp. Mk 10, 22) ili kada
silazeći s Maslinske gore plače nad
Jeruzalemom dok misli na one
kojima je otvrdlo srce (usp. Lk 19,
41). Kod tih iskustva – koja dolaze
prije ili kasnije – treba nadići strah
pred ponovnim rizikom i to na isti
način kako to čini Isus Krist sa
svakim od nas. Znači da je potrebno
prihvatiti tu ranjivost i neprestano
činiti taj prvi korak bez očekivanja
ikakve promjene, pogledom prema
velikom dobru koji bi tako mogao
nastati: prema autentičnom
prijateljstvu.

13 Kako bi nastao pogodan ambijent
u kojem mogu rasti plodna
prijateljstva, potrebno je koristiti
osobnu spontanost, osim promicanja
inicijative svakog pojedinca u
obiteljskom i društvenom životu. Ta
dva obilježja – spontanost i
inicijativa – ne nastaju inercijski u
bilo kojem ambijentu; više je



potrebno potaknuti ih i ohrabriti
osobe da se pokažu kakve jesu. To
logično omogućava pluralizam koji
„se mora tražiti i gajiti, iako možda
nekome različitost ponekad može biti
teška. Tko ljubi slobodu, uspijeva
vidjeti ono pozitivno i drago što drugi
misle“[28]. Cijeniti onoga koji je
različit ili misli na drugi način stav je
koji označava unutarnju slobodu i
otvoreni pogled: dva aspekta
autentičnog prijateljstva.

S druge strane, prijateljstvo – kao
ljubav, koja je njegov izraz – nije
jednoznačna stvarnost. Ne nastaje
kod svih prijatelja ista komunikacija
vlastite intimnosti. Na primjer, nisu
identični prijateljstvo među bračnim
drugovima, prijateljstvo među
roditeljima i djecom – koje je toliko
savjetovao sveti Josemaría,
prijateljstvo među braćom ili među
kolegama. U svima ima dijeljenog
unutarnjeg prostora koji je svojstven
svakom odnosu. Kada se respektira ta



različitost u očitovanju intimnosti,
nije to manjak iskrenosti ili dubine
prijateljstva, nego upravo suprotno:
Općenito je to uvjet za očuvanje prave
prirode tog odnosa.

Prijateljstvo i bratstvo

14 Blaženi Álvaro del Portillo je
pisao: „Oni koji Boga ljube svjesni su
da su oni njegova djeca i svojstveno
im je nerazdvojivo ophođenje s
Bogom“[29]. Analogno, između
bratstva i prijateljstva postoji
unutarnji odnos. Bratstvo,
jednostavan odnos temeljen na
zajedničkom sinovstvu, postaje
prijateljstvo po ljubavi među braćom,
u onome što je zajednički interes,
razumijevanje, komunikacija,
pažljivo i drago služenje, materijalna
pomoć i drugo.

U tom smislu također i bratstvo
ukorijenjeno u zajedničkom pozivu u
Djelu traži prijateljstvo koje postiže
zrelost kada je dobro koje se traži za



drugoga njegova sreća, njegova
vjernost i njegova svetost.
Istovremeno to prijateljstvo nije
„posebno“ u ekskluzivnom ili
isključujućem smislu, nego je uvijek
otvoreno drugima, iako ograničenja
prostora i vremena ne dopuštaju
jednaki intenzitet komunikacije i
ophod sa svima.

Izuzetnom ljubavlju – koja je
značajna za Djelo Božje –
pomažemo jedni drugima da
živimo i želimo vlastitu svetost i
svetost drugih; i osjećamo se
jakima, jakošću igraćih karata
koje se – same od sebe – ne mogu
držati uspravno, ali kada se
podržavaju međusobno,
sačinjavaju utvrde koje se
održavaju[30]. Tako je ljubav koja
nas sjedinjuje ista ljubav koja
održava Djelo sjedinjenim.

15 Prijateljstvo je podrška i postojani
poticaj za poslanje koje se dijeli. Sa



svojom braćom i sestrama dijelimo
također i svoje radosti i projekte,
svoje brige i želje, iako, logično, ima
aspekata u vlastitom životu u odnosu
s Bogom koji su, barem obično,
pridržani za duhovno vodstvo. Isto
se događa u prijateljstvu među
supružnicima, među roditeljima i
djecom i općenito među dobrim
prijateljima.

Trud da se drugima učini ugodan
život je dragi napor koji čini dio
svakodnevnoga života. Na tom
području, zdravim razumom i
nadnaravnim smislom, teško da će
doći do ispada. Nasuprot, radi se o
fundamentalnoj komponenti puta
prema svetosti. Nije mi važno što to
ponavljam mnogo puta. Ljubav je
potrebna svim ljudima i to je
potrebno i nama u Djelu. Trudite
se da bez osjećajnosti uvijek raste
naklonost prema vašoj braći. Sve
ono što je mog drugog djetetamora
biti – zaista! – sasvim naše[31].



Ljubav je ono na što se posebno
sjećaju oni koji su živjeli s našim
Ocem. Ljubav koja ga je vodila da želi
najbolje za svaku svoju kćer i
svakoga svoga sina, a istovremeno ih
je poticao da temeljito ljube njihovu
slobodu.

16 Bratska naklonost, koja je ljubav,
omogućava s jedne strane gledati na
druge Kristovim očima, otkrivajući
uvijek novu vrijednost. A s druge
strane potiče na to da ih želimo
vidjeti bolje i više svete. Sveti
Josemaría nas je poticao: Imajte
uvijek veliko srce za ljubav prema
Bogu i prema drugima. Ja često
molim Gospodina da mi dade srce
po svome; na prvom mjestu kako
bih se više ispunio Njime, a zatim
kako bih ljubio sva stvorenja, i da
se nikad ne žalim, znajući
razumjeti i oprostiti mane drugih,
jer ne mogu zaboraviti koliko je
Bog podnosio mene. To
razumijevanje, koje je prava



ljubav, vidi se također u bratskoj
opomeni, kada je potrebna, jer je
to sasvim nadnaravno sredstvo za
pomoć onima pored nas[32].
Bratska opomena nastaje iz ljubavi;
pokazuje da želimo da drugi budu
sve sretniji. Ponekad, može koštati
činiti je i također za to smo zahvalni.

17 Osobna sreća ne ovisi o uspjesima
koje postižemo nego o ljubavi koju
dobivamo i ljubavi koju dajemo.
Ljubav naše braće i sestara daje nam
sigurnost koja nam je potrebna kako
bismo proslijedili vodeći divan rat
ljubavi i mira: in hoc pulcherrimo
caritatis bello! Nastojimo svim
ljudima donijeti ljubav Kristovu,
bez iznimke jezika, ni narodnosti,
ni društvenih okolnosti[33]. Znamo
koliko se sviđala našem Ocu ova
rečenica iz Svetoga pisma: Frater
qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma (Vulgata, Izr 18, 19);
brat kojem pomaže drugi brat je kao
utvrđen grad.



Za vrijeme zadnjih druženja koja je
imao s nama don Javier nam je često
ponavljao: „Ljubite se!“. Radilo se o
pozivu koji je kao i uvijek bio odjek
nakane našega Oca: Kako uporno je
Apostol Sveti Ivan propovijedao
“mandatum novum”! – “Ljubite
jedni druge!”. Kleknuo bih, bez
teatralnosti – srce mi viče – i
zamolio bih vas, iz ljubavi prema
Bogu, da se ljubite, pomažete jedni
druge, priteknete u pomoć i da
znate jedno drugom oprostiti.
Stoga, odbacite oholost, budite
suosjećajni, budite milostivi;
uzajamno se pomažite molitvom i
iskrenim prijateljstvom[34].

Apostolat prijateljstva i povjerenja

18 Od prvih godina Opusa Dei sveti
Josemaría je pokazivao konkretan
način kako nas Bog poziva da
navještavamo Evanđelje usred
svijeta: Trebate približiti duše Bogu
prikladnom riječju koja otvara



obzore apostolata; diskretnim
savjetom koji pomaže usredotočiti
se kršćanski u jedan problem;
ljubaznim razgovorom onoga koji
poučava živjeti ljubav: pomoću
apostolata koji sam nazvao neki
put apostolatom prijateljstva i
povjerenja[35].

Istinsko je prijateljstvo – poput
ljubavi koja ljudsku dimenziju
prijateljstva diže na nadnaravnu
razinu – vrijedno samo po sebi. Ono
nije ni sredstvo ni instrument za
postizanje bilo kakve društvene
prednosti, iako može donijeti takvu
prednost (baš kao što može donijeti i
suprotno). Naš Otac, dok nas je
ohrabrivao da s brojnim ljudima
sklapamo prijateljstva, u isto nas je
vrijeme upozoravao: Tako ćete
postupati, kćeri i sinovi moji,
zasigurno ne kako bi koristili
prijateljstvo kao taktiku ulaska u
društvo: to bi značilo da
prijateljstvo gubi unutarnju



vrijednost koju ima; već kao
zahtjev – prvi i neposredni –
ljudskoga bratstva koje kršćani
moraju gajiti među ljudima, koliko
god oni među sobom bili
različiti[36].

Prijateljstvo ima bitnu vrijednost jer
predstavlja iskrenu brigu za drugu
osobu. Nadalje „prijateljstvo je samo
po sebi apostolat; prijateljstvo je
samo po sebi dijalog u kojem dajemo
i primamo svjetlo. U prijateljstvu se
kuju planovi dok uzajamno
otvaramo nove horizonte. U
prijateljstvu se radujemo onome što
je dobro i jedan drugoga bodrimo u
onome što je teško; provodimo dobro
vrijeme jedni s drugima jer Bog želi
da budemo sretni“[37].

Kada je prijateljstvo takvo, odano i
iskreno, ne postoji način da se
instrumentalizira. Svaki prijatelj
jednostavno želi svojem prijatelju
prenijeti dobro koje je iskusio u



svojem životu. Obično ćemo to raditi
bez da i znamo, svojim primjerom,
svojom radosti i željom da služimo
koju izražavamo na tisuće malih
načina. Bez obzira na sve, „važnost
svjedočenja ne znači da naše riječi
nisu potrebne. Zašto ne bismo pričali
o Isusu, zašto drugima ne bismo rekli
da nam On daje snagu u životu, da
uživamo razgovarati s Njim, da
imamo koristi od razmatranja
Njegovih riječi?“[38]. I tako, potpuno
prirodno, prijateljstvo vodi u
povjerenje, puno pažljivog
poštovanja za slobodu kao
neophodni rezultat istinskog
karaktera prijateljstva.

19 Prirodno je da prijateljska veza
vodi brojnim zajedničkim trenucima:
razgovoru tijekom šetnje ili za
stolom, sportskim aktivnostima, istim
hobijem, izletima i slično. Ukratko,
prijateljstvo zahtijeva provođenje
vremena u zajedničkim
interakcijama i povjerenju. Bez



povjerenja nema prijateljstva. Kada
ti govorim o apostolatu
prijateljstva, podrazumijevam
pritom osobno prijateljstvo,
spremno na odricanje i iskreno:
prisno, od srca k srcu[39]. Kada je
prijateljstvo stvarno, kada je naša
briga za drugu osobu iskrena i
pronalazi mjesto u našoj molitvi,
nema trenutka koji dijelimo, a da nije
apostolski: sve je prijateljstvo i sve je
apostolat, ne možemo ih razdvojiti.

Naglašavam veliku važnost, ne
samo ljudsku već božansku, koju
ima prijateljstvo. Reći ću vam još
jednom, baš kao što to radim od
početka Djela: Budite prijatelji
svojim prijateljima, iskreni
prijatelji, i tako ćete provoditi
plodan apostolat i dijalog[40]. Nije
stvar u tome da trebamo imati
prijatelje kako bismo činili apostolat,
već se trebamo pobrinuti da Božja
Ljubav ispuni naše prijateljstvo kako
bi ono bilo istinski apostolat.



20 Rođenje prijateljstva dolazi kao
neočekivani dar te iz tog razloga
zahtijeva strpljenje. Ponekad nas
određena loša iskustva ili predrasude
mogu navesti da mislimo kako
predugo traje prije dok osobne veze
koje imamo s drugima ne prijeđu u
prijateljstvo. Strah, ljudski obziri ili
predrasude mogu sve otežati. Dobro
je pokušati staviti sebe na tuđe
mjesto i biti strpljiv. Trebamo biti
poput Isusa Krista koji je spreman
sa svima razgovarati, čak i s
ljudima koji ne žele znati istinu,
poput Pilata[41].

Postoje brojni dobri načini za
evangelizaciju. U Djelu je međutim
osnovni apostolat uvijek apostolat
prijateljstva. Ovo nas je naš Otac
učio: Moglo bi se reći, djeco moje
duše, da se najveći plod Opusa Dei
nalazi u onom poslu koji
pripadnici obavljaju osobno, u
apostolatu primjera i odanog
prijateljstva sa svojim kolegama u



zanimanju; na sveučilištu ili u
tvornici, u uredu, rudniku ili na
polju[42]. Bez odbacivanja zadataka
koje imamo, trebamo naučiti brinuti
se uvijek za svoje prijatelje.

21 Nadalje, naše će prijateljstvo s
njima često biti usklađeno s
korporativnim apostolatom koji se
provodi u našim centrima i s
apostolskim inicijativama. To
prijateljstvo, ta veza s jednim od
vas, kasnije će se proširiti, prvo
ljubavlju i razumijevanjem,
kasnije redovitim pohađanjem
kuće Opusa Dei gdje počinju
odlaziti i ubrzo je počinju smatrati
svojom, poput doma. Sve je to,
jasno, kasnije ujedinjeno s
prijateljstvom s ljudima koje
sretnu i upoznaju u našim
kućama[43].

22 U apostolat prijateljstva također
spada i naš apostolat ad fidem s
ljudima koji ne dijele našu vjeru. 



Kćeri i sinovi moji, vjera, čvrsta
vjera, vjera živa, vjera koja djeluje
s ljubavlju, veritatem facientes in
caritate (usp. Ef 4, 15). Očuvajte taj
duh u svojem susretu s
odijeljenom braćom i s
nekršćanima. Prema svima ljubav
i pažnja, prema svima
prijateljstvo. Nikome od onih koji
su dolazili u naša korporativna
djela nikad se nisu činili problemi
zbog religioznih uvjerenja; nikome
tko to ne želi ne govori se o našoj
vjeri[44].

* * *

23 Ovim sam vas stranicama želio
podsjetiti na to da svi trebamo
prijateljstvo, taj Božji dar koji nam
donosi utjehu i radost. Bog je
čovjeka stvorio na taj način da on
ne može a da ne dijeli osjećaje
svojega srca s drugima: Ako
imamo neki razlog za sreću,
osjećamo unutarnju silu koja nas



tjera da pjevamo i smijemo se, a to
na jedan ili drugi način tjera
druge da dijele našu sreću. Ako je
tuga ta koja ispunjava našu dušu,
oko sebe želimo tihu atmosferu, to
nam pokazuje da nas drugi
razumiju i poštuju. Kao ljudskim
bićima, moje kćeri i sinovi, svima
nam je potrebna podrška kako
bismo mogli putovati putovima
života, kako bismo svoje nade
pretvorili u stvarnost, kako bismo
nadvladali poteškoće i uživali u
plodovima svojega rada. To je
velika važnost, i ljudska i
nadnaravna, koju nosi
prijateljstvo[45].

Prvi mladi koji su došli u kontakt s
Djelom 1930.ih godina oko našeg su
Oca pronašli atmosferu iskrenog
prijateljstva. To je bila prva stvar
koja ih je privukla i držala ih je
ujedinjenima kroz vrlo teška
vremena. Prijateljstvo umnaža naše
radosti i pruža utjehu u našim



žalostima. Kršćansko prijateljstvo
teži najvećoj sreći – odnosu s Isusom
Kristom – za one koji su nam bliski.
Pomolimo se ovako kako je to činio
sveti Josemaría: Bože, daj nam srce
po mjeri Tvoga![46]. To je put. Samo
ako se identificiramo s Kristovim
osjećajima - Neka u vama bude isto
mišljenje kao i u Kristu Isusu (Fil 2, 5)
– moći ćemo kroz prijateljstvo
donijeti tu potpunu sreću u svoj dom,
svoj rad i na svako mjesto gdje se
nađemo.

S ljubavlju vas blagoslivlja vaš Otac,

Rim, 1. studeni 2019.

Svetkovina Svih Svetih

[1] Pastoralno pismo, 14.2.2017., br.
9.

[2] Pismo 24.10.1965., br. 10.



[3] Benedikt XVI., Enc. Deus Caritas
est, 25.12.2005., br. 17.

[4] Franjo, Ex. Ap. Christus vivit,
25.3.2019., br. 154.

[5] Pismo 31.5.1943., br. 8.

[6] Pismo 11.3.1940., br. 70.

[7] Usp. Sveti Toma, Suma teol., II-II,
q. 23, a. 1, c.

[8] Sveti Ivan Pavao II., Govor,
18.2.1981.

[9] Benedikt XVI., Govor, 15.9.2010.

[10] Franjo, Ex. Ap. Christus vivit, br.
152.

[11] Prijatelji Božji, br. 225.

[12] Sveti Grgur Nacijanski, Govor 43.

[13] Isto.

[14] Kovačnica, br. 565.



15 Sveti Augustin, Ispovijesti, 4, 7.

[16] Sveti Ivan Pavao II., Ap. pismo 
Novo millennio ineunte, 6.1.2001., br.
43.

[17] Pismo 9.1.1951., br. 30.

[18] Pismo 24.10.1965., br. 10.

[19] Brazda, br. 746. Usp. Put, br. 463.

[20] Sveti Augustin, Katekeza za
početnike, 15, 23.

[21] Pismo 8.8.1956., br. 38.

[22] Pismo 24.10.1965., br. 2.

[23] Pismo 31.5.1954., br. 23.

[24] Kovačnica, br. 943.

[25] Pismo 11.3.1940., br. 71.

[26] Pastoralno pismo, 9.1.2018., br.
14.



[27] Sveti Toma, Suma teol., II-II, q.
23, a. 1, c.

[28] Pastoralno pismo, 9.1.2018., br.
13.

[29] Blaženi Álvaro del Portillo,
„Uvod“, u Prijatelji Božji.

[30] Pismo 29.9.1957., br. 76.

[31] Riječi svetoga Josemaríje citirane
od blaženog Álvara del Portilla u 
Obiteljska pisma, I, br. 115.

[32] Bilješke s obiteljskog skupa, X.
1972.

[33] Bilješke s razmatranja,
29.2.1964.

[34] Kovačnica, br. 454.

[35] Pismo 24.3.1930., br. 11.

[36] Pismo 11.3.1940., br. 54.



[37] Pastoralno pismo, 9.1.2018., br.
14.

[38] Franjo, Ex. Ap. Christus vivit, br.
176.

[39] Brazda, br. 191.

[40] Pismo 24.10.1965., br. 16.

[41] Isto, br. 12.

[42] Pismo 11.3.1940., br. 55.

[43] Pismo 24.10.1942., br. 18.

[44] Pismo 24.10.1965., br. 62.

[45] Isto, br. 16.

[46] Usp. Brazda, br. 813.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/prelatovo-pismo-1-
studeni-2019/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-1-studeni-2019/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-1-studeni-2019/
https://opusdei.org/hr-hr/article/prelatovo-pismo-1-studeni-2019/

	Prelatovo pismo (1. studeni 2019.)

