opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (V):
Kako nam se Bog
obraca

Jezik molitve je tajanstven. Ne
mozemo ga kontrolirati, ali
malo po malo ustrajuci u
molitvi otkrivamo da Bog
mijenja nase srce.

29.05.2020.

Na teritoriju Pereje, u danasnjem
Jordanu, na vrhu brezuljka 100
metara iznad Mrtvog mora, stoji
impresivna tvrdava Maheron. Tamo



je Herod Antipas zatocio Ivana
Krstitelja (Mk 6:17) (1). U hladnoj i
vlaznoj tamnici isklesanoj od
kamena, vladaju tama i tiSina, a
Ivana muci misao: vrijeme prolazi, a
Isus se jo$ nije objavio onako jasno
kako se Ivan nadao. Primio je vijesti
0 njegovim velikim djelima (Mt,
11:2), ali izgleda da Isus sebe ne
naziva Mesijom. Kada ga ljudi
izravno upitaju, On Suti. Je li moguce
da se Ivan prevario? Ali sve je tako
jasno vidio! Vidio je Duha kako silazi
s nebesa u obliku golubice i staje na
njemu (v, 1:32-43). Stoga posla
ucCenike da pitaju Gospodina: “Jesili
ti Onaj koji treba doci ili drugoga da
¢ekamo?” (Mt, 11:3).

Isus odgovara na neocekivan nacin.
Umjesto da im da jasan odgovor, On
usmjerava njihovu pozornost na
njegova djela: “Slijepi progledaju,
hromi hode, gubavi se Ciste, gluhi
Cuju, mrtvi ustaju, siromasima se
navjescuje Evandelje”. Iako malo



zagonetan, njegov odgovor je
dovoljno jasan onima koji znaju
prorocanstva Svetog Pisma koja
ukazuju na dolazak Mesije i njegovog
Kraljevstva. “Tvoji Ce mrtvi oZivjeti,
uskrsnut Ce tijela. Probudite se i
kliCite, stanovnici praha! Jer rosa je
tvoja - rosa svjetlosti, i zemlja Ce
sjene na svijet dati.” (Iz 26:19).
“Sljepacke Ce oCi progledati, usi Ce se
gluhih otvoriti” (Iz 35,5). Gospodin
ohrabruje Ivana da Mu vjeruje: "I
blago onom tko se ne sablazni o
mene.” (Mt 11,6).

U ovom prizoru vidimo slicnost s
osobom kojoj je tesko razaznati Bozji
glas u molitvi. Kad se i mi sami
nademo u ovoj situaciji, Isus nas
poziva da potpuno promijenimo
perspektivu, da napustimo nasu
ceznju za ljudskom sigurnoscu i
udemo u tajanstvenu avanturu Boga
koji nam govori kroz svoja djela i
Sveto Pismo. U Isusovim rijeCima
“blago onom tko se ne sablazni o



mene”, otkrivamo poziv na oCuvanje
vjere u molitvi, Cak i kad se ponekad
¢ini da nam Bog ne odgovara onako
jasno kako smo se nadali.

Djela koja mogu prekinuti “Sutnju”

Osoba koja se pocela moliti mozda ce
se Cesto susresti s prividnom BoZjom
“tiSinom”. “Pri¢am Mu, govorim Mu
0 svojim brigama. Pitam Ga Sto bih
trebao uciniti, ali On mi ne odgovara.
Ne govori mi niSta.” Ovo je bila i
Jobova prituzba: “K Tebi viem, al®
Ti ne odgovaras; pred Tobom stojim,
al” Tiine mariS.” (Job 30,20). Tada je
lako postati zbunjen: “Oduvijek sam
sluSao da je molitva razgovor, ali Bog
mi nikada nista ne govori. Ako Bog
razgovara s drugima...zasto ne sa
mnom? Sto radim pogre$no?” Ove
sumnje osobe koja se moli ponekad
mogu dovesti do kuSnje nade. “Ako
mi Bog ne govori, zaSto bih se molio?
“ A ako se ova tiSina protumaci kao
BoZja odsutnost, moZe postati Cak i



kusnja vjere: “Ako Bog ne razgovara
sa mnom, onda On ne postoji.”

Sto moZemo reéi kao odgovor na sve
ovo? Prije svega, zanijekati BoZje
postojanje zbog njegove prividne
Sutnje nema smisla. Bog je mozda
odabrao Sutjeti zbog bilo kojeg
razloga, a to ne bi utjecalo na
njegovo postojanje ili ne-postojanje,
niti na njegovu ljubav prema nama.
Vjera u Boga —1u njegovu dobrotu -
odlucna je. U svakom slucaju, ovo
moZe biti dobar trenutak da Ga
potrazimo, ispunjeni vjerom i
povjerenjem: “ BoZe, ne Suti, nemoj
ostati nijem i ne pocivaj, BoZe! ” (Ps
83,1).

No, ne smijemo sumnjati ni u nasu
sposobnost da ¢ujemo Bozji glas.
Ljudsko srce ima potrebne “resurse”
da, pomocu milosti, Cuje Boga kako
nam se obraca, bez obzira na to
koliko je ta sposobnost zamracena
isto¢nim grijehom i naSim osobnim



grijesima. Prvo poglavlje Katekizma
Katolicke Crkve naziva se “Covjek je
otvoren za Boga". Sveti Ivan Pavao II
rekao je na opcoj audijenciji: ~
Covjek je, kako kaze tradicija
krsé¢anske misli, “capax Dei”:
sposoban spoznati Boga i primiti dar
koji je sam Bog. Stvoren doista na
sliku i priliku Bozju, on moZe Zivjeti
osobni odnos s njim."(2) To je osobni
odnos koji poprima oblik dijaloga
safinjenog od rijeci i djela.(3) I
ponekad, samo od djela, kao Sto se
dogada i u ljudskoj ljubavi.

Primjerice, samo izmjena pogleda
izmedu dvije osobe moZe biti tihi
dijalog (postoje pogledi koji jasno
govore), tako i nas povjerljiv
razgovor s Bogom moze biti u ovom
obliku: “gledati u Boga i shvatiti da
Bog gleda u nas. Kao $to je Isus
gledao u Ivana, Sto je odredilo tijek
zivota njegovih uCenika zauvijek.” (4)
Katekizam kaZe da je “kontemplacija
pogled vjere.”(5) Cesto pogled moze



biti vaznijiiispunjeniji znacenjem,
ljubavlju i svjetlom za na$ Zivot, nego
dugacak niz rijeci. Sveti Josemaria,
kad je govorio o radosti koja
proizlazi iz kontemplativnog Zivota,
rekao je da “iz duse izvire ponovno
pjesma, nova pjesma, jer se i dusa
osjeca od Boga promatrana i
ljubljena dovijeka.”(6) Kao “prosjaci
pred Bogom™(7), ponizno molimo da
1 mi, osim $to znamo da je istina,
moZemo uvijek “osjetiti” BoZji
pogled na nas pun ljubavi.

Nijedan covjek nikada nije tako
govorio

Sveta Majka Terezija iz Calcutte rekla
je “u glasnoj molitvi mi se obracamo
Bogu; u razmatrajucoj molitvi On se
obraca nama.”(8) Tada Bog izlijeva
Sebe unas.” Ovo je pokusaj
objasnjavanja neceg Sto je
neobjasnjivo. U stvarnosti, molitva
podrazumijeva tajanstvenost. Ovaj
“tajanstveni susret” izmedu Boga i



osobe koja se moli dogada se na
razne nacine. Neke od njih tesko je
odrediti i ne mogu se u potpunosti
razumjeti ni objasniti. Kao Sto
Katekizam Katolicke Crkve navodi o
razmatrajucoj molitvi: “Trebamo se
takoder suprotstaviti nacinima
misljenja “ovoga svijeta”, oni nas
okuZuju ako nismo budni.
Primjerice, neki drZe da je istinito
samo ono $to se moze potvrditi
razumom i znano$c¢u; molitva je pak
tajna koja se prelijeva nad nasu
svijest i podsvijest”(9) Poput Ivana
Krstitelja, Cesto tjeskobno trazimo
opipljive dokaze koji nisu uvijek
dostizni u nadnaravnom kraljevstvu.

Nacin koji Bog odabire za razgovor s
naSim duSama nadilazi nase
razumijevanje i mi to nikada ne
moZzZemo u potpunosti razumjeti.
“Znanje to odvec mi je Cudesno,
previsoko da bih ga dokucio.” (Ps
139,6) NasSa abeceda nije BoZja
abeceda, nas jezik nije njegov jezik,



nase rijeci nisu Njegove rijeCi. Bog ne
treba glasnice da bi govorio, niti ga
se slusa uSima, vec skrovitijim 1
tajanstvenijim mjestom u naSem
bic¢u. Ponekad to zovemo nasim
srcem; katkad nasom savjeScu. (10)
Bog nam se obraca kroz stvarnost
Njegova Bica stvarnosti koja smo mi.
Zvijezda je u odnosu s drugim
zvijezdama ne pomocu rijeci, ve¢
pomocu sile gravitacije. Bog nam se
ne treba obracati rije¢ima, iako On i
to moZe. On govori svojim rijeima i
tajnim djelovanjem Duha Svetoga u
nasoj dusi, doticuci nase srce,
uznemirujuci nasSe emocije i dajuci
svjetla naSem razumu kako bi nas
njezno privukao Sebi. MoZe se
dogoditi da ispocCetka toga nismo
svjesni. No, kako vrijeme prolazi, On
¢e nam pomoci da budemo strpljiviji
ili puni razumijevanja, da bolje
radimo ili da dajemo vecu pozornost
prijateljstvu... Ukratko, nasa ljubav
prema Bogu neprestano Ce rasti.



Katekizam Katolicke Crkve govori da
je za osobu koja moli “Preobrazba
srca koje moli prvi odgovor na nasu
pros$nju.” (11) To je preobrazba koja
je obi¢no spora i postepena, na
trenutke ¢ak i neprimjetna, ali je
svejedno posve sigurna te ju moramo
prepoznati i biti zahvalni na njoj. To
je ono Sto je Sveti Josemaria ucinio 7.
kolovoza 1931.: “Danas ovaj
dijecezanski svecenik slavi blagdan
PreobraZenja Gospodina nasega Isusa
Krista. Kada sam prinio svoje nakane
u svetoj Misi, primijetio sam
unutarnju promjenu koju je Bog u
meni tih godina ucinio... I to usprkos
meni samom: mogu reci, bez moje
suradnje. Mislim da sam tada odlucio
posvetiti ¢itav svoj Zivot ispunjenju
BoZje volje.” (12) Ova “unutarnja
promjena” koja se prepoznaje u
molitvi jedan je od nacina na koji
nam se Bog obraca...kakav prekrasan
nacin! Onda razumijemo ono Sto je
hramski sluzbenik rekao
sveceniCkim glavarima: “Nijedan



covjek nikada nije tako govorio” (Iv
7,46). Bog govori kao Sto nitko drugi
ne moZze govoriti: mijenjajuci nase
srce.

BoZja je rijeC “Ziva i djelotvorna”
(Heb 4,12). Ona nas mijenja, a
Njegova djela u nasoj dusi nadilaze
naSe razumijevanje. Kao Sto je Jahve
rekao proroku Izaiji: “Visoko je iznad
zemlje nebo, tako su puti moji iznad
vasih putova, 1 misli moje iznad
vaSih misli. Kao Sto dazdi i snijeZi s
neba bez prestanka dok se zemlja ne
natopi, oplodi i ozeleni da bi dala
sjeme sijacu i kruha za jelo, tako se
rije¢ koja iz mojih usta izlazi ne
vraca k meni bez ploda, nego ¢ini
ono Sto sam htio i obistinjuje ono
zbog Cega je poslah” (Iz 55, 9-11). Ova
tajanstvena ucinkovitost je poziv da
rastemo u poniznosti koja “je temelj
molitve. Tek kada ponizno priznamo
da ne znamo moliti kako bismo
trebali, onda smo spremni slobodno
primiti dar molitve.” (13) Spremni



smo se s povjerenjem otvoriti BoZjim
djelima.

BoZja uzviSena sloboda

Bog nam govori kada On to Zeli. Ne
moZemo staviti ograni¢enja na Duha
Svetoga. Nije u naSim rukama
upravljati njegovim djelovanjem u
naSim duSama. Sveti Josemaria
jednom je rekao da je Krist, prisutan
u svetohraniStu, “Gospodin koji
govori kad On to Zeli, kad to
najmanje o¢ekujemo, i kaze
odredene stvari. Tada Suti, jer zeli
odgovor nase vjere i nase odanosti.
“(14) Mi “ulazimo u molitvu” ne kroz
vrata nasih osjetila — vid, sluh,
osjeCaje — nego “na uska vrata
vjere”(15) pokazanoj u brizi i
ustrajnosti koje polazemo u vrijeme
za molitvu. Iako mozda to odmah ne
shvacamo, naSa molitva donosi plod.

Ovo se Cesto dogadalo Osnivacu
Opusa Dei. Primjerice, 16. listopada
1931. rekao je: “Zelio sam se moliti,



nakon Mise, u tiSini svoje crkve.
Nisam uspio. U ulici Atocha kupio
sam novine (ABC) i usao u tramvaj.
Do ovog trenutka, kada to piSem,
nisam uspio procitati viSe od jednog
odjeljka u novinama. Osjetio sam
kako kroz mene prolazi molitva
obilne i goruce ljubavi. Tako sam se
osjecao u tramvaju cijelim putem
kucéi.”(16) Sveti Josemaria pokusao je
bez uspjeha moliti se na tihom
mjestu. A opet, nekoliko minuta
kasnije, usred buke i guzve u
tramvaju punog ljudi, dok je Citao
novine, obuzela ga je Bozja milost i
iskusio je “najuzviSeniju molitvu”
svojega Zivota, prema onome Sto je
sam rekao.

Mnogi drugi sveci svjedocili su Bozjoj
slobodi u obracanju dusi kada On to
zeli. Sveta Terezija Avilska, na
primjer, prepric¢ava u svom Zivotu:
“Smijala bih se sama sebi 1 mislila da
je ugodno shvatiti koliko nisko dusa
moZe potonuti ako Bog neprestano



ne radi u njoj. U takvom stanju, dusa
jasno vidi da nije bez Boga: to nije
poput teSkih kusnji koje sam
ponekad iskusila. DuSa sakuplja drvo
1 ¢ini sve Sto moZe sama, ali ne
uspijeva pronaci nacin da upali vatru
ljubavi Bozje. Samo Njegovim
velikim milosrdem moze se vidjeti
dim, koji pokazuje da vatra nije
posve ugaSena. Tada Gospodin dolazi
natrag i zapali vatru, jer dusa samu
sebe izluduje puhanjem u vatru i
premjeStanjem drva, a opet sva njena
nastojanja samo sve viSe gase vatru.
Vjerujem da je najbolja stvar za dusu
da bude potpuno pomirena s
¢injenicom da sama ne moze nista
uciniti...i nauciti kroz iskustvo koliko
malo moZe uciniti sama.” (17)

Zapravo, Bog nam se obra¢a mnogo
puta. Ili, bolje reCeno, nikada nam se
ne prestaje obracati u svakom
trenutku. Na odredeni nacin, nauciti
moliti se je nauciti prepoznati BoZji
“glas” u njegovim djelima, bas kao



Sto je Isus pomogao Ivanu Krstitelju
da to ucCini. Duh Sveti nikada ne
prestaje djelovati u nasim duSama.
Kao Sto je Sveti Pavao podsjetio
Korinc¢ane: “niti tko moze reci: 'Isus
je Gospodin' ako nije pod

djelovanjem Svetoga Duha” (1 Kor
12,3). Ovo bi nas trebalo ispuniti
mirom. No, tko god izgubi iz vida ovu
istinu mogao bi se lako obeshrabriti.
“Oni pak koji molitvom traze Boga, brzos
obeshrabre, jer ne znaju da molitva dola:
takoder od

Duha Svetoga, a ne samo od njih.”(18)
Kako nikada ne bismo postali
obeshrabreni u molitvi, moramo
imati veliko povjerenje u Duha
Svetoga 1 njegove raznolike i
tajanstvene nacine djelovanja u

nasoj dusi: “Kraljevstvo je BoZje kao
kad Covjek baci sjeme u zemlju.
Spavao on ili bdio, noc¢u i danju

sjeme klija i raste - sam ne zna kako”
(Mk 4, 26)

Jose Brage



(1) Usp. Flavius Joseph, Zidovski
antikviteti, 18, 5, 2.

(2) Sveti Ivan Pavao II, Opca
audijencija, 26.srpnja 1998.

(3) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2567.

(4) Sveti Josemaria, Biljeska s
meditacije, 9.sijeCnja 1959.

(5) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2715.

(6) Sveti Josemaria, Homilija “Prema
svetosti,” u Prijatelji BoZji, br. 307.

(7) usp. sveti Augustin, Sermon 56, 6,
9.

(8) Sveta Terezija iz Kalkute, No
Greater Love, New World Library, p.
5.

(9) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2727.



(10) Katekizam Katolicke Crkve, br.
1776.

(11) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2739.

(12) Sveti Josemaria, Biljeske, br. 217,
u Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, Vol. 1, Scepter
Publishers, 2001, str. 287-288.

(13) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2559.

(14) Sveti Josemaria, Biljeske s
obiteljskog druzenja, 18.lipnja 1972.
(Cronica, 2000, str. 243).

(15) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2656.

(16) Sveti Josemaria, Biljeske, br. 334;
u Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, Vol. 1, Scepter
Publishers, 2001, p. 294.



(17) Zivot Terezije od Isusa, prevela E.
Allison Peers, Image Book, Ch.
XXXVIL, pp. 216-217.

(18) Katekizam Katolicke Crkve, br.
2726.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/poznavati-njega-i-
poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-
obraca/ (10.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (V): Kako nam se Bog obraća

