
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (V):
Kako nam se Bog
obraća

Jezik molitve je tajanstven. Ne
možemo ga kontrolirati, ali
malo po malo ustrajući u
molitvi otkrivamo da Bog
mijenja naše srce.

29.05.2020.

Na teritoriju Pereje, u današnjem
Jordanu, na vrhu brežuljka 100
metara iznad Mrtvog mora, stoji
impresivna tvrđava Maheron. Tamo



je Herod Antipas zatočio Ivana
Krstitelja (Mk 6:17) (1). U hladnoj i
vlažnoj tamnici isklesanoj od
kamena, vladaju tama i tišina, a
Ivana muči misao: vrijeme prolazi, a
Isus se još nije objavio onako jasno
kako se Ivan nadao. Primio je vijesti
o njegovim velikim djelima (Mt,
11:2), ali izgleda da Isus sebe ne
naziva Mesijom. Kada ga ljudi
izravno upitaju, On šuti. Je li moguće
da se Ivan prevario? Ali sve je tako
jasno vidio! Vidio je Duha kako silazi
s nebesa u obliku golubice i staje na
njemu (Iv, 1:32-43). Stoga posla
učenike da pitaju Gospodina: ˝Jesi li
ti Onaj koji treba doći ili drugoga da
čekamo?˝ (Mt, 11:3).

Isus odgovara na neočekivan način.
Umjesto da im da jasan odgovor, On
usmjerava njihovu pozornost na
njegova djela: ˝Slijepi progledaju,
hromi hode, gubavi se čiste, gluhi
čuju, mrtvi ustaju, siromasima se
navješćuje Evanđelje˝. Iako malo



zagonetan, njegov odgovor je
dovoljno jasan onima koji znaju
proročanstva Svetog Pisma koja
ukazuju na dolazak Mesije i njegovog
Kraljevstva. ˝Tvoji će mrtvi oživjeti,
uskrsnut će tijela. Probudite se i
kličite, stanovnici praha! Jer rosa je
tvoja - rosa svjetlosti, i zemlja će
sjene na svijet dati.˝ (Iz 26:19).
˝Sljepačke će oči progledati, uši će se
gluhih otvoriti˝ (Iz 35,5). Gospodin
ohrabruje Ivana da Mu vjeruje: ˝I
blago onom tko se ne sablazni o
mene.˝ (Mt 11,6).

U ovom prizoru vidimo sličnost s
osobom kojoj je teško razaznati Božji
glas u molitvi. Kad se i mi sami
nađemo u ovoj situaciji, Isus nas
poziva da potpuno promijenimo
perspektivu, da napustimo našu
čežnju za ljudskom sigurnošću i
uđemo u tajanstvenu avanturu Boga
koji nam govori kroz svoja djela i
Sveto Pismo. U Isusovim riječima
˝blago onom tko se ne sablazni o



mene˝, otkrivamo poziv na očuvanje
vjere u molitvi, čak i kad se ponekad
čini da nam Bog ne odgovara onako
jasno kako smo se nadali.

Djela koja mogu prekinuti ˝šutnju˝

Osoba koja se počela moliti možda će
se često susresti s prividnom Božjom
˝tišinom˝. ˝Pričam Mu, govorim Mu
o svojim brigama. Pitam Ga što bih
trebao učiniti, ali On mi ne odgovara.
Ne govori mi ništa.˝ Ovo je bila i
Jobova pritužba: ˝K Tebi vičem, al`
Ti ne odgovaraš; pred Tobom stojim,
al` Ti i ne mariš.˝ (Job 30,20). Tada je
lako postati zbunjen: ˝Oduvijek sam
slušao da je molitva razgovor, ali Bog
mi nikada ništa ne govori. Ako Bog
razgovara s drugima…zašto ne sa
mnom? Što radim pogrešno?˝ Ove
sumnje osobe koja se moli ponekad
mogu dovesti do kušnje nade. ˝Ako
mi Bog ne govori, zašto bih se molio?
˝ A ako se ova tišina protumači kao
Božja odsutnost, može postati čak i



kušnja vjere: ˝Ako Bog ne razgovara
sa mnom, onda On ne postoji.˝

Što možemo reći kao odgovor na sve
ovo? Prije svega, zanijekati Božje
postojanje zbog njegove prividne
šutnje nema smisla. Bog je možda
odabrao šutjeti zbog bilo kojeg
razloga, a to ne bi utjecalo na
njegovo postojanje ili ne-postojanje,
niti na njegovu ljubav prema nama.
Vjera u Boga – i u njegovu dobrotu –
odlučna je. U svakom slučaju, ovo
može biti dobar trenutak da Ga
potražimo, ispunjeni vjerom i
povjerenjem: ˝ Bože, ne šuti, nemoj
ostati nijem i ne počivaj, Bože! ˝ (Ps
83,1).

No, ne smijemo sumnjati ni u našu
sposobnost da čujemo Božji glas.
Ljudsko srce ima potrebne ˝resurse˝
da, pomoću milosti, čuje Boga kako
nam se obraća, bez obzira na to
koliko je ta sposobnost zamračena
istočnim grijehom i našim osobnim



grijesima. Prvo poglavlje Katekizma
Katoličke Crkve naziva se ¨Čovjek je
otvoren za Boga¨. Sveti Ivan Pavao II
rekao je na općoj audijenciji: ¨
Čovjek je, kako kaže tradicija
kršćanske misli, “capax Dei”:
sposoban spoznati Boga i primiti dar
koji je sam Bog. Stvoren doista na
sliku i priliku Božju, on može živjeti
osobni odnos s njim.¨(2) To je osobni
odnos koji poprima oblik dijaloga
sačinjenog od riječi i djela.(3) I
ponekad, samo od djela, kao što se
događa i u ljudskoj ljubavi.

Primjerice, samo izmjena pogleda
između dvije osobe može biti tihi
dijalog (postoje pogledi koji jasno
govore), tako i naš povjerljiv
razgovor s Bogom može biti u ovom
obliku: ˝gledati u Boga i shvatiti da
Bog gleda u nas. Kao što je Isus
gledao u Ivana, što je odredilo tijek
života njegovih učenika zauvijek.˝(4)
Katekizam kaže da je ˝kontemplacija
pogled vjere.˝(5) Često pogled može



biti važniji i ispunjeniji značenjem,
ljubavlju i svjetlom za naš život, nego
dugačak niz riječi. Sveti Josemaria,
kad je govorio o radosti koja
proizlazi iz kontemplativnog života,
rekao je da ˝iz duše izvire ponovno
pjesma, nova pjesma, jer se i duša
osjeća od Boga promatrana i
ljubljena dovijeka.˝(6) Kao ˝prosjaci
pred Bogom˝(7), ponizno molimo da
i mi, osim što znamo da je istina,
možemo uvijek ˝osjetiti˝ Božji
pogled na nas pun ljubavi.

Nijedan čovjek nikada nije tako
govorio

Sveta Majka Terezija iz Calcutte rekla
je ˝u glasnoj molitvi mi se obraćamo
Bogu; u razmatrajućoj molitvi On se
obraća nama.˝(8) Tada Bog izlijeva
Sebe u nas.˝ Ovo je pokušaj
objašnjavanja nečeg što je
neobjašnjivo. U stvarnosti, molitva
podrazumijeva tajanstvenost. Ovaj
˝tajanstveni susret˝ između Boga i



osobe koja se moli događa se na
razne načine. Neke od njih teško je
odrediti i ne mogu se u potpunosti
razumjeti ni objasniti. Kao što 
Katekizam Katoličke Crkve navodi o
razmatrajućoj molitvi: ˝Trebamo se
također suprotstaviti načinima 
mišljenja ˝ovoga svijeta˝, oni nas
okužuju ako nismo budni.
Primjerice, neki drže da je istinito
samo ono što se može potvrditi
razumom i znanošću; molitva je pak
tajna koja se prelijeva nad našu
svijest i podsvijest˝(9) Poput Ivana
Krstitelja, često tjeskobno tražimo
opipljive dokaze koji nisu uvijek
dostižni u nadnaravnom kraljevstvu.

Način koji Bog odabire za razgovor s
našim dušama nadilazi naše
razumijevanje i mi to nikada ne
možemo u potpunosti razumjeti.
˝Znanje to odveć mi je čudesno,
previsoko da bih ga dokučio.˝ (Ps
139,6) Naša abeceda nije Božja
abeceda, naš jezik nije njegov jezik,



naše riječi nisu Njegove riječi. Bog ne
treba glasnice da bi govorio, niti ga
se sluša ušima, već skrovitijim i
tajanstvenijim mjestom u našem
biću. Ponekad to zovemo našim
srcem; katkad našom savješću. (10)
Bog nam se obraća kroz stvarnost
Njegova Bića stvarnosti koja smo mi.
Zvijezda je u odnosu s drugim
zvijezdama ne pomoću riječi, već
pomoću sile gravitacije. Bog nam se
ne treba obraćati riječima, iako On i
to može. On govori svojim riječima i
tajnim djelovanjem Duha Svetoga u
našoj duši, dotičući naše srce,
uznemirujući naše emocije i dajući
svjetla našem razumu kako bi nas
nježno privukao Sebi. Može se
dogoditi da ispočetka toga nismo
svjesni. No, kako vrijeme prolazi, On
će nam pomoći da budemo strpljiviji
ili puni razumijevanja, da bolje
radimo ili da dajemo veću pozornost
prijateljstvu… Ukratko, naša ljubav
prema Bogu neprestano će rasti.



Katekizam Katoličke Crkve govori da
je za osobu koja moli ˝Preobrazba
srca koje moli prvi odgovor na našu
prošnju.˝ (11) To je preobrazba koja
je obično spora i postepena, na
trenutke čak i neprimjetna, ali je
svejedno posve sigurna te ju moramo
prepoznati i biti zahvalni na njoj. To
je ono što je Sveti Josemaria učinio 7.
kolovoza 1931.: ˝Danas ovaj
dijecezanski svećenik slavi blagdan
Preobraženja Gospodina našega Isusa
Krista. Kada sam prinio svoje nakane
u svetoj Misi, primijetio sam
unutarnju promjenu koju je Bog u
meni tih godina učinio… I to usprkos
meni samom: mogu reći, bez moje
suradnje. Mislim da sam tada odlučio
posvetiti čitav svoj život ispunjenju
Božje volje.˝ (12) Ova ˝unutarnja
promjena˝ koja se prepoznaje u
molitvi jedan je od načina na koji
nam se Bog obraća…kakav prekrasan
način! Onda razumijemo ono što je
hramski službenik rekao
svećeničkim glavarima: ˝Nijedan



čovjek nikada nije tako govorio˝ (Iv
7,46). Bog govori kao što nitko drugi
ne može govoriti: mijenjajući naše
srce.

Božja je riječ ˝živa i djelotvorna˝
(Heb 4,12). Ona nas mijenja, a
Njegova djela u našoj duši nadilaze
naše razumijevanje. Kao što je Jahve
rekao proroku Izaiji: ˝Visoko je iznad
zemlje nebo, tako su puti moji iznad
vaših putova, i misli moje iznad
vaših misli. Kao što daždi i sniježi s
neba bez prestanka dok se zemlja ne
natopi, oplodi i ozeleni da bi dala
sjeme sijaču i kruha za jelo, tako se
riječ koja iz mojih usta izlazi ne
vraća k meni bez ploda, nego čini
ono što sam htio i obistinjuje ono
zbog čega je poslah˝ (Iz 55, 9-11). Ova
tajanstvena učinkovitost je poziv da
rastemo u poniznosti koja ˝je temelj
molitve. Tek kada ponizno priznamo
da ne znamo moliti kako bismo
trebali, onda smo spremni slobodno
primiti dar molitve.˝ (13) Spremni



smo se s povjerenjem otvoriti Božjim
djelima.

Božja uzvišena sloboda

Bog nam govori kada On to želi. Ne
možemo staviti ograničenja na Duha
Svetoga. Nije u našim rukama
upravljati njegovim djelovanjem u
našim dušama. Sveti Josemaria
jednom je rekao da je Krist, prisutan
u svetohraništu, ˝Gospodin koji
govori kad On to želi, kad to
najmanje očekujemo, i kaže
određene stvari. Tada šuti, jer želi
odgovor naše vjere i naše odanosti.
˝(14) Mi ˝ulazimo u molitvu˝ ne kroz
vrata naših osjetila – vid, sluh,
osjećaje – nego ˝na uska vrata
vjere˝(15) pokazanoj u brizi i
ustrajnosti koje polažemo u vrijeme
za molitvu. Iako možda to odmah ne
shvaćamo, naša molitva donosi plod.

Ovo se često događalo Osnivaču
Opusa Dei. Primjerice, 16. listopada
1931. rekao je: ˝Želio sam se moliti,



nakon Mise, u tišini svoje crkve.
Nisam uspio. U ulici Atocha kupio
sam novine (ABC) i ušao u tramvaj.
Do ovog trenutka, kada to pišem,
nisam uspio pročitati više od jednog
odjeljka u novinama. Osjetio sam
kako kroz mene prolazi molitva
obilne i goruće ljubavi. Tako sam se
osjećao u tramvaju cijelim putem
kući.˝(16) Sveti Josemaria pokušao je
bez uspjeha moliti se na tihom
mjestu. A opet, nekoliko minuta
kasnije, usred buke i gužve u
tramvaju punog ljudi, dok je čitao
novine, obuzela ga je Božja milost i
iskusio je ˝najuzvišeniju molitvu˝
svojega života, prema onome što je
sam rekao.

Mnogi drugi sveci svjedočili su Božjoj
slobodi u obraćanju duši kada On to
želi. Sveta Terezija Avilska, na
primjer, prepričava u svom Životu:
˝Smijala bih se sama sebi i mislila da
je ugodno shvatiti koliko nisko duša
može potonuti ako Bog neprestano



ne radi u njoj. U takvom stanju, duša
jasno vidi da nije bez Boga: to nije
poput teških kušnji koje sam
ponekad iskusila. Duša sakuplja drvo
i čini sve što može sama, ali ne
uspijeva pronaći način da upali vatru
ljubavi Božje. Samo Njegovim
velikim milosrđem može se vidjeti
dim, koji pokazuje da vatra nije
posve ugašena. Tada Gospodin dolazi
natrag i zapali vatru, jer duša samu
sebe izluđuje puhanjem u vatru i
premještanjem drva, a opet sva njena
nastojanja samo sve više gase vatru.
Vjerujem da je najbolja stvar za dušu
da bude potpuno pomirena s
činjenicom da sama ne može ništa
učiniti…i naučiti kroz iskustvo koliko
malo može učiniti sama.˝ (17)

Zapravo, Bog nam se obraća mnogo
puta. Ili, bolje rečeno, nikada nam se
ne prestaje obraćati u svakom
trenutku. Na određeni način, naučiti
moliti se je naučiti prepoznati Božji
˝glas˝ u njegovim djelima, baš kao



što je Isus pomogao Ivanu Krstitelju
da to učini. Duh Sveti nikada ne
prestaje djelovati u našim dušama.
Kao što je Sveti Pavao podsjetio
Korinćane: ˝niti tko može reći: 'Isus
je Gospodin' ako nije pod
djelovanjem Svetoga Duha˝ (1 Kor
12,3). Ovo bi nas trebalo ispuniti
mirom. No, tko god izgubi iz vida ovu
istinu mogao bi se lako obeshrabriti.
˝Oni pak koji molitvom traže Boga, brzose
obeshrabre, jer ne znaju da molitva dolazi
također od
Duha Svetoga, a ne samo od njih.˝(18)
Kako nikada ne bismo postali
obeshrabreni u molitvi, moramo
imati veliko povjerenje u Duha
Svetoga i njegove raznolike i
tajanstvene načine djelovanja u
našoj duši: ˝Kraljevstvo je Božje kao
kad čovjek baci sjeme u zemlju.
Spavao on ili bdio, noću i danju
sjeme klija i raste - sam ne zna kako˝
(Mk 4, 26)

Jose Brage



(1) Usp. Flavius Joseph, Židovski
antikviteti, 18, 5, 2.

(2) Sveti Ivan Pavao II, Opća
audijencija, 26.srpnja 1998.

(3) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2567.

(4) Sveti Josemaria, Bilješka s
meditacije, 9.siječnja 1959.

(5) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2715.

(6) Sveti Josemaria, Homilija “Prema
svetosti,” u Prijatelji Božji, br. 307.

(7) usp. sveti Augustin, Sermon 56, 6,
9.

(8) Sveta Terezija iz Kalkute, No
Greater Love, New World Library, p.
5.

(9) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2727.



(10) Katekizam Katoličke Crkve, br.
1776.

(11) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2739.

(12) Sveti Josemaria, Bilješke, br. 217;
u Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, Vol. I, Scepter
Publishers, 2001, str. 287-288.

(13) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2559.

(14) Sveti Josemaria, Bilješke s
obiteljskog druženja, 18.lipnja 1972.
(Cronica, 2000, str. 243).

(15) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2656.

(16) Sveti Josemaria, Bilješke, br. 334;
u Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, Vol. I, Scepter
Publishers, 2001, p. 294.



(17) Život Terezije od Isusa, prevela E.
Allison Peers, Image Book, Ch.
XXXVII, pp. 216-217.

(18) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2726.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/poznavati-njega-i-
poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-

obraca/ (10.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poznavati-njega-i-poznavati-sebe-v-kako-nam-se-bog-obraca/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (V): Kako nam se Bog obraća

