
opusdei.org

Posvećivanje radom

„Svetost za veliku većinu ljudi
podrazumijeva posvećivanje
njihovog rada, posvećivanje
sebe u njemu i posvećivanje
drugih kroz njega,“ govori nam
Osnivač Opusa Dei.

28.05.2015.

U povijesti Crkve i ljudskog roda, duh
kojeg je Bog povjerio sv. Josemariji
Escriva de Balaguer 1928. g. donosi
sa sobom učenje staro i novo poput
Evanđelja, sa svom njegovom
snagom za preobražavanje svijeta te
muškaraca i žena koji u njemu žive.



Posvećivanje svakodnevnog rada
živo je sjeme, sposobno donijeti
plodove svetosti u ogromnom broju
duša. „Svetost, za veliku većinu ljudi,
podrazumijeva posvećivanje
njihovog rada, posvećivanje sebe u
njemu i posvećivanje drugih kroz
njega.“[1] U ovoj sažetoj rečenici, kao
što je Prelat Opusa Dei izjavio u
svojoj homiliji 7. listopada 2002. g.,
dan nakon kanonizacije Osnivača, sv.
Josemaria „sažeo je jezgru poruke
koju mu je Bog povjerio kako bi
kršćane podsjetio na nju.“[2]

Božanski Sijač posijao je ovo sjeme u
naše živote kako bi ono moglo rasti i
donositi plod: trideseterostruk,
šezdeseterostruk i stostruk.[3] Mirno
razmatranje svakog od ova tri vida u
našoj molitvi često može činiti srž
našeg razgovora s Bogom:
Posvećujem li svoj posao?
Posvećujem li sebe u svom radu,
odnosno preobražavam li se u
drugog Krista kroz svoje



svakodnevne poslove? Koje
apostolske plodove proizvodim
svojim radom?

U živom jedinstvu

Ova tri vida u kojima je sv. Josemaria
sažeo duh posvećivanja rada intimno
su povezana poput korijena, stabljike
i zrna pšenice.

Prvi vid, posvećivanje vlastitog rada -
čineći svetim vlastiti posao radeći ga
iz ljubavi prema Bogu s najvećim
mogućim ljudskim savršenstvom i
prikazujući ga Bogu u zajedništvu s
Kristom, najosnovniji je i takoreći
korijen preostala dva.

Drugi vid, posvećivanje sebe radom, u
određenom je smislu rezultat prvoga.
Osoba koja se trudi posvetiti svoj
posao nužno postaje sveta. To jest,
dopušta Duhu Svetom da je posveti,
poistovjećujući se sve više s Kristom.
Ipak kao što u slučaju biljke nije



dovoljno samo zalijevati korijenje
(potrebno je također pobrinuti se da
stabljika raste uspravno, ponekad
korištenjem kolca kako je vjetar ne bi
iskrivio te štititi je od životinja i
bolesti), tako i osoba mora
pribjegavati mnogim sredstvima za
poistovjetiti se s Kristom: molitvi,
sakramentima i sredstvima formacije
kroz koje se oblikuju kršćanske
krjeposti. Te iste krjeposti osnažuju
korijen, čime posvećivanje vlastitog
rada postaje gotovo prirodno.

Kod trećeg vida, posvećivanja kroz
vlastiti rad, događa se nešto slično.
Nedvojbeno se on može smatrati kao
rezultat prethodna dva jer,
posvećujući vlastiti rad i
poistovjećujući se s Kristom, kršćani
neizbježno donose plod; posvećuju
druge kroz svoj rad u skladu s
Gospodinovim riječima: Tko ostaje u
meni i ja u njemu, taj donosi mnogo
roda.[4] Ali to ne znači da kršćanin
ne treba brinuti o stvaranju plodova,



kao da bi plod dolazio spontano iz
korijena i stabljike.

Pri posvećivanju rada tri spomenuta
vida međusobno su povezana na živi
način i utječu jedan na drugoga.
Osoba koja ne traži kako posvetiti
druge kroz vlastiti rad i koja je samo
zabrinuta za posvećivanje onoga što
je njeno ne bi ga uistinu posvećivala.
Bila bi poput neplodne smokve koja
se toliko zamjerila Gospodinu budući
da, iako je imala korijenje i lišće, nije
donosila rod.[5] Uistinu, „dobar
pokazatelj ispravnosti nakane koju bi
trebali imati u svom svakodnevnom
radu je upravo način na koji koristite
društvena događanja i prijateljstva
koja donosi vaš posao kako bi duše
približili Bogu.“[6]

Sada ćemo detaljnije razmotriti ovaj
treći vid posvećivanja rada jer na
određen način očituje druga dva, kao
što plod očituje biljku i korijen.
Prema Gospodinovim riječima: Po



njihovim ćete ih plodovima
prepoznati.[7]

„Ja sam vas izabrao i
postavio...“

Ako svoj posao promatramo iz čisto
ljudskog gledišta, mogli bismo doći
do zaključka da smo zbog određenog
broja različitih okolnosti –
sposobnosti i interesa, obveza i
slučajnih događaja – došli do toga da
radimo jedan određeni posao
umjesto nekog drugog. Ipak, kršćani
trebaju gledati na stvari s većom
dubinom i perspektivom, s
nadnaravnim pogledom koji im
omogućava u onome što rade
spoznati osobni poziv od Boga na
svetost i apostolat.

Ono što se može činiti kao čisto
slučajnom situacijom poprima
smisao zadaće i osoba se počinje
ponašati na drugačiji način na onom
mjestu na kojem jest.[8] Osoba više



nije netko tko je tu samo slučajno,
već netko koga je tu poslao Krist. Ja
izabrah vas i postavih vas da idete i
rod donosite i rod vaš da ostane.[9]
Naše radno mjesto, profesionalno
okruženje u kojem se nalazimo naše
je apostolsko polje, ono tlo na kojem
dobro sjeme Kristovo treba biti
posijano i obrađivano. Isusovo
obećanje neće iznevjeriti: kada se
čovjek trudi posvetiti svoj rad i
samoga sebe u njemu, tu će uvijek
biti apostolskih plodova.

Usprkos tome, ne smijemo se dati
zavarati prividima. Isus nas
upozorava da naš nebeski Otac čisti
svakoga tko donosi plod da više roda
donese.[10] Bog djeluje na ovaj način
jer želi podariti još više blagoslova
svojoj djeci. On ih čisti kako bi ih
poboljšao iako sam proces čišćenja
može uzrokovati patnju. Često
čišćenje dolazi iz samih poteškoća
koje dopušta kako bi duša bila
pročišćena od onoga što je suvišno.



Ponekad, na primjer, ljudski zanos za
naš posao presuši i moramo raditi
protiv struje, bez ikakve radosti osim
one koja proizlazi iz spoznaje da to
radimo iz ljubavi prema Bogu. S
druge strane, ponekad može biti u
pitanju ozbiljna ekonomska
poteškoća koju Bog dopušta kako
bismo nastavili koristiti sva ljudska
sredstva, ali uz više djetinjeg
povjerenja u njega, kako nas je Krist
učio,[11] ne dopuštajući si da
budemo savladani tugom ili da se
brinemo za budućnost. A opet,
katkad se može raditi o suočavanju s
neuspjehom u vlastitom radu koji bi
mogao potpuno obeshrabriti one koji
rade gledajući na stvari samo
ovozemaljskim pogledom, ali koji na
Križ stavlja one koji žele
suotkupljivati s Kristom. Proces
čišćenja često uključuje poček u
nastanku plodova, a čak može biti i
sama činjenica da ne vidimo
apostolski plod naših napora.



U svakom slučaju bilo bi pogrešno
poistovjetiti ovakvu situaciju s onom
koju je Isus opisao u evanđeoskoj
prispodobi: Imao netko smokvu
zasađenu u svom vinogradu. Dođe
tražeć ploda na njoj i ne nađe pa reče
vinogradaru: 'Evo, već tri godine
dolazim i tražim ploda na ovoj smokvi
i ne nalazim. Posijeci je. Zašto da
iscrpljuje zemlju?'[12] Ovo je situacija
nekog tko ne donosi ploda zbog
lijenosti i ljubavi prema udobnosti
koja vodi do brige samo ili pretežito
za sebe. Tada je nedostatak plodnosti
ne samo očit; on proizlazi zbog
nedostatka velikodušnosti, truda i
požrtvovnosti. Jednom riječju,
proizlazi iz nedostatka dobre volje.

Sam Isus uči nas razlikovati situacije
prema njihovim znakovima. A od
smokve se naučite prispodobi! Kad joj
grana već omekša i lišće potjera,
znate: blizu je ljeto.[13] Oni koje Bog
čisti naizgled ne donose ploda, ali su
puni života. Njihova ljubav prema



Bogu ima druge jasno vidljive
znakove poput brige za njihovo
vrijeme molitve, milosrđa prema
svima, ustrajan napor u korištenju
svih ljudskih i nadnaravnih
sredstava u apostolatu... Ovi znakovi
indikativni su poput nježnog lišća
kojeg pruža smokva; oni su
nagovjestitelji voća koje će doći u
odgovarajuće vrijeme. Oni koji su
pročišćeni posvećuju druge duše
kroz svoj svakodnevni rad jer „svaki
častan posao može biti molitva i
svaki pobožan rad je apostolat.“[14]
Rad preobražen u molitvu prima od
Boga obilje milosti koja donosi plod u
mnogim srcima.

Drugi, pak, niti donose ploda niti su
na putu da to učine. Ali su još uvijek
živi i mogu se promijeniti ako žele.
Bog će uslišati molitve svojih
prijatelja, poput vlasnika koji je
saslušao vinogradarev prijedlog za
smokvu. Vinogradar mu odgovori:
'Gospodaru, ostavi je još ove godine



dok je ne okopam i ne pognojim.
Možda će ubuduće ipak uroditi. Ako li
ne, posjeći ćeš je.'[15] Osoba može
uvijek prebroditi dobrovoljnu
apostolsku besplodnost. Vrijeme za
obraćenje i donošenje mnoštva
plodova uz Božju milost uvijek je pri
ruci. „Neka tvoj život ne bude
besplodan. –Budi koristan! –Ostavi za
sobom trag! Rasvjetljuj bakljom svoje
vjere i ljubavi.“[16] Samo tada rad
osobe poprima svoje puno značenja;
samo tada se njezin rad i ljepota
pojavljuju; samo tada novi zanos, do
tada nepoznat, izbija naprijed. On je
poput zanosa sv. Petra koji sluša
Isusovu zapovijed da isplovi na
pučinu[17] i koji nakon čudesnog
ulova riba čuje obećanje veće istine: 
Ne boj se! Odsada ćeš loviti ljude![18]

U našim životima obje ove situacije
se mogu pojaviti; ponekad prva,
ponekad druga. Izvana mogu
izgledati slično ako apostolski
plodovi nisu vidljivi, ali nije teško



razlikovati jednu od druge. Dovoljno
je biti iskren u našoj molitvi i
odgovoriti na slijedeće pitanja:
Koristim li sva sredstva koja imam za
posvetiti druge kroz svoj rad ili sam
nemaran i zadovoljan radeći malo,
znajući da bi zapravo mogao učiniti
mnogo više? Ljubim li one koji rade
samnom? Nastojim li služiti im?
Dopuštam li da mi se upućuju
zahtjevi u duhovnom vodstvu? Ovo
je put ka svetosti i apostolskoj
plodnosti.

Poput žeravice

Preobražavanje posla u sredstvo
apostolata nužan je dio posvećivanja
našeg rada i znak da on uistinu biva
posvećen. Svetost i apostolat ne
mogu se odvojiti kao što ni ljubav
prema Bogu i bližnjemu ne mogu biti
odijeljene.

„Trebate djelovati poput gorećeg
ugljena koji širi vatru gdjegod se



nalazio; ili u najmanju ruku težeći k
podizanju duhovne temperature
ljudi oko vas, potičući ih da žive
uistinu kršćanski život.“[19] U našem
svakodnevnom radu ove riječi sv.
Josemarije trebaju postati stvarnost
dok se trudimo pomoći onima oko
nas da prime Kristovu ljubav.
Trebamo im dati primjer radosnog
spokoja slušajući ih i imajući
razumijevanja, služeći im.

Oni koji rade uz nas trebaju
primjetiti dobar utjecaj onoga tko
podiže ton radnog mjesta. Duh
služenja, odanosti, ljubaznosti,
radosti i iskren napor u nadilaženju
vlastitih nedostataka – povezani s
profesionalnom stručnošću – neće
nikada proći neprimjećeni.

Sve ovo čini dio „profesionalnog
ugleda“ koji nam je potreban kako bi
druge privukli Kristu. Ovaj ugled ne
proizlazi samo iz dobrog obavljanja
posla gledano s tehničke strane; on je



prestiž koji je satkan od krjeposti
prožetih milosrđem. Stoga
„profesionalan rad, kojigod bio,
postaje svjetiljka za donijeti svjetlo
tvojim kolegama i prijateljima.“[20]
Bez milosrđa, pak, za nas nema
kršćanskog profesionalnog ugleda,
barem ne onoga kojeg Bog traži od
nas, „našeg 'mamca' kao 'ribara
ljudi'“[21] i sredstva za apostolat. Bez
milosrđa nemoguće je duše privući
Bogu, jer Bog je ljubav.[22] Vrijedi
naglasiti ovu ideju: učinkovit i
sposoban profesionalac, ako propusti
nadići pravednosti i vršiti milosrđe, u
nedostatku je profesionalnog ugleda
potrebnog djetetu Božjem.

U svakom slučaju, takav ugled nije
cilj već sredstvo: sredstvo
„privlačenja duša bliže Bogu pravom
riječju u pravom trenutku, kroz
apostolat kojeg sam katkad nazivao
apostolatom prijateljstva i
povjerenja.“[23] Zajedno s našim
Božanskim sinovstvom, krštenjem



smo primili i udio u Kristovom
svećenstvu te time udio i u trostrukoj
službi posvećivanja, podučavanja i
vođenja drugih. Stoga imamo svako
pravo ući u živote drugih,
zahvaćajući kroz naš apostolat
prijateljstva i povjerenja što je više
ljudi moguće u širokom spektru
odnosa na radnom mjestu.

Ovo uključuje ne samo one koji rade
uz nas ili one koji su više ili manje
naših godina. Moramo doći do svih
ljudi s kojima, iz ovog ili onog
razloga, dolazimo u kontakt tijekom
našeg rada. Trebamo tražiti prilike
za susresti ih i razgovarati s njima
jedan-na-jedan, imati zajednički
obrok, ili zajedno sudjelovati u nekoj
sportskoj aktivnosti. Radi se o
provođenju vremena s drugima i
bivanja im na raspolaganju učeći
kako naći pravi trenutak za
razgovor. Ne smijemo se nikad bojati
razgovarati o Bogu. Moramo donijeti
Krista u živote onih oko nas:



umješno, kroz molitvu i smisao za
humor, kroz mala mrtvljenja, kroz
naš dobar primjer i ljudsku
privlačnost, kroz profesionalan ugled
i posvećeni rad.[24]

Usmjeravati društvo

Našim svakodnevnim radom svatko
može učinkovito doprinijeti
prožimanju društva kršćanskim
duhom. Štoviše, posvećeni rad nužno
posvećuje društvo, jer „čovječji rad
učinjen na ovaj način, ma kako
skromnim ili beznačajnim se činio,
pomaže oblikovati svijet na kršćanski
način.“[25]

Kao što je sv. Josemaria pisao u 
Kovačnici: „Bori se osigurati da one
ljudske institucije i strukture u
kojima se krećeš i radiš s punim
pravom građanina budu u skladu s
principima koji određuju kršćansko
shvaćanje života. Na ovaj način
možeš biti siguran da ljudima daješ



sredstva za živjeti u skladu s
njihovom istinskom vrijednošću; i
omogućit ćeš mnogim dušama da, s
milošću Božjom, osobno odgovore na
svoj kršćanski poziv.“[26]

Težnja življenju u skladu s normama
profesionalne etike temeljni je
zahtjev u našem apostolskom radu.
Ali moramo također težiti učiniti ove
norme poznatijima, pomažući
drugima da ih upoznaju i žive po
njima. Ne možemo kao izgovor
koristiti činjenicu da su nemoralne
radnje poprilično raširene i da je
teško neutralizirati ih. Kao što su ovi
postupci rezultat nakupljanja
osobnih grijeha, tako će i nestati
samo kroz ozbiljan trud vršenja
kršćanskih krjeposti.[27] Često ćemo
morati tražiti savjet. U molitvi i
sakramentima naći ćemo jakost kada
je potrebno za pokazati djelima da
volimo istinu iznad svih stvari, ako
treba čak i pod cijenu našeg vlastitog
zaposlenja.



„Još od 7. kolovoza 1931., kada su mu
tijekom slavljenja sv. Mise Isusove
riječi odjekivale u duši: A ja kad
budem uzdignut sa zemlje, sve ću
privući k sebi (Iv 12, 32), sv. Josemaria
je jasnije razumio da se poslanje
krštenih sastoji u podizanju Križa
iznad svih ljudskih stvarnosti te je
osjetio u svojoj duši javljanje
uzbudljivog poziva na evangelizaciju
svih okruženja.“[28] Ovaj ideal
oblikovanja društva kršćanskim
duhom „može biti ispunjen; on nije
prazan san.“[29] Sv. Josemaria,
nastavio je Papa, “nastavlja
podsjećati nas na važnost toga da ne
dopustimo uplašiti se u suočavanju s
materijalističkom kulturom koja
prijeti rastočiti najčišći identitet
Kristovih učenika. Volio je sa žarom
ponavljati da je kršćanska vjera
suprostavljena konformizmu i
nutrašnjoj inerciji.“[30]

Naš Gospodin upozorio nas je na
vrijeme kada razmahat će se



bezakonje i ohladnjeti ljubav mnogih.
[31] Upozoreni njegovim riječima,
umjesto da budemo obeshrabreni
količinom zla uključujući i našu
vlastitu bijedu, trebamo reagirati s
poniznošću i povjerenjem u Boga,
utječući se zagovoru naše Gospe. 
Znamo pak da Bog u svemu na dobro
surađuje s onima koji ga ljube.[32]

Javier Lopez

Fusnote:

[1] Sv. Josemaria, Razgovori, 55; usp. 
Susret s Kristom, 45, 122

[2] Biskup Javier Echevarria, 
Homilija, 7. listopada 2002.

[3] Mk 4, 20

[4] Iv 15, 5

[5] Usp. Mt 21, 19

[6] Sv. Josemaria,Pismo, 15.
Listopada 1948., 31



[7] Mt 7, 16

[8] Usp. Sv. Toma Akvinski,S. Th. I,
43, 1c

[9] Iv 15, 16

[10] Iv 15, 2

[11] Usp. Mt 6, 31-34

[12] Lk 13, 6-7

[13] Mt 24, 32

[14] Sv. Josemaria,Susret s Kristom,
10

[15] Lk 13, 8-9

[16] Sv. Josemaria,Put, 1

[17] Usp. Lk 5, 4

[18] Isto 5, 10

[19] Sv. Josemaria, Kovačnica, 570

[20] Sv. Josemaria,Prijatelji Božji, 61



[21] Sv. Josemaria, Put, 372

[22] 1 Iv 3, 8

[23] Sv. Josemaria, Pismo, 24. ožujka
1930., 11

[24] Usp.Susret s Kristom, 166

[25] Sv. Josemaria,Razgovori, 10

[26] Sv. Josemaria,Kovačnica, 718

[27] Usp. Sv. Ivan Pavao II., Apost.
pob. Reconciliatio et paenitentia, 2.
prosinca 1984., 16; Enciklika, 
Centesimus annus, 1. svibnja 1991.,
38.

[28] Sv. Ivan Pavao II, Homilija, 6.
listopada, 2002.

[29] Sv. Josemaria,Susret s Kristom,
183

[30] Sv. Ivan Pavao II, Homilija, 6.
listopada, 2002.



[31] Mt 24, 12

[32] Rim 8, 28

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/posvecivanje-radom/
(24.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/posvecivanje-radom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/posvecivanje-radom/

	Posvećivanje radom
	U živom jedinstvu
	„Ja sam vas izabrao i postavio...“
	Poput žeravice
	Usmjeravati društvo


