
opusdei.org

Poruka pape Franje
za Korizmu
2016.godine

U Buli kojom sam najavio
Izvanrednu godinu milosrđa
zamolio sam da se razdoblje
Korizme u ovoj godini
intenzivnije živi kao
privilegirani trenutak za
slavljenje i iskustvo Božjeg
milosrđa.

8.02.2016.

PORUKA NJEGOVE SVETOSTI PAPE
FRANJE ZA KORIZMU 2016.GODINE



“ Milosrđe mi je milo, a ne žrtva ” (Mt
9:13).

Djela milosrđa na putu Jubileja

1. Marija, slika Crkve koja
evangelizira jer je i sama
evangelizirana

U Buli kojom sam najavio
Izvanrednu godinu milosrđa zamolio
sam da se razdoblje Korizme u ovoj
godini intenzivnije živi kao
privilegirani trenutak za slavljenje i
iskustvo Božjeg milosrđa. Pozivajući
na aktivno slušanje Božje Riječi i
potičući aktivnost „24 sata za
Gospodina“, želio sam naglasiti
važnost pobožnog slušanja Božje
riječi, osobito one riječi proroka.
Božje je milosrđe proglas svijetu,
proglas kojeg je svaki kršćanin
pozvan iskusiti iz prve ruke. Zato,
tijekom razdoblja Korizme, poslat ću
misionare milosrđa da svima budu
konkretan znak Božje blizine i
opraštanja.



Nakon što je od Arkanđela Gabrijela
primila radosnu vijest, Marije u
svojem Veliča proročanski ukazuje
na milosrđe kojim ju je Bog izabrao.
Djevica iz Nazareta, zaručena za
Josipa, tako postaje ikona Crkve koja
evangelizira jer je i sama
evangelizirana i neprestano se po
Duhu Svetom evangelizira, po istom
Duhu koji je djevičansko krilo
Marijino učinio plodnim. U tradiciji
proročanstava, milosrđe je striktno –
čak i na etimološkoj razini – vezano
za majčinsko krilo (rahamim) i za
velikodušni, vjernu i suosjećajnu
dobrotu (hesed) koju pokazuju brak i
obiteljske veze.

2. Božji savez s čovječanstvom:
povijest milosrđa

Otajstvo božanskoga milosrđa
otkriva se u povijesti saveza između
Boga i njegova naroda Izraela. Bog se
uvijek pokazuje sve milosrdnijim,
uvijek spreman svoj narod tretirati



dubokom nježnosti i suosjećanjem,
osobito u onim tragičnim trenucima
kada nevjera ruši veze saveza, koji
tada treba biti obnovljen još jače u
pravdi i istini. Ovo je prava ljubavna
priča u kojoj Bog ima ulogu izdanog
oca i muža, dok Izrael igra ulogu
nevjernog djeteta i supruge. Ove
poznate nam slike – kao u slučaju
Hošea (usp. Hos 1-2) – pokazuju nam
u kojoj količini Bog želi biti povezan
sa svojim narodom.

Ova ljubavna priča svoj vrhunac
doživljava u Utjelovljenju Božjeg
Sina. U Kristu Otac bezgranično
izlijeva svoje milosrđe čineći čak i
njega „milosrdnim
utjelovljenjem” (Misericordiae
Vultus, 8). Kao čovjek, Isus iz
Nazareta pravi je izraelski sin;
utjelovljuje ono sve savršeno
židovsko što se od svakog Židova
zahtijeva, a što je i dan danas sama
srž saveza Boga i Izraela: “Slušaj, o
Izraele: Gospodin naš Bog Gospodin



je jedini; ljubite Gospodina Boga
svojega svim srcem svojim, svom
dušom svojom i svim umom svojim”.
Kao Sin Božji, on je zaručnik koji čini
apsolutno sve da zadobije ljubav
svoje zaručnice s kojom je vezan
bezuvjetnom ljubavi koja postaje
vidljiva u vječnom vjenčanom
savezu.

Ovo je samo srce apostolske kerigme
u kojoj božansko milosrđe drži
središnje i temeljno mjesto. To je
„ljepota spasiteljske Božje ljubavi
koja se manifestira u Isusu Kristu
koji je umro i od mrtvih
ustao“ (Evangelii Gaudium, 36), onaj
prvi proglas kojeg „uvijek iznova i na
drugačije načine trebamo čuti, onaj
kojeg na jedan ili drugi način
trebamo objavljivati putem kateheze
na svakoj razini i u svakom
trenutku“ (ibid., 164). Milosrđe
“izražava Božji način prilaženja
grešniku, nudi mu novu priliku da se
sagleda, obrati i



vjeruje” (Misericordiae Vultus, 21), te
tako obnovi svoju vezu s njim. U
raspetom Isusu, Bog pokazuje svoju
želju da se približi grešnicima, bez
obzira na to koliko su se daleko oni
od njega udaljili. Na takav način
nada se omekšati otvrdnulo srce
svoje zaručnice.

3. Djela milosrđa

Božje milosrđe preoblikuje srca ljudi;
omogućava nam da, putem iskustva
vjerne ljubavi, zauzvrat postanemo
milosrdni. U uvijek novom čudu
božanska milost svijetli u našim
životima nadahnjujući svakoga od
nas da voli svojega bližnjega i da se
posveti onome što Crkvena tradicija
naziva duhovnim i tjelesnim djelima
milosrđa. Ova nas djela podsjećaju
da vjera pronalazi izričaj u
konkretnim svakodnevnim djelima
kojima našim bližnjima pomažemo
tjelesno i duhovno: hraneći ih,
posjećujući ih, tješeći ih i



podučavajući ih. Na temelju ovakvih
stvari bit će nam suđeno. Zato
izražavam svoju nadu da će „kršćani
razmatrati tjelesna i duhovna djela
milosrđa; na taj ćemo način razbuditi
svoju savjest koja je prečesto
posrnula došavši u susret sa
siromaštvom, te ćemo dublje ući u
srce Evanđelja u kojem siromašni
imaju osobito iskustvo Božjeg
milosrđa“ (ibid., 15). Jer u
siromašnima, Kristovo tijelo „postaje
vidljivo tijelom mučenih, izubijanih,
neishranjenih, prognanih, … kako bi
ga prepoznali, dotaknuli i brinuli se
za njega“ (ibid.). To je veličanstveno
otajstvo koje se proteže kroz vrijeme
sve od Nevinog Jaganjca, gorućeg
grma velikodušne ljubavi. Pred ovom
ljubavi možemo, poput Mojsija, izuti
se, osobito ako naši siromašni braća i
sestre u Kristu pate zbog svoje vjere.

U svjetlu ove ljubavi koja je jaka
poput smrti, istinski se siromašni
otkrivaju kao oni koji se odbijaju



takvima zvati. Smatraju se bogatima,
ali zapravo su najsiromašniji od svih.
To je zato što su robovi grijeha koji ih
vodi da bogatstvo i moć ne rabe na
slavu Božju i za služenje drugima već
samo za to da u svojim srcima drže
osjećaj da su i oni samo jadni
grešnici. Što im je veća moć i
bogatstvo, to više jača ova sljepoća i
zabluda. Čak toliko može narasti da
ne vide Lazara kako ih moli na
kućnom pragu (usp. Lk 16:20-21).
Lazar, jadni čovjek, slika je Krista
koji putem jadnih i siromašnih moli
za naše obraćenje. Kao takav,
predstavlja mogućnost obraćenja
koje na m Bog nudi i koje često ne
vidimo dobro. Ova je sljepoća često
povezana s ponosnom iluzijom
vlastite važnosti, koja se reflektira u
riječima „bit ćete poput
Bogova“ (Post 3:5), a to je korijen
svakoga grijeha. Ova iluzije također
može poprimiti i društvene i
političke oblike, što nam pokazuju
totalitarni sistemi dvadesetog



stoljeća te u današnje vrijeme
ideologije koje monopoliziraju putem
tehničkih znanosti koje nastoje Boga
učiniti nebitnim te čovjeka svesti na
sirovi materijal kojeg se iskorištava.
Ova se iluzija može vidjeti i u
grešnim strukturama povezanih s
modelima lažnog razvoja temeljenih
na idolopoklonstvu prema novcu što
nas vodi do toga da se ne brinemo za
sudbinu siromašnih; bogati
individualci i društva zatvaraju svoja
vrata, odbijaju čak i sam pogled na
siromašne.

Za sve nas dakle, ovaj period
Korizme u Godini milosrđa, vrlo je
važno vrijeme za nadilaženje vlastite
egzistencijalne otuđenosti slušajući
Božju riječ i prakticirajući djela
milosrđa. U tjelesnim djelima
milosrđa dotičemo Kristovo tijelo u
našoj braći i sestrama koji trebaju
hranu, odjeću, sklonište, posjet; u
duhovnim djelima milosrđa – utjeha,
uputa, oprost, molitva – izravnije



dotičemo vlastitu grešnost. Tjelesna i
duhovna djela milosrđa nikada ne
smiju biti odvojena. Dotičući tijelo
raspetoga Krista u patnjama, grešnici
mogu dobiti dar shvaćanja da su i
sami siromašni i u potrebi. Krenuvši
ovim putem, „umišljeni“, „silni“ i
„bogati“ o kojima govori Veliča,
također mogu biti zahvaćeni
bezrezervnom ljubavi raspetoga
Krista koji je za njih umro i
uskrsnuo. Samo je ova ljubav
odgovor na one težnje za istinskom
srećom i ljubavi za koje držimo da ih
možemo zadobiti idolima znanja,
moći i bogatstva. Ipak, uvijek postoji
opasnost da će neprestanim
odbijanjem otvaranja vrata svojih
srca Kristu koji na njih kuca u liku
siromašnih, ovi umišljeni, silni i
bogati sami sebe osuditi na pakao.
Abrahamove riječi primjenjuju se na
njih i na sve nas: “ Imaju Mojsija i
Proroke! Njih neka poslušaju ” (Lk
16:29). Takvo će nas pažljivo slušanje
najbolje pripraviti za slavlje konačne



pobjede nad grijehom i smrti, jer nas
Uskrsli želi očistiti u iščekivanju
njegova ponovna dolaska.

Nemojmo protratiti ovo vrijeme
Korizme, tako dobro vrijeme za
obraćenje! Molimo to putem
majčinskog zagovora Djevice Marije
koja je bila prva, susrevši veličinu
Božjega milosrđa slobodno izlivenu
nad nju, što je upoznala vlastitu
poniznost i nazvala se poniznom
službenicom Gospodnjom.

Vatikan, 4.listopada 2015.

Svetkovina svetog Franje Asiškog

FRANJO

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/poruka-pape-franje-za-
korizmu-2016-godine/ (16.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-franje-za-korizmu-2016-godine/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-franje-za-korizmu-2016-godine/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-franje-za-korizmu-2016-godine/

	Poruka pape Franje za Korizmu 2016.godine

