opusdei.org

Poruka pape
Benedikta XVI. za
Svjetski dan mira
2013.

"Kako bi netko mogao tvrditi da
moZe donijeti mir... bez obrane
zivota onih koji su naslabiji,
pocevsi s onim jos
nerodenima." Benedikt XVI.
takoder istiCe potrebu da se
brak temelji na prirodnom
zakonu.

7.01.2013.

PORUKA NJEGOVE SVETOSTI



PAPE BENEDIKTA XVI.
ZA PROSLAVU

SVJETSKOG DANA MIRA 1.
SIJECNJA 2013.

BLAGO MIROTVORCIMA

1. Svaka godina nosi sa sobom nadu
u bolji svijet. U toj perspektivi molim
Boga, Oca CovjeCanstva, da nam
udijeli slogu 1 mir, da se svima ispune
Zelje za sretnijim Zivotom i
blagostanjem.

Pedeset godina od Drugog
vatikanskog koncila, koji je omogucio
osnaziti poslanje Crkve u svijetu,
ohrabrujuce je konstatirati da
krs¢ani, kao BoZji narod u
zajedniStvu s Njim i kao suputnik
CovjeCanstva, zauzeto djeluju u
povijesti dijeleci njegove radosti i
nade, Zalosti i tjeskobe [1],
navijeStajuci Kristovo spasenje i
promicudi mir za sve.



NaSe doba, oznaceno globalizacijom,
S njezinim pozitivnim i negativnim
aspektima, kao i krvavim sukobima
koji se joS uvijek vode i ratnim
prijetnjama, pozivaju na novo i
sloZzno zauzimanje u traZenju opceg
dobra, razvoja svih ljudi i Citavoga
covjeka.

Zari3ta napetosti i borbe uzrokovani
sve vec¢im nejednakostima izmedu
bogatih i siromasnih, prevlasc¢u
egoisticnog i individualisti¢nog
mentaliteta Ciji je jedan od izraza
takoder neregulirani financijski
kapitalizam pozivaju na hitno
djelovanje. Osim raznih oblika
terorizma i medunarodnog
kriminaliteta, opasnost za mir
predstavljaju oni fundamentalizmi i
fanatizmi koji izoblicavaju pravu
narav religije, koja je pozvana
unaprjedivati zajedniStvo i
pomirenje medu ljudima.



Ipak, mnogobrojni napori za
uspostavu mira, kojih u nasem
svijetu ima izobilje, svjedocCe o
prirodenom pozivu ljudskog bica na
mir. U svakom je Covjeku Zelja za
mirom osnovna teznja i u odredenoj
se mjeri podudara sa Zeljom za
ispunjenim, sretnim i uspjeSnim
zivotom. Drugim rije¢ima, Zelja za
mirom odgovara jednom temeljnom
moralnom nacelu, to jest, obavezi i
duZnosti cjelovitog, drusStvenog i
zajedniCkog razvoja, koji je sastavni
dio BoZjeg nauma prema ljudskom
rodu. Covjek je stvoren za mir koji je
BoZji dar.

Sve me to navelo da nadahnuce za
ovu poruku crpim iz rijeci Isusa
Krista: "Blago mirotvorcima: oni ¢e
se sinovima BoZjim zvati!" (Mt 5, 9).

Evandeosko blaZzenstvo

2. BlaZenstva $to ih je proglasio Isus
(usp. Mt 5, 3-12 i Lk 6,20-23),
predstavljaju zapravo obecanja. U



biblijskoj tradiciji, naime, blazenstva
su literarna vrsta koja uvijek sa
sobom nose neku dobru vijest, to jest
evandelje, koje ima vrhunac u nekom
obecanju. Dakle, blaZenstva nisu
samo moralne preporuke, ¢ijim
postivanjem Covjek u odgovarajucem
vremenu - a to je obi¢no drugi Zivot —
stjeCe neku nagradu, to jest situaciju
buduce srece. BlaZzenstvo o kojem ta
blaZenstva govore radije se sastoji u
ispunjenju obecanja upucenog svima
onima koji se u svome Zivotu daju
voditi zahtjevima istinitosti,
pravednosti i ljubavi. Oni koji se
uzdaju u Boga i njegova obecanja
Cesto se u oCima svijeta Cine naivni i
daleko od stvarnosti. Ipak, Isus im
porucuje da ¢e ne samo u drugom
Zivotu, nego ve¢ u ovome, otkriti da
su djeca Bozja i da je Bog oduvijek i
zauvijek potpuno na njihovoj strani.
Shvatit ¢e da nisu sami, jer je On na
strani onih koji se zauzimaju za
istinu, pravdu i ljubav. Isus, objava
Oceve ljubavi, nije oklijevao prinijeti



samoga sebe za Zrtvu. Kada
prihvatimo Isusa Krista,
BogocCovjeka, tada dozivimo radosno
iskustvo jednog beskrajnog dara:
dioniStva u samom BoZjem Zivotu,
milosnom Zivotu, tom zalogu Zivota u
potpunom blaZenstvu. Isus Krist
nam, osobito, daje pravi mir koji se
rada iz povjerljivog susreta covjeka s
Bogom.

To nam Isusovo blaZenstvo govori da
je mir istodobno mesijanski dar i
ljudsko djelo. Naime, mir
pretpostavlja humanizam otvoren
transcendenciji. To je plod
uzajamnog darivanja, uzajamnog
obogacivanja, zahvaljujuéi daru koji
ima svoj izvoru u Bogu i omogucuje
Zivjeti s drugima i za druge. Etika
mira je etika zajedniStva i dijeljenja.
NuzZno je, dakle, da se razne danasnje
kulture izdignu iznad oblika
antropologije i etike koji se temelje
na Cisto subjektivistickim i
pragmati¢nim teorijsko-prakticnim



pretpostavkama, na osnovu kojih se
odnosi suZivota nadahnjuju na
kriterijima moci i profita, sredstva
postaju ciljevi i obratno, kultura 1
0odgoj su usredotoCeni samo na
instrumente, tehniku i djelotvornost.
Preduvjet za mir je ruSenje diktature
relativizma i pretpostavki o potpuno
autonomnom moralu, koji prijeci
priznavanje neotudivog moralnog
zakona $to ga je Bog upisao u savjest
svakoga Covjeka. Uspostavljati mir
znacl graditi suZivot u racionalnom i
moralnom smislu, koji poc¢iva na
temeljima Ciju mjeru nije stvorio
covjek, ve¢ Bog. "Gospodin narodu
svom daje jakost, Gospodin narod
svoj mirom blagoslivlje", podsjeca
Psalam 29 (r. 11).

Mir — BoZji dar i Covjekovo djelo

3. Mir se tiCe osobe u cjelini i
podrazumijeva potpunu zauzetost.
To je mir s Bogom Zivljenjem po
njegovoj volji. To je nutarnji mir sa



samim sobom i izvanjski mir s
bliZznjima i sa Citavim stvorenim
svijetom. Ukljucuje u prvom redu,
kao Sto je pisao blaZeni Ivan XXIII. u
enciklici Pacem in terris, Cija Ce se
pedeseta obljetnica obiljeziti za
nekoliko mjeseci, izgradivanje
suzivota utemeljenog na istini,
slobodi, ljubavi i pravdi [2].
Nijekanjem onoga Sto predstavlja
pravu narav ljudskog bica, u
njegovim bitnim dimenzijama, u
njegovoj dubokoj sposobnosti da
spozna istinu i dobro i, u konacnici,
samoga Boga, ugrozava se i izlaze
pogibelji izgradivanje mira. Bez
istine o Covjeku, koju je Stvoritelj
upisao u njegovo srce, sloboda 1
ljubav bivaju obezvrijedeni, a
zauzimanje za pravdu gubi svaki
smisao.

Da bismo postali istinski mirotvorci
od presudne je vaznosti imati na
umu transcendentalnu dimenziju i
biti u stalnom dijalogu s Bogom,



milosrdnim Ocem, u kojem molimo
za otkupljenje koje nam je stekao
njegov Sin Jedinorodenac. Tako
covjek moZe pobijediti onu klicu
potamnjivanja i nijekanja mira Sto ga
predstavlja grijeh u svim njegovim
oblicima: egoizmu i nasilju,
gramzivosti i Zelji za modi i vlascu
nad drugim, nesnosljivosti, mrznjii
nepravednim strukturama.

Ostvarivanje mira ovisi prije svega o
prepoznavanju da smo, u Bogu, jedna
ljudska obitelj. Ta je obitelj, kao Sto
se u€i u enciklici Pacem in terris,
satkana od interpersonalnih odnosa i
institucija poduprtih i nadahnutih
jednim zajednickim "mi", koji
ukljuCuje unutarnjii izvanjski
moralni red, gdje se, po istini i
pravednosti, iskreno priznaju
uzajamna prava i medusobne
duZnosti. Mir je red oZivljen i
upotpunjen ljubavlju, na takav jedan
nacin da tude potrebe i zahtjeve
osjecamo kao svoje vlastite, da s



drugima dijelimo svoja dobra i
zalaZemo se da svi Jjudi u svijetu
dijele iste moralne i duhovne
vrijednosti. To je red postignut u
slobodi, na nacin koji odgovara
dostojanstvu osoba koje, po svojoj
naravi kao razumna bica,
preuzimaju na sebe odgovornost za
vlastito djelovanje [3].

Mir nije san, nije utopija: mir je
moguc. Svoj pogled moramo spustiti
dublje, ispod povrsnosti vanjStine i
pojava koje nas okruzuju, da bismo
otkrili jednu pozitivnu stvarnost koja
postoji u srcima, jer je svaki Covjek
stvoren na BoZju sliku i pozvan rasti i
dati svoj doprinos izgradivanju
novog svijeta. SAm je Bog, naime,
utjelovljenjem svoga Sina i
otkupljenjem Sto ga je On izveo, uSao
u povijest i izveo na Zivot novo
stvorenje i uspostavio novi savez
izmedu Boga i Ccovjeka (usp. Jr 31,
31-34), pruZzivsi nam mogucnost da



steknemo "novo srce" i "novi
duh" (usp. Ez 36, 26).

Upravo zato Crkva je uvjerena kako
postoji prijeka potreba za novim
navijeStanjem Isusa Krista, prvog i
glavnog Cinioca cjelovitog razvoja
naroda kao 1 mira. Isus je, naime, nas
mir, naSa pravda i naSe pomirenje
(usp. Ef 2,14; 2 Kor 5,18). Mirotvorac
je, prema Isusovim blaZenstvima,
onaj koji trazi dobro drugoga, puninu
dobra duse i tijela, danas i sutra.

Iz tog uCenja se moze izvesti
zakljucak da je svaka osoba i svaka
zajednica - redovnicka, gradanska,
odgojna i kulturna - pozvana
zalagati se za mir. Mir je u prvom
redu ostvarivanje zajednickog dobra
druStva na njegovim razlicitim
razinama, primarnoj i
intermedijarnoj, nacionalnoj,
medunarodnoj i globalnoj. Upravo
zato se moZe s pravom reci da je put
koji vodi do ostvarivanja opceg dobra



ujedno put koji treba slijediti u
postizanju mira.

Mirotvorci su oni koji ljube, brane i
promicu Zivot u njegovoj cjelini

4. Put koji vodi do postizanja opceg
dobra i mira je prije svega poStivanje
prema ljudskom Zzivotu,
promatranom u mnogostrukosti
njegovih aspekata, pocCevsi od
njegova zaceca, preko njegova rasta i
razvoja pa sve do njegova prirodnog
svrsetka. Pravi su mirotvorci, dakle,
oni koji ljube, brane i promicu
ljudski Zivot u svim njegovim
vidicima: osobnom, zajedni¢kom i
transcendentnom. Zivot u punini je
vrhunac mira. Onaj koji Zeli mir ne
moZe tolerirati nasrtaje i

zloCine protiv Zivota.

Oni koji ne cijene dovoljno vrijednost
ljudskog zZivota i, samim tim, zalazu
se primjerice za liberalizaciju
pobacaja, mozda ne shvacaju da na



taj nacin predlazu postizanje laznog
mira. Bijeg od odgovornosti, koji
obezvrjeduje osobu, a jos vise
ubojstvo jednog nevinog bica koje se
ne moze braniti, nece moc¢i nikada
donijeti sre¢u i mir. Doista, kako
netko moze tvrditi da se zauzima za
mir, cjeloviti razvoj naroda i samo
oCuvanje okoliSa, a ne brani pravo na
Zivot najslabijih, pocevsi od
nerodene djece? Svaka povreda
Zivota, osobito u njegovu pocetku,
neizbjezno nanosi nepopravljive
Stete razvoju, miru i okoliSu. Jednako
tako nije ispravno uvoditi kriomice u
zakonodavstvo lazna prava na
slobode koja, bududi da se temelje na
ogranicenom i relativistickom
shvacanju Jjudskog bica i vjeStom
koriStenju dvoznacnih izraza
usmjerenih promicanju toboZnjeg
prava na pobacaj i eutanaziju,
ugrozavaju temeljno pravo na Zivot.

Postoji takoder potreba da se prizna i
promice prirodnu strukturu braka



kao zajednice jednog muskarca i
jedne Zene s obzirom na pokusSaje da
se s njom pravno izjednaci ostale
vrste zajednica koje se od nje
stubokom razlikuju i koje joj,
zapravo, Stete i pridonose njezinoj
destabilizaciji, potamnjujuéi njezinu
posebnu narav i njezinu
nezamjenjivu drustvenu ulogu.

Ta nacela nisu istine vjere, niti su tek
neka posljedica prava na vjersku
slobodu. Ona su upisana u samu
covjekovu narav, spoznatljiva su
razumom te su dakle zajednicka
svim ljudima. Nastojanja Crkve oko
njihova promicanja nema dakle
konfesionalni karakter, ve¢ su
upravljena svim osobama, neovisno
o njihovoj vjerskoj pripadnosti. To
djelovanje je to potrebnije Sto se ta
nacela viSe nijece ili pogresno
shvaca, jer to predstavlja povredu
istine o osobi, teSku ranu nanesenu
pravednosti i miru.



Zato je drugi vazni nacin kojim se
pomaze izgradivanju mira taj da
pravni sustavi i pravosuda priznaju
pravo na Kkoristenje prava na
prigovor savjesti kada su posrijedi
zakoni i vladine mjere koji
predstavljaju napad na ljudsko
dostojanstvo, kao Sto su pobacaj i
eutanazija.

Medu temeljna ljudska prava,
takoder u pogledu miroljubivog
suzivota naroda i mira u svijetu,
ubraja se takoder pravo pojedinaca i
zajednica na vjersku slobodu. U
ovom povijesnom trenutku, sve je
vaZznije to pravo promicati ne samo s
negativne tocCke gledista, kao sloboda
od - primjerice, od obaveza i prisila
u pogledu slobode izbora vlastite
religije —, nego takoder s pozitivne
tocke glediSta, u njegovim raznim
inacicama, kao sloboda za:
primjerice, svjedoCenje vlastite vjere,
obznanjivanje i prenoSenje svog
ucenja; ukljucivanje u aktivnosti na



odgojnom, dobrotvornom i
karitativnom polju koje omogucuju
provoditi u djelo vlastite religijske
zapovijedi; postojanje i djelovanje
kao socijalna tijela, uredena prema
vlastitim doktrinarnim nacelima i
institucionalnim ciljevima. NaZzalost,
iu zemljama drevne krScanske
tradicije biljezi se sve veci broj
slucajeva vjerske nesnosljivosti,
osobito prema kr$canstvu i onima
koji jednostavno nose prepoznatljive
znakove vlastite vjerske pripadnosti.

Mirotvorac mora imati takoder pred
oCima da, u sve vecem dijelu javnog
mnijenja, ideologije radikalnog
liberalizma i tehnokracije namecu
uvjerenje da postizanju ekonomskog
rasta treba teziti Cak i na Stetu
socijalne uloge drzave i mreza
solidarnosti civilnog drustva, kao i
socijalnih prava i duZnosti. Treba,
medutim, podsjetiti da su ta prava i
duZnosti od temeljne vaznosti za



puno ostvarenje ostalih prava,
pocevsi od gradanskih i politickih.

Medu pravima i duznostima koja su
danas najugroZenija ubraja se pravo
na rad. Razlog tome Kkrije se u
Cinjenici da su rad i ispravno
priznavanje pravnog polozaja
radnika sve viSe obescijenjeni, jer se
smatra da ekonomski razvoj ovisi
prije svega o potpunoj slobodi trzista.

Rad se tako promatra kao varijabla
koja ovisi o ekonomskim i
financijskim mehanizmima. U vezi s
tim ponovno tvrdim da ljudsko
dostojanstvo, kao i ekonomski,
druStveni i politic¢ki razlozi traze da
se 1 nadalje "daje prioritet cilju da se
svima omoguci pristup stalnom
zaposlenju" [4]. Preduvjet za
ostvarenje tog ambicioznog cilja je
novo shvacanje rada, utemeljeno na
etickim nacelima i duhovnim
vrijednostima, koji Ce ucvrstiti
poimanje rada kao temeljnog dobra



za osobu, obitelj i druStvo. S tim je
dobrom nerazdvojno povezana
duZnost i pravo koji zahtijevaju
hrabre nove politike zaposljavanja
sviju.

Izgradivati dobro mira pomoc¢u
novog modela razvoja i ekonomije

5. Sa svih strana moZe se Cuti da je
danas nuzan novi model razvoja, kao
1 novi pristup ekonomiji. I cjeloviti,
solidarni i odrzivi razvoj i opce
dobro zahtijevaju ispravnu ljestvicu
dobara i vrijednosti, koju je moguce
ustrojiti tako Bog bude sredisnja
referentna tocka. Nije dovoljno imati
na raspolaganju mnogo sredstava i
mnogo mogucnosti izbora, ma koliko
oni vrijedni bili. I raznovrsnost
dobara koja stoje u sluzbi razvoja i
Siroka lepeza izbord moraju se
koristiti u svrhu dobrog Zivota,
ispravnog vladanja u kojem se
priznaje primat duhovne dimenzije i
poziv na ostvarenje opceg dobra. U



protivnom, oni gube svoju pravu
vrijednost i na kraju bivaju uzdignuti
u nove idole.

Da bi se izaslo iz trenutne financijske
i ekonomske krize — koja ima za
posljedicu rast nejednakostl — nuZzne
su osobe, skupine, institucije koje
promicu Zivot pospjesSivanjem
covjekove kreativnosti kako bi se, cak
11z krize, izvukla prilika za
razlucivanje i novi ekonomski model.
Prevladavajuci model u posljednjim
desetlje¢ima pozivao je na trazenje
maksimalne zarade i potroSnje, na
temelju jednog individualistickog i
egoisticnog razmisljanja, usmjerenog
na to da se osobe promatra iskljuc¢ivo
kroz prizmu njihove sposobnosti da
odgovore na zahtjeve
kompetitivnosti. Medutim, s druge
tocke glediSta pravi i trajni uspjeh se
postiZe darivanjem sebe samih,
vlastitih intelektualnih sposobnosti,
vlastite poduzetnosti, buduci da
odrzivi, to jest autenti¢ni ljudski



ekonomski razvoj treba nacelo
besplatnosti kao izraz bratstva i
logike dara [5].

To konkretno znaci da je u
ekonomskoj djelatnosti mirotvorac
onaj koji sa suradnicima i kolegama,
s naruciteljima i korisnicima,
uspostavlja odnose koji se baziraju
na postenju i uzajamnosti. On
obavlja ekonomsku djelatnost za
opce dobro i dozivljava svoj rad kao
nesto Sto je iznad njegovog osobnog
interesa, na dobrobit sadasnjih i
buducih narastaja. Na taj nacin, on
radi ne samo za sebe, vec¢ i zato da
drugima osigura buducnost i
dostojanstveno zaposlenje.

Na ekonomskom planu, drzave
posebice moraju osmisliti politike
industrijskog i poljoprivrednog
razvoja u kojima cCe se posvecivati
briga drustvenom napretku i
posvemasnjem razvoju demokracije i
pravne drzave. Stvaranje etickih



struktura za monetarna, financijska i
robna trziSta takoder je od temeljne
vaznosti i nezaobilazno; ova je nuzno
stabilizirati i bolje koordinirati i
kontrolirati kako ne bi nanosila Stetu
najsiromasnijima. Paznja mnogih
mirotvoraca mora se usto usmjeriti —
s vecom odlu¢nosc¢u no Sto se Cinilo
do danas — na prehrambenu krizu,
koja je daleko teza od financijske.
Problem sigurnosti opskrbe hranom
ponovno se nasao u sredistu
medunarodnog politickog programa,
zbog kriza povezanih, izmedu
ostalog, s naglim promjenama cijena
osnovnih poljoprivrednih proizvoda,
neodgovornim ponasanjima nekih
ekonomskih aktera i nedostatnom
kontrolom od strane vlada i
medunarodne zajednice. Da bi se
uhvatili u koStac s tim krizama,
mirotvorci su pozvani djelovati
zajedno u duhu solidarnosti, od
mjesne do medunarodne razine, sa
ciljem da se zemljoradnicima,
osobito na malim seoskim imanjima,



omoguci da mogu obavljati svoju
djelatnost na dostojanstven i odrziv
nacin sa socijalnog, ambijentalnog i
ekonomskog gledista.

Odgoj za kulturu mira: uloga obitelji i
institucija

6. Zelim ponovno snazno potvrditi da
Su mnogi mirotvorci pozvani
njegovati ljubav prema opc¢em dobru
obitelji i socijalnoj pravednosti, kao i
zauzetost za ufinkoviti socijalni
0dgoj.

Nitko ne smije nijekati ili
podcjenjivati odsudnu ulogu obitelji,
te temeljne stanice drustva s
demografskog, etickog, pedagoskog,
ekonomskog i politickog gledista.
Ona ima prirodni poziv promicati
Zivot: ona prati osobe u njihovu rastu
i sazrijevanju i poti¢e uzajamno
obogacivanje kroz brigu i dijeljenje.
Obitelj, na osobit nacin, sluzi kao
rasadnik za osobno sazrijevanje u
skladu s mjerilima BoZje ljubavi.



Obitelj je jedan od nezaobilaznih
socijalnih subjekata u ostvarivanju
kulture mira. Nuzno je sacuvati
prava roditelja i njihovu primarnu
ulogu u odgoju djece, na prvome
mjestu na moralnom i vjerskom
polju. Obitelj je mjesto gdje se radaju
i rastu mirotvorci, bududi
promicatelji kulture zZivota i ljubavi

[6].

U tu golemu zadacu odgoja za mir
ukljuCene su na osobit nacin vjerske
zajednice. Crkva vjeruje da je
preuzela na sebe dio te velike
odgovornosti kroz novu
evangelizaciju, koja za svoje stoZere
ima obracenje na istinu i Kristovu
ljubav i, samim tim, duhovni i
moralni preporod pojedinaca i
drustava. Susret s Isusom Kristom
oblikuje mirotvorce obvezujuci ih na
zajedniStvo 1 prevladavanje
nepravde.



Posebnu zadacu u pogledu mira
imaju kulturne, obrazovne i
sveuciliSne institucije. Od ovih se
trazi da pruze znacajan doprinos ne
samo obrazovanju novih narasStaja
lidera, ve¢ takoder obnovi javnih,
bilo nacionalnih bilo medunarodnih,
ustanova. One mogu takoder
pridonijeti znanstvenom
promisljanju koje ce ekonomske i
financijske djelatnosti postaviti na
¢vrste antropoloSke i etiCke temelje.
Danasnji svijet, pogotovo svijet
politike, treba svjeZe ideje i nove
kulturne sinteze, kako bi se nadislo
Cisto tehnicke pristupe i uskladilo
razne politicke struje u cilju
postizanja opceg dobra. Ovo potonje,
promatrano kao skup pozitivnih
interpersonalnih i institucionalnih
odnosa u sluzbi cjelovitog razvoja
pojedinaca i skupina, je u temelju
svakog pravog odgoja za mir.

Pedagogija mirotvoraca



7.Jasno se, na kraju, uvida nuznost
predlaganja i promicanja pedagogije
mira. Ona zahtijeva bogati duhovni
Zivot, jasne i ispravne moralne
referentne toCke i prikladne stavove i
nacine Zivota. Djela mirotvorstva
teZe postizanju opceg dobra i
pobuduju zanimanje za mir i
njegovanje mira. Misli, rijeCi i geste
mira stvaraju mentalitet 1 kulturu
mira, ozracje poStivanja, Cestitosti i
srdacnosti. Potrebno je, dakle, uciti
ljude da jedni druge ljube i njeguju
mir, i da u njihovim odnosima vise
prevladava dobrohotnost no puka
tolerancija. Temeljni je poticaj tomu
"reCi ne osveti, priznati nepravde,
prihvatiti isprike bez da smo ih
trazili i na kraju oprostiti" [7], tako
da se pogreske i uvrede mogu uistinu
priznati, da bismo mogli zajedno
krociti prema pomirenju. To
zahtijeva jaCanje pedagogije
oprastanja. Zlo se, naime, pobjeduje
dobrom, a u traZzenju pravednosti
treba se voditi primjerom Boga Oca



koji ljubi svu svoju djecu (usp. Mt
5,21-48). To je polagan proces, jer
pretpostavlja duhovni razvoj,
odgajanje za viSe vrijednosti, novu
viziju ljudske povijesti. Treba se
odreci laznog mira Sto ga obecavaju
idoli ovoga svijeta i njegovih pratecih
opasnosti, onog laZznog mira koji
otupljuje savjesti, koji vodi Covjeka
do toga da je prignut nad samim
sobom, bez volje za Zivotom i na sve
ravnoduSan. Pedagogija mira,
nasuprot tome, ukljucuje djelovanje,
suosjecanje, solidarnost, hrabrost i
ustrajnost.

Isus utjelovljuje sve te stavove u
svome zivotu, sve do potpunog
predanja samoga sebe, sve do
"gubitka Zivota" (usp. Mt 10,39; Lk
17,33; Iv 12,25). On obecava svojim
ucenicima da Ce, prije ili kasnije,
doZivjeti cudesno otkrice o kojem
smo govorili na pocetku, to jest da u
svijetu postoji Bog, Bog Isusa, koji je
potpuno solidaran s lJjudima. U vezi s



tim Zelim podsjetiti na molitvu kojom
se traZi od Boga da nas ucini orudima
svoga mira, da bismo nosili njegovu
ljubav tamo gdje vlada mrznja,
njegovo oprostenje gdje je uvreda,
istinsku vjeru tamo gdje je sumnja.
Zajedno s blazenim Ivanom XXIII.
molimo Boga da prosvijetli vode
naroda da, pored skrbi za
materijalno blagostanje svojih
sugradana, jamce i brane dragocjeno
dobro mira, molimo ga da jaCa u
ljudima spremnost da ruSe barijere
koje ih dijele, da jaca sveze uzajamne
ljubavi, medusobno razumijevanje i
da oprastaju onima koji su im
nanijeli uvrede; tako ¢e njegovom
moci i nadahnucem svi narodi na
zemlji iskusiti bratstvo i Zeljeni mir
za kojim silno teZe Ce cvasti i
kraljevati medu njima [8].

S tom molitvom, izraZavam svoju
Zelju da svi postanu pravi mirotvorci
1 graditelji mira, tako da ljudski grad



raste u bratskoj slozi, napretku i
miru.

Iz Vatikana, 8. prosinca 2012.
Papa Benedikt XVI.
BiljeSke

[1] Usp. Drugi vatikanski koncil, Past.
konstitucija o Crkvi u suvremenom
svijetu Gaudium et spes, 1.

[2] Usp. enc. Pacem in terris (11.
travnja 1963.): AAS 55 (1963),
265-266.

[3] Usp. isto: AAS 55 (1963), 266.

[4] Benedikt XVI., Enc. Caritas in
veritate (29. lipnja 2009.), 32: AAS
101 (2009), 666-667.

[5] Usp. isto, 341 36: AAS 101 (2009),
668-670 e 671-672.



[6] Usp. Ivan Pavao II., Poruka za
svjetski dan mira 1994. (8. prosinca
1993.): AAS 86 (1994), 156-162.

[7] Benedikt XVI., Discorso in
occasione dell'Incontro con i membri
del Governo, delle istituzioni della
Repubblica, con il corpo diplomatico,
1 capi religiosi e rappresentanze del
mondo della cultura (Govor
prigodom Susreta s clanovima Vlade,
drzavnih institucija, diplomatskog
zbora, vjerskim vodama i
predstavnicima svijeta kulture),
Baabda-Libano (15, rujna 2012.):

L'Osservatore Romano, 16. rujna
2012., str. 7.

[8] Usp. enc. Pacem in terris (11.
travnja 1963.): AAS 55 (1963), 304.

https://www.ika.hr/index.php?
prikaz=vijest&ID=147032

IKA


https://www.ika.hr/index.php?prikaz=vijest&ID=147032
https://www.ika.hr/index.php?prikaz=vijest&ID=147032

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-
xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/
(14.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/

	Poruka pape Benedikta XVI. za Svjetski dan mira 2013.

