
opusdei.org

Poruka pape
Benedikta XVI. za
Svjetski dan mira
2013.

"Kako bi netko mogao tvrditi da
može donijeti mir... bez obrane
života onih koji su naslabiji,
počevši s onim još
nerođenima." Benedikt XVI.
također ističe potrebu da se
brak temelji na prirodnom
zakonu.

7.01.2013.

PORUKA NJEGOVE SVETOSTI



PAPE BENEDIKTA XVI.

ZA PROSLAVU

SVJETSKOG DANA MIRA 1.
SIJEČNJA 2013.

BLAGO MIROTVORCIMA 

1. Svaka godina nosi sa sobom nadu
u bolji svijet. U toj perspektivi molim
Boga, Oca čovječanstva, da nam
udijeli slogu i mir, da se svima ispune
želje za sretnijim životom i
blagostanjem.

Pedeset godina od Drugog
vatikanskog koncila, koji je omogućio
osnažiti poslanje Crkve u svijetu,
ohrabrujuće je konstatirati da
kršćani, kao Božji narod u
zajedništvu s Njim i kao suputnik
čovječanstva, zauzeto djeluju u
povijesti dijeleći njegove radosti i
nade, žalosti i tjeskobe [1],
naviještajući Kristovo spasenje i
promičući mir za sve. 



Naše doba, označeno globalizacijom,
s njezinim pozitivnim i negativnim
aspektima, kao i krvavim sukobima
koji se još uvijek vode i ratnim
prijetnjama, pozivaju na novo i
složno zauzimanje u traženju općeg
dobra, razvoja svih ljudi i čitavoga
čovjeka.

Žarištâ napetosti i borbe uzrokovani
sve većim nejednakostima između
bogatih i siromašnih, prevlašću
egoističnog i individualističnog
mentaliteta čiji je jedan od izraza
također neregulirani financijski
kapitalizam pozivaju na hitno
djelovanje. Osim raznih oblika
terorizma i međunarodnog
kriminaliteta, opasnost za mir
predstavljaju oni fundamentalizmi i
fanatizmi koji izobličavaju pravu
narav religije, koja je pozvana
unaprjeđivati zajedništvo i
pomirenje među ljudima.



Ipak, mnogobrojni napori za
uspostavu mira, kojih u našem
svijetu ima izobilje, svjedoče o
prirođenom pozivu ljudskog bića na
mir. U svakom je čovjeku želja za
mirom osnovna težnja i u određenoj
se mjeri podudara sa željom za
ispunjenim, sretnim i uspješnim
životom. Drugim riječima, želja za
mirom odgovara jednom temeljnom
moralnom načelu, to jest, obavezi i
dužnosti cjelovitog, društvenog i
zajedničkog razvoja, koji je sastavni
dio Božjeg nauma prema ljudskom
rodu. Čovjek je stvoren za mir koji je
Božji dar.

Sve me to navelo da nadahnuće za
ovu poruku crpim iz riječi Isusa
Krista: "Blago mirotvorcima: oni će
se sinovima Božjim zvati!" (Mt 5, 9).

Evanđeosko blaženstvo

2. Blaženstva što ih je proglasio Isus
(usp. Mt 5, 3-12 i Lk 6,20-23),
predstavljaju zapravo obećanja. U



biblijskoj tradiciji, naime, blaženstva
su literarna vrsta koja uvijek sa
sobom nose neku dobru vijest, to jest
evanđelje, koje ima vrhunac u nekom
obećanju. Dakle, blaženstva nisu
samo moralne preporuke, čijim
poštivanjem čovjek u odgovarajućem
vremenu – a to je obično drugi život –
stječe neku nagradu, to jest situaciju
buduće sreće. Blaženstvo o kojem ta
blaženstva govore radije se sastoji u
ispunjenju obećanja upućenog svima
onima koji se u svome životu daju
voditi zahtjevima istinitosti,
pravednosti i ljubavi. Oni koji se
uzdaju u Boga i njegova obećanja
često se u očima svijeta čine naivni i
daleko od stvarnosti. Ipak, Isus im
poručuje da će ne samo u drugom
životu, nego već u ovome, otkriti da
su djeca Božja i da je Bog oduvijek i
zauvijek potpuno na njihovoj strani.
Shvatit će da nisu sami, jer je On na
strani onih koji se zauzimaju za
istinu, pravdu i ljubav. Isus, objava
Očeve ljubavi, nije oklijevao prinijeti



samoga sebe za žrtvu. Kada
prihvatimo Isusa Krista,
Bogočovjeka, tada doživimo radosno
iskustvo jednog beskrajnog dara:
dioništva u samom Božjem životu,
milosnom životu, tom zalogu života u
potpunom blaženstvu. Isus Krist
nam, osobito, daje pravi mir koji se
rađa iz povjerljivog susreta čovjeka s
Bogom.

To nam Isusovo blaženstvo govori da
je mir istodobno mesijanski dar i
ljudsko djelo. Naime, mir
pretpostavlja humanizam otvoren
transcendenciji. To je plod
uzajamnog darivanja, uzajamnog
obogaćivanja, zahvaljujući daru koji
ima svoj izvoru u Bogu i omogućuje
živjeti s drugima i za druge. Etika
mira je etika zajedništva i dijeljenja.
Nužno je, dakle, da se razne današnje
kulture izdignu iznad oblikâ
antropologije i etike koji se temelje
na čisto subjektivističkim i
pragmatičnim teorijsko-praktičnim



pretpostavkama, na osnovu kojih se
odnosi suživota nadahnjuju na
kriterijima moći i profita, sredstva
postaju ciljevi i obratno, kultura i
odgoj su usredotočeni samo na
instrumente, tehniku i djelotvornost.
Preduvjet za mir je rušenje diktature
relativizma i pretpostavki o potpuno
autonomnom moralu, koji priječi
priznavanje neotuđivog moralnog
zakona što ga je Bog upisao u savjest
svakoga čovjeka. Uspostavljati mir
znači graditi suživot u racionalnom i
moralnom smislu, koji počiva na
temeljima čiju mjeru nije stvorio
čovjek, već Bog. "Gospodin narodu
svom daje jakost, Gospodin narod
svoj mirom blagoslivlje", podsjeća
Psalam 29 (r. 11).

Mir – Božji dar i čovjekovo djelo

3. Mir se tiče osobe u cjelini i
podrazumijeva potpunu zauzetost.
To je mir s Bogom življenjem po
njegovoj volji. To je nutarnji mir sa



samim sobom i izvanjski mir s
bližnjima i sa čitavim stvorenim
svijetom. Uključuje u prvom redu,
kao što je pisao blaženi Ivan XXIII. u
enciklici Pacem in terris, čija će se
pedeseta obljetnica obilježiti za
nekoliko mjeseci, izgrađivanje
suživota utemeljenog na istini,
slobodi, ljubavi i pravdi [2].
Nijekanjem onoga što predstavlja
pravu narav ljudskog bića, u
njegovim bitnim dimenzijama, u
njegovoj dubokoj sposobnosti da
spozna istinu i dobro i, u konačnici,
samoga Boga, ugrožava se i izlaže
pogibelji izgrađivanje mira. Bez
istine o čovjeku, koju je Stvoritelj
upisao u njegovo srce, sloboda i
ljubav bivaju obezvrijeđeni, a
zauzimanje za pravdu gubi svaki
smisao.

Da bismo postali istinski mirotvorci
od presudne je važnosti imati na
umu transcendentalnu dimenziju i
biti u stalnom dijalogu s Bogom,



milosrdnim Ocem, u kojem molimo
za otkupljenje koje nam je stekao
njegov Sin Jedinorođenac. Tako
čovjek može pobijediti onu klicu
potamnjivanja i nijekanja mira što ga
predstavlja grijeh u svim njegovim
oblicima: egoizmu i nasilju,
gramzivosti i želji za moći i vlašću
nad drugim, nesnošljivosti, mržnji i
nepravednim strukturama.

Ostvarivanje mira ovisi prije svega o
prepoznavanju da smo, u Bogu, jedna
ljudska obitelj. Ta je obitelj, kao što
se uči u enciklici Pacem in terris,
satkana od interpersonalnih odnosâ i
institucijâ poduprtih i nadahnutih
jednim zajedničkim "mi", koji
uključuje unutarnji i izvanjski
moralni red, gdje se, po istini i
pravednosti, iskreno priznaju
uzajamna prava i međusobne
dužnosti. Mir je red oživljen i
upotpunjen ljubavlju, na takav jedan
način da tuđe potrebe i zahtjeve
osjećamo kao svoje vlastite, da s



drugima dijelimo svoja dobra i
zalažemo se da svi ljudi u svijetu
dijele iste moralne i duhovne
vrijednosti. To je red postignut u
slobodi, na način koji odgovara
dostojanstvu osobâ koje, po svojoj
naravi kao razumna bića,
preuzimaju na sebe odgovornost za
vlastito djelovanje [3].

Mir nije san, nije utopija: mir je
moguć. Svoj pogled moramo spustiti
dublje, ispod površnosti vanjštine i
pojava koje nas okružuju, da bismo
otkrili jednu pozitivnu stvarnost koja
postoji u srcima, jer je svaki čovjek
stvoren na Božju sliku i pozvan rasti i
dati svoj doprinos izgrađivanju
novog svijeta. Sâm je Bog, naime,
utjelovljenjem svoga Sina i
otkupljenjem što ga je On izveo, ušao
u povijest i izveo na život novo
stvorenje i uspostavio novi savez
između Boga i čovjeka (usp. Jr 31,
31-34), pruživši nam mogućnost da



steknemo "novo srce" i "novi
duh" (usp. Ez 36, 26).

Upravo zato Crkva je uvjerena kako
postoji prijeka potreba za novim
naviještanjem Isusa Krista, prvog i
glavnog činioca cjelovitog razvoja
narodâ kao i mira. Isus je, naime, naš
mir, naša pravda i naše pomirenje
(usp. Ef 2,14; 2 Kor 5,18). Mirotvorac
je, prema Isusovim blaženstvima,
onaj koji traži dobro drugoga, puninu
dobra duše i tijela, danas i sutra.

Iz tog učenja se može izvesti
zaključak da je svaka osoba i svaka
zajednica – redovnička, građanska,
odgojna i kulturna – pozvana
zalagati se za mir. Mir je u prvom
redu ostvarivanje zajedničkog dobra
društva na njegovim različitim
razinama, primarnoj i
intermedijarnoj, nacionalnoj,
međunarodnoj i globalnoj. Upravo
zato se može s pravom reći da je put
koji vodi do ostvarivanja općeg dobra



ujedno put koji treba slijediti u
postizanju mira.

Mirotvorci su oni koji ljube, brane i
promiču život u njegovoj cjelini

4. Put koji vodi do postizanja općeg
dobra i mira je prije svega poštivanje
prema ljudskom životu,
promatranom u mnogostrukosti
njegovih aspekata, počevši od
njegova začeća, preko njegova rasta i
razvoja pa sve do njegova prirodnog
svršetka. Pravi su mirotvorci, dakle,
oni koji ljube, brane i promiču
ljudski život u svim njegovim
vidicima: osobnom, zajedničkom i
transcendentnom. Život u punini je
vrhunac mira. Onaj koji želi mir ne
može tolerirati nasrtaje i 

zločine protiv života.

Oni koji ne cijene dovoljno vrijednost
ljudskog života i, samim tim, zalažu
se primjerice za liberalizaciju
pobačaja, možda ne shvaćaju da na



taj način predlažu postizanje lažnog
mira. Bijeg od odgovornostî, koji
obezvrjeđuje osobu, a još više
ubojstvo jednog nevinog bića koje se
ne može braniti, neće moći nikada
donijeti sreću i mir. Doista, kako
netko može tvrditi da se zauzima za
mir, cjeloviti razvoj narodâ i samo
očuvanje okoliša, a ne brani pravo na
život najslabijih, počevši od
nerođene djece? Svaka povreda
života, osobito u njegovu početku,
neizbježno nanosi nepopravljive
štete razvoju, miru i okolišu. Jednako
tako nije ispravno uvoditi kriomice u
zakonodavstvo lažna prava na
slobode koja, budući da se temelje na
ograničenom i relativističkom
shvaćanju ljudskog bića i vještom
korištenju dvoznačnih izraza
usmjerenih promicanju tobožnjeg
prava na pobačaj i eutanaziju,
ugrožavaju temeljno pravo na život.

Postoji također potreba da se prizna i
promiče prirodnu strukturu braka



kao zajednice jednog muškarca i
jedne žene s obzirom na pokušaje da
se s njom pravno izjednači ostale
vrste zajednicâ koje se od nje
stubokom razlikuju i koje joj,
zapravo, štete i pridonose njezinoj
destabilizaciji, potamnjujući njezinu
posebnu narav i njezinu
nezamjenjivu društvenu ulogu.

Ta načela nisu istine vjere, niti su tek
neka posljedica prava na vjersku
slobodu. Ona su upisana u samu
čovjekovu narav, spoznatljiva su
razumom te su dakle zajednička
svim ljudima. Nastojanja Crkve oko
njihova promicanja nema dakle
konfesionalni karakter, već su
upravljena svim osobama, neovisno
o njihovoj vjerskoj pripadnosti. To
djelovanje je to potrebnije što se ta
načela više niječe ili pogrešno
shvaća, jer to predstavlja povredu
istine o osobi, tešku ranu nanesenu
pravednosti i miru.



Zato je drugi važni način kojim se
pomaže izgrađivanju mira taj da
pravni sustavi i pravosuđa priznaju
pravo na korištenje prava na
prigovor savjesti kada su posrijedi
zakoni i vladine mjere koji
predstavljaju napad na ljudsko
dostojanstvo, kao što su pobačaj i
eutanazija.

Među temeljna ljudska prava,
također u pogledu miroljubivog
suživota narodâ i mira u svijetu,
ubraja se također pravo pojedinaca i
zajednica na vjersku slobodu. U
ovom povijesnom trenutku, sve je
važnije to pravo promicati ne samo s
negativne točke gledišta, kao sloboda
od – primjerice, od obavezâ i prisilâ
u pogledu slobode izbora vlastite
religije –, nego također s pozitivne
točke gledišta, u njegovim raznim
inačicama, kao sloboda za:
primjerice, svjedočenje vlastite vjere,
obznanjivanje i prenošenje svog
učenja; uključivanje u aktivnosti na



odgojnom, dobrotvornom i
karitativnom polju koje omogućuju
provoditi u djelo vlastite religijske
zapovijedi; postojanje i djelovanje
kao socijalna tijela, uređena prema
vlastitim doktrinarnim načelima i
institucionalnim ciljevima. Nažalost,
i u zemljama drevne kršćanske
tradicije bilježi se sve veći broj
slučajeva vjerske nesnošljivosti,
osobito prema kršćanstvu i onima
koji jednostavno nose prepoznatljive
znakove vlastite vjerske pripadnosti.

Mirotvorac mora imati također pred
očima da, u sve većem dijelu javnog
mnijenja, ideologije radikalnog
liberalizma i tehnokracije nameću
uvjerenje da postizanju ekonomskog
rasta treba težiti čak i na štetu
socijalne uloge države i mrežâ
solidarnosti civilnog društva, kao i
socijalnih pravâ i dužnostî. Treba,
međutim, podsjetiti da su ta prava i
dužnosti od temeljne važnosti za



puno ostvarenje ostalih prava,
počevši od građanskih i političkih.

Među pravima i dužnostima koja su
danas najugroženija ubraja se pravo
na rad. Razlog tome krije se u
činjenici da su rad i ispravno
priznavanje pravnog položaja
radnika sve više obescijenjeni, jer se
smatra da ekonomski razvoj ovisi
prije svega o potpunoj slobodi tržištâ.

Rad se tako promatra kao varijabla
koja ovisi o ekonomskim i
financijskim mehanizmima. U vezi s
tim ponovno tvrdim da ljudsko
dostojanstvo, kao i ekonomski,
društveni i politički razlozi traže da
se i nadalje "daje prioritet cilju da se
svima omogući pristup stalnom
zaposlenju" [4]. Preduvjet za
ostvarenje tog ambicioznog cilja je
novo shvaćanje rada, utemeljeno na
etičkim načelima i duhovnim
vrijednostima, koji će učvrstiti
poimanje rada kao temeljnog dobra



za osobu, obitelj i društvo. S tim je
dobrom nerazdvojno povezana
dužnost i pravo koji zahtijevaju
hrabre nove politike zapošljavanja
sviju.

Izgrađivati dobro mira pomoću
novog modela razvoja i ekonomije

5. Sa svih strana može se čuti da je
danas nužan novi model razvoja, kao
i novi pristup ekonomiji. I cjeloviti,
solidarni i održivi razvoj i opće
dobro zahtijevaju ispravnu ljestvicu
dobara i vrijednosti, koju je moguće
ustrojiti tako Bog bude središnja
referentna točka. Nije dovoljno imati
na raspolaganju mnogo sredstava i
mnogo mogućnosti izbora, ma koliko
oni vrijedni bili. I raznovrsnost
dobara koja stoje u službi razvoja i
široka lepeza izborâ moraju se
koristiti u svrhu dobrog života,
ispravnog vladanja u kojem se
priznaje primat duhovne dimenzije i
poziv na ostvarenje općeg dobra. U



protivnom, oni gube svoju pravu
vrijednost i na kraju bivaju uzdignuti
u nove idole.

Da bi se izašlo iz trenutne financijske
i ekonomske krize – koja ima za
posljedicu rast nejednakostî – nužne
su osobe, skupine, institucije koje
promiču život pospješivanjem
čovjekove kreativnosti kako bi se, čak
i iz krize, izvukla prilika za
razlučivanje i novi ekonomski model.
Prevladavajući model u posljednjim
desetljećima pozivao je na traženje
maksimalne zarade i potrošnje, na
temelju jednog individualističkog i
egoističnog razmišljanja, usmjerenog
na to da se osobe promatra isključivo
kroz prizmu njihove sposobnosti da
odgovore na zahtjeve
kompetitivnosti. Međutim, s druge
točke gledišta pravi i trajni uspjeh se
postiže darivanjem sebe samih,
vlastitih intelektualnih sposobnosti,
vlastite poduzetnosti, budući da
održivi, to jest autentični ljudski



ekonomski razvoj treba načelo
besplatnosti kao izraz bratstva i
logike dara [5]. 

To konkretno znači da je u
ekonomskoj djelatnosti mirotvorac
onaj koji sa suradnicima i kolegama,
s naručiteljima i korisnicima,
uspostavlja odnose koji se baziraju
na poštenju i uzajamnosti. On
obavlja ekonomsku djelatnost za
opće dobro i doživljava svoj rad kao
nešto što je iznad njegovog osobnog
interesa, na dobrobit sadašnjih i
budućih naraštaja. Na taj način, on
radi ne samo za sebe, već i zato da
drugima osigura budućnost i
dostojanstveno zaposlenje.

Na ekonomskom planu, države
posebice moraju osmisliti politike
industrijskog i poljoprivrednog
razvoja u kojima će se posvećivati
briga društvenom napretku i
posvemašnjem razvoju demokracije i
pravne države. Stvaranje etičkih



struktura za monetarna, financijska i
robna tržišta također je od temeljne
važnosti i nezaobilazno; ova je nužno
stabilizirati i bolje koordinirati i
kontrolirati kako ne bi nanosila štetu
najsiromašnijima. Pažnja mnogih
mirotvoraca mora se usto usmjeriti –
s većom odlučnošću no što se činilo
do danas – na prehrambenu krizu,
koja je daleko teža od financijske.
Problem sigurnosti opskrbe hranom
ponovno se našao u središtu
međunarodnog političkog programa,
zbog kriza povezanih, između
ostalog, s naglim promjenama cijena
osnovnih poljoprivrednih proizvoda,
neodgovornim ponašanjima nekih
ekonomskih aktera i nedostatnom
kontrolom od strane vladâ i
međunarodne zajednice. Da bi se
uhvatili u koštac s tim krizama,
mirotvorci su pozvani djelovati
zajedno u duhu solidarnosti, od
mjesne do međunarodne razine, sa
ciljem da se zemljoradnicima,
osobito na malim seoskim imanjima,



omogući da mogu obavljati svoju
djelatnost na dostojanstven i održiv
način sa socijalnog, ambijentalnog i
ekonomskog gledišta.

Odgoj za kulturu mira: uloga obitelji i
institucijâ

6. Želim ponovno snažno potvrditi da
su mnogi mirotvorci pozvani
njegovati ljubav prema općem dobru
obitelji i socijalnoj pravednosti, kao i
zauzetost za učinkoviti socijalni
odgoj.

Nitko ne smije nijekati ili
podcjenjivati odsudnu ulogu obitelji,
te temeljne stanice društva s
demografskog, etičkog, pedagoškog,
ekonomskog i političkog gledišta.
Ona ima prirodni poziv promicati
život: ona prati osobe u njihovu rastu
i sazrijevanju i potiče uzajamno
obogaćivanje kroz brigu i dijeljenje.
Obitelj, na osobit način, služi kao
rasadnik za osobno sazrijevanje u
skladu s mjerilima Božje ljubavi.



Obitelj je jedan od nezaobilaznih
socijalnih subjekata u ostvarivanju
kulture mira. Nužno je sačuvati
pravâ roditelja i njihovu primarnu
ulogu u odgoju djece, na prvome
mjestu na moralnom i vjerskom
polju. Obitelj je mjesto gdje se rađaju
i rastu mirotvorci, budući
promicatelji kulture života i ljubavi
[6].

U tu golemu zadaću odgoja za mir
uključene su na osobit način vjerske
zajednice. Crkva vjeruje da je
preuzela na sebe dio te velike
odgovornosti kroz novu
evangelizaciju, koja za svoje stožere
ima obraćenje na istinu i Kristovu
ljubav i, samim tim, duhovni i
moralni preporod pojedinaca i
društava. Susret s Isusom Kristom
oblikuje mirotvorce obvezujući ih na
zajedništvo i prevladavanje
nepravde.



Posebnu zadaću u pogledu mira
imaju kulturne, obrazovne i
sveučilišne institucije. Od ovih se
traži da pruže značajan doprinos ne
samo obrazovanju novih naraštaja
lidera, već također obnovi javnih,
bilo nacionalnih bilo međunarodnih,
ustanova. One mogu također
pridonijeti znanstvenom
promišljanju koje će ekonomske i
financijske djelatnosti postaviti na
čvrste antropološke i etičke temelje.
Današnji svijet, pogotovo svijet
politike, treba svježe ideje i nove
kulturne sinteze, kako bi se nadišlo
čisto tehničke pristupe i uskladilo
razne političke struje u cilju
postizanja općeg dobra. Ovo potonje,
promatrano kao skup pozitivnih
interpersonalnih i institucionalnih
odnosâ u službi cjelovitog razvoja
pojedinaca i skupina, je u temelju
svakog pravog odgoja za mir.

Pedagogija mirotvoraca



7. Jasno se, na kraju, uviđa nužnost
predlaganja i promicanja pedagogije
mira. Ona zahtijeva bogati duhovni
život, jasne i ispravne moralne
referentne točke i prikladne stavove i
načine života. Djela mirotvorstva
teže postizanju općeg dobra i
pobuđuju zanimanje za mir i
njegovanje mira. Misli, riječi i geste
mira stvaraju mentalitet i kulturu
mira, ozračje poštivanja, čestitosti i
srdačnosti. Potrebno je, dakle, učiti
ljude da jedni druge ljube i njeguju
mir, i da u njihovim odnosima više
prevladava dobrohotnost no puka
tolerancija. Temeljni je poticaj tomu
"reći ne osveti, priznati nepravde,
prihvatiti isprike bez da smo ih
tražili i na kraju oprostiti" [7], tako
da se pogreške i uvrede mogu uistinu
priznati, da bismo mogli zajedno
kročiti prema pomirenju. To
zahtijeva jačanje pedagogije
opraštanja. Zlo se, naime, pobjeđuje
dobrom, a u traženju pravednosti
treba se voditi primjerom Boga Oca



koji ljubi svu svoju djecu (usp. Mt
5,21-48). To je polagan proces, jer
pretpostavlja duhovni razvoj,
odgajanje za više vrijednosti, novu
viziju ljudske povijesti. Treba se
odreći lažnog mira što ga obećavaju
idoli ovoga svijeta i njegovih pratećih
opasnosti, onog lažnog mira koji
otupljuje savjesti, koji vodi čovjeka
do toga da je prignut nad samim
sobom, bez volje za životom i na sve
ravnodušan. Pedagogija mira,
nasuprot tome, uključuje djelovanje,
suosjećanje, solidarnost, hrabrost i
ustrajnost.

Isus utjelovljuje sve te stavove u
svome životu, sve do potpunog
predanja samoga sebe, sve do
"gubitka života" (usp. Mt 10,39; Lk
17,33; Iv 12,25). On obećava svojim
učenicima da će, prije ili kasnije,
doživjeti čudesno otkriće o kojem
smo govorili na početku, to jest da u
svijetu postoji Bog, Bog Isusa, koji je
potpuno solidaran s ljudima. U vezi s



tim želim podsjetiti na molitvu kojom
se traži od Boga da nas učini oruđima
svoga mira, da bismo nosili njegovu
ljubav tamo gdje vlada mržnja,
njegovo oproštenje gdje je uvreda,
istinsku vjeru tamo gdje je sumnja.
Zajedno s blaženim Ivanom XXIII.
molimo Boga da prosvijetli vođe
narodâ da, pored skrbi za
materijalno blagostanje svojih
sugrađana, jamče i brane dragocjeno
dobro mira, molimo ga da jača u
ljudima spremnost da ruše barijere
koje ih dijele, da jača sveze uzajamne
ljubavi, međusobno razumijevanje i
da opraštaju onima koji su im
nanijeli uvrede; tako će njegovom
moći i nadahnućem svi narodi na
zemlji iskusiti bratstvo i željeni mir
za kojim silno teže će cvasti i
kraljevati među njima [8].

S tom molitvom, izražavam svoju
želju da svi postanu pravi mirotvorci
i graditelji mira, tako da ljudski grad



raste u bratskoj slozi, napretku i
miru.

Iz Vatikana, 8. prosinca 2012.

Papa Benedikt XVI.

Bilješke

[1] Usp. Drugi vatikanski koncil, Past.
konstitucija o Crkvi u suvremenom
svijetu Gaudium et spes, 1.

[2] Usp. enc. Pacem in terris (11.
travnja 1963.): AAS 55 (1963),
265-266.

[3] Usp. isto: AAS 55 (1963), 266.

[4] Benedikt XVI., Enc. Caritas in
veritate (29. lipnja 2009.), 32: AAS
101 (2009), 666-667.

[5] Usp. isto, 34 i 36: AAS 101 (2009),
668-670 e 671-672.



[6] Usp. Ivan Pavao II., Poruka za
svjetski dan mira 1994. (8. prosinca
1993.): AAS 86 (1994), 156-162.

[7] Benedikt XVI., Discorso in
occasione dell'Incontro con i membri
del Governo, delle istituzioni della
Repubblica, con il corpo diplomatico,
i capi religiosi e rappresentanze del
mondo della cultura (Govor
prigodom Susreta s članovima Vlade,
državnih institucija, diplomatskog
zbora, vjerskim vođama i
predstavnicima svijeta kulture),
Baabda-Libano (15, rujna 2012.): 

L'Osservatore Romano, 16. rujna
2012., str. 7.

[8] Usp. enc. Pacem in terris (11.
travnja 1963.): AAS 55 (1963), 304.

https://www.ika.hr/index.php?
prikaz=vijest&ID=147032

IKA

https://www.ika.hr/index.php?prikaz=vijest&ID=147032
https://www.ika.hr/index.php?prikaz=vijest&ID=147032


pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-

xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/
(14.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poruka-pape-benedikta-xvi-za-svjetski-dan-mira-2013/

	Poruka pape Benedikta XVI. za Svjetski dan mira 2013.

