
opusdei.org

Poniznost, izvor
sreće

Poniznost je jedno temeljno
obilježje pravog kršćanskog
života, jer je ona "prebivalište
milosrđa". Nudimo neka
razmišljanja o toj ključnoj
kršćanskoj vrlini.

14.03.2009.

"Nijedan čovjek nije vidio Boga" (1),
kaže nam Sveto pismo. Za vrijeme
našeg postojanja na zemlji nemamo
izravne spoznaje o Božjoj biti. Postoji
beskonačna udaljenost između Boga i
nas. Samo je On, prilagođujući se



našem ljudskom stanju, bio sposoban
premostiti tu udaljenost svojim
otkrivenjem. Prvi nam se put
pokazao u stvaranju, potom u dugoj
povijesti Izraela, zatim preko riječi
proroka i na kraju preko vlastitog
Sina, koji je završetak potpune i
konačne objave - pojava Boga
samoga među nama : "Tko je vidio
mene, vidio je i Oca" (2).

Kakav nevjerojatan događaj! Bog je
postao čovjek! Sada imamo Boga koji
nas u Kristu vidi i dopušta nam da mi
vidimo njega. On nas čuje i dopušta
nam da mi čujemo njega. On nas
dodiruje i dopušta nam da mi
dodirujemo njega. On se stavlja u
položaj naše ljudske rase i putem
naših osjetila zove nas u blizinu svoje
ljubavi, poziva nas na svetost.
Divljenje koje smo osjetili pri
inkarnaciji Riječi potiče nas da puni
poštovanja razmišljamo o Isusovim
riječima i djelima. Čineći to jasno,
vidimo da je Kristov život, od rođenja



do smrti na križu, bio obilježen
poniznošću."On, trajni lik Božji,
nije se kao plijena držao svoje
jednakosti s Bogom, nego sam sebe
"oplijeni" uzevši lik sluge, postavši
ljudima sličan. Obličjem čovjeku
nalik, ponizi sam sebe, poslušan
do smrti, smrti na križu" (3).

Poniznost, prebivalište milosrđa

Poruka o tome koliko nas Bog voli
dopire do nas preko samoponiženja
Sina. Poniznost je ključno obilježje,
jedan od temelja izvornoga
kršćanskog života, budući da je 
poniznost prebivalište milosrđa. Kako
je Sveti Augustin naglasio: „Ako me
pitate koji je osnovni element učenja
i ćudoređa Isusa Krista, odgovorit ću
vam: prvo je poniznost, drugo je
poniznost i treće je poniznost" (4). U
poniznosti inkarnirane Riječi vidimo
i dubinu Božje ljubavi prema nama i
kraljevski put koji nas vodi prema
punini, prema ljubavi.



Kršćanski život sastoji se od
poistovjećivanja s Kristom: samo u
mjeri u kojoj smo sjedinjeni s njim,
mi smo pozvani u zajedništvu s živim
Bogom, izvorom sve ljubavi, koja nas
čini sposobnim ljubiti druge ljude s
istom Božjom ljubavi (5). Biti ponizan
onako kako je Krist bio znači služiti
svima, umirući starom čovjeku i
težnjama kojim je istočni grijeh
uneredio našu prirodu. Stoga,
kršćanin shvaća da su „poniženja,
nošena ljubavlju, slatka i ukusna,
ona su Božji blagoslov“ (6). Tko god
ih prima, otvara se bogatstvu
nadnaravnog života i može
uskliknuti sa sv. Pavlom: Štoviše,
čak sve gubitkom smatram zbog
onoga najizvrsnijeg, zbog
spoznanja Isusa Krista, Gospodina
mojega, radi kojega sve izgubih i
otpadom smatram: da Krista
steknem (7).

Uzroci nemira



U velikoj suprotnosti s dubokom,
unutarnjom srećom zbog poniznosti,
ponos u nama stvara nemir i
nezadovoljstvo. Ponos uzrokuje da
čovjek sve oko sebe usmjerava
prema vlastitom egu i subjektivnom
prosuđivanju. Je li nešto ugodno ili
nije, pruža li prednosti ili zahtijeva
trud, a ne je li nešto dobro samo po
sebi, odnosno za druge. Taj
egocentrični stav vodi čovjeka prema
prosuđivanju ponašanja i mišljenja
drugih u odnosu na sebe, odnosno
prema više ili manje jasnoj želji da bi
se trebalo ponašati onako kako to želi
pojedinac. To je razlog zbog kojeg
oholi ljudi mogu postati žrtvom
promjenjivog ponašanja kad osjete
da im drugi ne pridaju dovoljno
pozornosti ili tužni kad njihove
greške dođu na vidjelo, kao i kad
vide da drugi posjeduje veći talent od
njih.

Ponosna osoba, za koju se može činiti
da je u životu uspješna, često će biti



nespokojna (uznemirena) iako se čini
da ima sve što želi. Što joj nedostaje
da bi bila istinski sretna? Zapravo joj
nedostaje sve jer je zapravo izgubila
najvažnije: sposobnost davanja sebe
drugima. Ponašanje osobe je ono što
otežava pronalaženje istinske sreće.
Osnivač Opusa Dei je rekao: »Ako
ikad prolaziš kroz teško razdoblje, i
tvoja je duša ispunjena nemirom, to
je zato jer previše misliš na samoga
sebe… Sine moj, ako sve usmjeravaš
na sebe, ne samo da ideš krivim
putem nego si izgubio kršćansku
sreću koju bi trebao imati u ovom
zemaljskom životu» (8).

Ponos je uvijek odraz vraćanja
iskonskog grijeha koji je htio prvotno
zauzeti Božje mjesto. Posljedica pada
naših praroditelja jest gubitak
prijateljskog odnosa sa Stvoriteljem i
gubitak sklada s nama samima.
Ponosna osoba toliko čvrsto vjeruje u
svoju snagu da zaboravlja potrebu
koju ljudska priroda ima za



otkupljenjem. Zatim, ne samo
tjelesna bolest nego i neminovno
iskustvo vlastitih ograničenja,
nedostataka i pogrešaka može
zbuniti tu osobu i čak je dovesti do
gubitka vjere. Kako je čvrsto vezan s
vlastitim ukusima i mišljenjima, više
ne može poštovati ili pozitivno
ocjenjivati stajališta drugačija od
svojih. Stoga mu je teško nositi se sa
svojim unutarnjim konfliktima i
često ne razumije druge osobe. To
opiranje (odbijanje) da se pokori
onome što drugi žele, može dovesti
također do odbijanja Božje volje. Sam
sebe može lako uvjeriti da Bog
nikada ne bi tražio ono što mu on
osobno ne želi dati. Čak gola
činjenica da je biće ovisno o Bogu
postaje izvor srdžbe.

Poniznost privlači druge

Nasuprot tome ponizna osoba u
Božjoj slavi pronalazi izvor radosti,
jedino vrelo istinske radosti.



Stavljajući sebe pred Boga, ponizna
osoba otkriva svoja ograničenja i
neznatnost svoje uvjetovanosti kao
bića. To ne izaziva tugu ili
frustraciju, već je izvor duboke
radosti. Poniznost je svjetlo koje
pomaže osobi da otkrije veličinu
vlastitog identiteta budući da je
sposobna osobno komunicirati sa
Stvoriteljem i prihvatiti vlastitu
ovisnost o Njemu u potpunoj slobodi.

Znanje ili spoznaja da je apsolutni
Bitak osobni Bog beskonačne
savršenosti, koji nas je stvorio,
održava nas u postojanju i otkriva
nam Njega s ljudskim licem u Isusu
Kristu, ispunjava dušu osobe koja je
ponizna velikom srećom. Ponizna
osoba pronalazi u ljepoti stvorenih
stvari odraz bezgranične Božje
ljubavi i želi tu spoznaju podijeliti s
drugima.Reakcije ponosne osobe i
ponizne osobe također se vrlo
razlikuju kad se suoče s Božjim
pozivom. Osoba koja je ponosna



skriva se iza lažne skromnosti,
tvrdeći da ima malo talenta budući
da se ne želi odreći svijeta koji je
izgradila za sebe. Nasuprot tome,
ponizna se osoba ne plaši pomisli da
nije vrijedna doseći svetost. Poziv da
uđe u zajednicu s Bogom
posredstvom nematerijalnog
(duhovnosti) donosi joj veliku radost.

Kao što se vidi na svecima, oni koji se
bore da postignu pravu poniznost
stječu osobnost koja privlači druge
ljude. Svojim svakodnevnim
vladanjem oni oko sebe stvaraju
ozračje mira i ljubavi jer cijene
vrijednosti drugih i pokazuju duboko
poštovanje prema njima. U svojim
ophođenjima, u obiteljskom životu, u
suradnji s kolegama i prijateljima
znaju kako razumjeti i oprostiti.
Uvijek gledaju pomoći i sa svima se
dobro slažu. Znaju prepoznati koliko
su dužni ljudima oko sebe pa nemaju
potrebu zahtijevati svoja prava i
povlastice. Ljudi uz njih mogu osjetiti



Božju ljubav koja prožima njihov
život. Oni ulijevaju povjerenje u
drugim ljudima: pojedinac se ne
osjeća osuđen, već voljen.

Iznova započeti učiti biti ponizan.

Čest uzrok nemira i pesimizma koji
možemo ponekad iskusiti potječe od
prevelike usredotočenosti na naše
'ja'. ''Zašto se mi ljudi žalostimo?'',
pitao je sv. Josemaria. ''Zato što naš
zemaljski život nije u skladu s
osobnim očekivanjima, jer iskrsavaju
prepreke koje onemogućaju ili
otežavaju zadovoljavanje naših
želja'' (9).

Istina je da nas životne poteškoće,
bilo da se one događaju nama ili
ljudima oko nas, mogu staviti na
kušnju i probuditi tugu u našem
srcu. Jednako tako to se može
dogoditi kada naše mane postanu
jasnije uočljive, uključujući i one za
koje smo mislili da smo ih davno
nadvladali. Ili možda jer moramo



prihvatiti neuspjeh u postizanju
profesionalnih ili apostolskih ciljeve
kojima smo napeto težili već duže
vrijeme. Pobuna može također
izroniti kada smo sučeni s
događajima ili okolnostima u kojima
patimo.

Posebno u tim trenucima, i uvijek,
moramo obnavljati svoju odlučnost,
kao što je don Álvaro savjetovao u
jednom od svojih pisama: '' iznova
započeti učiti biti ponizan' (10).
Moramo zamoliti našeg Gospodina za
poniznost, za Njegovu poniznost i uz
to se staviti pod okrilje naše Gospe.
''Dođite k meni svi koji ste
izmoreni i opterećeni i ja ću vas
odmoriti. Uzmite jaram moj na
sebe, učite se od mene jer sam
krotka i ponizna srca i naći ćete
spokoj dušama svojim. Uistinu,
jaram je moj sladak i breme je
moje lako" (11). Molitva je poniznost
čovjeka, koji priznaje svoju duboku
bijedu i veličinu Boga kojemu se



obraća i kojemu se klanja sve
očekujući od Njega, ništa od
sebe'' (12). Vraćamo naš mir samo
ako, umjesto da se u sebi naširoko
bavimo onim što nam se dogodilo,
ostavimo naše brige po strani i
okrenemo se Kristu.

"Alma, calma" (13) –s odlukom od
sveg srca i s mirom–. Sveti Josemaría
je volio ponavljati te riječi koje
sažimaju cijeli životni plan za osobu
koja se, kad se uzdaje u Božju milost,
postavlja pred svakim izazovom s
nepopustljivom odlučnošću i
razboritošću. Kada tako nastojimo
živjeti, riječi svetog Josemarije
postaju stvarnost u našim životima:
''Svi ti koraci unatrag koji nam
često pričinjaju patnju, nisu nikad
prouzročili gubitak radosti i mira.
Jer iskusili smo kako Bog izvlači
slatkoću – slasni med – iz suhe
pećine naših poteškoća: "i sitio ga
medom iz pećine (Ps 81:17)" (14).



Naša Majka, Sveta Marija, podsjeća
nas na potrebu da budemo ponizni
kako bismo bili bliže Bogu. Naša je
Majka uzor u radosti baš zato jer je
uzor u poniznosti. ''Veliča duša moja
Gospodina, klikće duh moj u Bogu,
mome Spasitelju, što pogleda na
naznatnost službenice svoje'' (15).

--------------------------------------

1. 1 Iv 4, 12.

2. Iv 14, 9.

3. Fil 2, 6-8.

4. Sv. Augustín, Pismo. 118, 22.

5. Cfr. Rim 5, 5.

6. Sv. Josemaría, Bilješke s jedne
propovijedi, 25-XII-1973.

7. Fil 3, 8-9.

8. Sv. Josemaría, Bilješke s jedne
propovijedi, 25-XII-1972.



9. Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, n.
108.

10. Mons. Álvaro del Portillo, Pismo
1-V-1990.

11. Mt 11, 28-30.

12. Sv. Josemaría, Brazda, n. 259.

13. Sv. Josemaría, Bilješke s jednog
susreta, 9-XI-1972.

14. Sv. Josemaría, Pismo 29-IX-1957,
n. 4.

15. Lk 1, 46-48.

© Izvori: Dokumenti, listopad 2006.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/poniznost-izvor-srece/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/poniznost-izvor-srece/
https://opusdei.org/hr-hr/article/poniznost-izvor-srece/

	Poniznost, izvor sreće

