
opusdei.org

Pastoralno pismo
prilikom
Euharistijske godine

17.02.2005.

“U presvetoj Euharistiji obuhvaćeno
je sve duhovno dobro Crkve, tj. sam
Krist, naš Uskrs i Živi Kruh, koji po
svom tijelu, oživljenom po Duhu
Svetomu oživotvoritelju, daje život
ljudima” (1). Ova mistična i
neizreciva manifestacija Božje
ljubavi prema ljudima zauzima
privilegirano mjesto u srcu kršćana, i
osobito naglašeno, u Božjoj djeci
Opusa Dei. Tomu nas je učio naš



ljubljeni Otac svojim primjerom,
svojim propovijedanjem i svojim
pismima, kada je tvrdio da je
Euharistija “centar i korijen
duhovnog života kršćanina” (2).

Stoga nas je ispunila radošću odluka
Svetog Oca, objavljena prilikom
prošle Svetkovine “Tjelova” da se
slavi Godina Euharistije u
sveukupnoj univerzalnoj Crkvi.
Sjećate se da to vrijeme započinje u
ovom mjesecu listopadu, sa
Internacionalnim Euharistijskim
kongresom u Guadalajari, u Meksiku,
i završit će mjeseca listopada 2005. sa
redovitom Skupštinom Biskupske
sinode, koja je posvećena upravo
ovom divnom Sakramentu.

U idealnom produžetku Jubileja
2000. i u duhu Apostolskog pisma
“Novo Millenio ineunte, izražavam
želju, kojom vjernici, suradnici i
osobe koje se oblikuju u ozračju duha
Djela, slijede dan za danom Rimskog



Prvosvećenika, da se zauzimaju svim
svojim snagama kako bi Sveta
Euharistija postala sve više centar
njihove cjelokupne egzistencije, te
vas pozivam također i u godini
Euharistije, sjedinjeni s Gospom u
molitvi krunice i potaknuti
primjerom Sv Josemarije, da dolazite
često pred svetohranište i kažete u
dubokoj iskrenosti Isusu, koji je u
Svetoj Hostiji: Adoro te devote
(Klanjam ti se smjerno)! Uzmimo si to
za cilj i učinimo sve da taj cilj
postignemo, jer će naš život vrijediti
toliko kolika bude snaga naše
euharijstijske pobožnosti.

Adoro te devote, latens Deitas,
quae sub his figuris vere latitas
Bog je toliko ljubio svijet

Započnimo osobnim činom duboke
pobožnosi prema Euharistiji, prema
samom Kristu, jer se u ovom
Presvetom Sakramentu, “zaista,
stvarno, istinito nalaze tijelo i krv



našega Gospodina Isusa Krista, dakle,
potpuni Krist “(3). Isus je prisutan, ali
se ne vidi, skriven je pod prilikama
kruha i vina(4). “Skriven je u kruhu
… iz ljubavi prema tebi “(5).

Ljubav prema stvorenju koju On
manifestira je razlog zbog kojega je
ostao među nama na ovaj način, pod
euharistijskim velom. “Shvatio sam
potpuno već odmalena radi čega je
Euharistija: to je osjećaj koji svi
poznajemo, ostati zauvijek uz onoga
koga ljubimo” (6). Sv Josemaría,
razmatrajući o misteriju Kristove
ljubavi koji se u svojoj nježnosti
zadržava među ljudskom djecom (v.
Izr 8,31), jer nas neće ostaviti siročad
(Iv 14,18), koji je odlučio ostati s
nama do kraja vremena (Mt 28,20),
objašnjavao je postanak ovog
Sakramenta slikom osoba koje se
moraju rastati. “Žele ostati zauvijek
zajedno, ali dužnost - bilo kakova
dužnost - prisiljava ih da se rastanu”;
i tada, nemajući drugih mogućnosti ,



“ostavljaju si znak sjećanja, možda
jednu fotografiju”, ali “ne mogu
učiniti više”, jer snaga stvorenja ne
može doseći dubinu njihove ljubavi”.
Isus, Bog i Čovjek, nadilazi ova
ograničenja radi ljubavi prema
nama. “Ono što mi ne možemo
učiniti, može učiniti Gospodin”. On
nam “ne ostavlja jedan znak, nego
stvarnost, ostavlja nam sama
sebe”(7), onaj koji je rođen od Marije
u Betlehemu, koji je radio u Nazaretu
i prošao Galileju i Judeju i koji je
umro raspet na Golgoti, onaj koji je
slavno uskrsnuo treći dan i
opetovano se pokazao učenicima”.

Kršćanska vjera je uvijek
ispovijedala ovu istinu, pa i stoga da
bi odbila nostalgiju onih koji su
opravdavali nedovoljni kršćanski
duh, govoreći da ne vide Gospodina
kao što se događalo prvim učenicima,
ili onih koji su tvrdili da bi se
ponašali posve drukčije da su mogli
biti fizički pokraj njega. “Koliko je



onih koji sada govore “Volio bih
vidjeti njegov lik, njegovu pojavu,
njegovo odijelo, njegovu obuću!” Ali
evo kako ga možeš vidjeti, možeš ga
dotaći, možeš ga blagovati. Ti bi želio
vidjeti njegovu odjeću; ali on ti daje
samoga sebe, ne samo tako da ga
vidiš, nego da ga dotićeš, da Ga
blaguješ i u sebi se s njime
sjedinjuješ. Neka se dakle nitko ne
približi bez povjerenja, mlačan, nego
svi gorući, plamteći i budni”(9).

Jedan bliski Bog

Sv. Josemaría nas je poučio da
usvojimo potpunu vjeru u stvarnu
prisutnost Krista u Euharistiji, kako
bi Gospodin uistinu ušao u naš život i
mi u njegov, da ga gledamo i
razmatramo očima vjere kao zaista
prisutnu osobu: on nas vidi, čuje nas,
čeka nas, govori nam, približava nam
se i traži nas, prinosi se kao žrtva za
nas u Svetoj Misi (10).



Naš je Otac govorio da ljudi imaju
tendenciju zamišljati Gospodina
“tamo gore, daleko, gdje sjaje
zvijezde”, kao da ga ne zanimaju
njegova stvorenja, i ne uspijevaju
vjerovati da je “uvijek uz nas” (11).
Možda ste susreli osobe koje misle da
je Stvoritelj jako različit od ljudi, bez
osobitog zanimanja za male ili velike
događaje u životu čovjeka. Mi,
međutim, znamo da nije tako, nego
da “uzvišen Gospodin i gleda na
uboga” (Ps 137,6 Vg): obraća se s
ljubavlju svakom od nas, njega
zanima sve ono što je naše.

“Bog naše vjere nije neko daleko biće,
koje nezainteresirano promatra
sudbinu ljudi; njihove napore,
njihovu borbu, njihove tjeskobe. On
je Otac koji ljubi svoju djecu toliko da
šalje Riječ, Drugu Osobu Presvetog
Trojstva, da se utjelovi, umre i otkupi
nas. To je isti ljubljeni Otac koji nas
sada nježno privlači putem Duha
Svetoga koji prebiva u našim srcima



“(12). Njegova ljubav i njegovo
neizmjerno zanimanje za svakoga od
nas potakli su Sina da ostane u Svetoj
Hostiji, osim što se je utjelovio, radio
i trpio kao njegova braća ljudi. On je
zaista Emanuel, Bog s nama.
“Stvoritelj se je zaista žrtvovao u
ljubavi za svoja stvorenja. Naš
Gospodin Isus Krist, kao da nije
smatrao dovoljnim sve dokaze svojeg
milosrđa, daje nam Euharistiju kako
bismo ga mogli imati uvijek blizu,
budući da On - koliko nam je dano
razumjeti - iako ništa ne treba,
potaknut svojom ljubavlju, ne želi
biti bez nas” (13).

Djela klanjanja

Pred ovim misterijem vjere i ljubavi,
padamo na koljena; to je neizbježno,
jer samo tako možemo adekvatno
pokazati da vjerujemo da je
Euharistija zaista Krist, stvarno i
bitno prisutan po svojem Tijelu, po
svojoj Krvi, Duši i Božanstvu.



Potreban je ovaj naš stav, jer samo
tako naša ljubav, ponizna i
kompletna, daje adekvatan odgovor
na neizmjernu ljubav Isusta za
svakoga od nas (Iv 13,1; Lk 22,15).
Naše klanjanje Kristu, kao Bogu, u
sakramentu, obuhvaća zajedno
izvanjsku gestu i unutarnju
pobožnost: odražava ljubav. Nije to
konvencionalni obred, nego intimno
predanje osobe koja se vidi izvana.
“U Svetoj Misi mi slavimo, vršeći s
ljubavlju prvu dužnost stvorenja
prema Stvoritelju: “Slavit ćeš
Gospodina Boga tvoga, i samo Njemu
ćeš služiti” (Pn 6,13; Mt 4,10). Ne radi
se o hladnom klanjanju, izvanjskom,
servilnom, nego o intimnoj spoznaji,
predanju sa iskrenim
pouzdanjem” (15).

Koliku je važnost Sv. Josemaría
davao manifestacijama pobožnosti,
pa i onima koje su se činile najmanje!
To su pojedinosti pune značenja, koje
odražavaju unutrašnju finoću osobe,



kvalitetu njezine vjere i njezine
ljubavi. “Kakovu žurbu već svi
pokazuju prema Bogu! (…). Ti se ne
žuri. Nemoj učiniti umjesto
pobožnog poklecanja, samo neku
kretnju koja izgleda kao krivljenje
(…). Poklekni ovako, polagano sa
pravom pobožnošću. I dok se klanjaš
Isusu u Sakramentu, reci mu u svom
srcu: Adoro te devote, latens deitas.
Klanjam ti se smjerno, tajni Bože
naš” (16).

Još je veću pažnju posvećivao
unutrašnjem osjećaju ljubavi koji
mora prožimati sve izvanjske
manifestacije pobožnosti prema
Euharistiji. Klanjanje Isusu
prisutnom u sakramentu ide od
razmatranja njegove ljubavi za nas
do ponizne izjave ljubavi za Njega od
njegovog stvorenja, ali ne radi se
samo o riječima, koje su potrebne,
nego osobito o izvanjskim i
unutrašnjim činima poklonstva:
“Govorimo sa Gospodinom, svatko od



nas, kažemo mu bez riječi da nas
ništa ne može rastaviti od Njega, da
je njegova spremnost da ostane -
bespomoćan - pod tako krhkim
prilikama, kruha i vina, nas
preobrazila u dobrovoljnu
podložnost” (17). Pozivajući se na sv.
Ivana Damašćanskog, sv. Toma
Akvinski objašnjava da kod
autentičnog klanjanja izvanjska
poniznost tijela iskazuje i potiče
unutarnju pobožnost duše, težnju da
se poklonimo Bogu i da mu služimo.
(18).

Ne smijemo se bojati - baš naprotiv! -
ponavljati Gospodinu da ga ljubimo,
da mu se klanjamo, ali moramo
potvrditi riječi našim djelima,
prihvaćajući i slušajući njegovu
volju: “Bog naš Gospodin želi da mu
ponavljate svaki dan kada ga
primate: Gospodine, vjerujem da si to
Ti, vjerujem da si uistinu skriven pod
sakramentalnim prilikama! Klanjam
Ti se, volim Te! Kada ga idete posjetiti



u kapeli, ponovno mu ponavljajte:
Gospodine, vjerujem da si uistinu
prisutan! Klanjam Ti se, volim Te! To
znači ljubiti Gospodina. Tako ćemo
ga ljubiti sve više. Zatim ga nastavite
ljubiti tijekom dana, razmišljajući i
ostvarujući ovo uvjerenje: želim
svaku stvar dovršiti za ljubav
Isusovu, koji je u svetohraništu.” (19).

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit
Biti zatečen pred misterijem ljubavi

Pred Isusovim darivanjem u
Euharistiji, koliko je puta naš Otac
ponovio: “Ostao je radi tebe”; Ponizio
se do te granice radi ljubavi prema
tebi” (20). U razmatranju tolike
ljubavi, vjerničko srce ostaje kao
preneraženo, prepuno udivljenja i
želi uzvratiti, predajući se potpuno
Gospodinu. “Ganut sam duboko pred
ovom tajnom Ljubavi” (21) Njegujmo
ovaj osjećaj, ovu raspoloživost uma i
volje, da se ne bismo navikli i da bi



sačuvali jednostavnu dušu djeteta
koje ostaje začuđeno pred darovima
koje mu njegov otac pripravlja.
Recimo također, sa dubokom
zahvalnošću: “Hvala ti, Isuse, hvala
što si se toliko ponizio, sve stoga da
nasitiš potrebe našeg siromašnog
srca” (22). Kao logična posljedica,
počnimo pjevati, slaveći našeg Boga
Oca, koji je htio nahraniti svoju djecu
Tijelom i Krvlju svoga Sina, i
blagoslivljajmo ga bez prestanka,
znajući da naša zahvalnost neće
nikada biti dostatna (23).

Isus je ostao u Euharistiji da bi
izliječio našu krhkost, naše sumnje,
strahove, tjeskobe; da bi ublažio našu
osamljenost, nedoumicu,
obeshrabnjenost; da bude s nama na
našem putu, da nas jača u borbama,
ali iznad svega zato da nas nauči
ljubiti, da nas privuće svojom
Ljubavlju. “Kada promatrate Svetu
Hostiju izloženu u pokaznici na
oltaru, razmišljajte kakova je ta



ljubav, ta nježnost Kristova. Ja si to
mogu objasniti ljubavlju kojom vas
volim, da bi, ako radim daleko od vas
želio istovremeno biti sa svakim od
vas, kako bih to rado učinio! Krist to
može učiniti! I On, koji nas ljubi
ljubavlju koja je iznad one koju sva
srca na zemlji mogu gajiti, ostao je
zato da bismo se mi mogli sjediniti
uvijek s Njegovim Presvetim
Čovještvom, da nam pomogne, da
nas tješi, da nas jača, kako bismo mu
ostali vjerni “(24).

“Moje misli nisu vaše misli, vaši puti
nisu moji puti - Gospodinov prorok -
Koliko je nebo iznad zemlje, toliko su
moji putevi iznad vaših puteva, moje
misli iznad vaših misli” (Iz 55, 8-9).
Euharistijska logika nadilazi svaku
ljudsku logiku, ne samo stoga što je
Kristova prisutnost pod
sakramentalnim prilikama tajna koju
nećemo nikada moći potpuno
shvatiti našim umom, već i stoga što
je dar Krista u Euharistiji daleko



iznad malenosti ljudskog srca, iznad
svih ljudskih srdaca zajedno.
Mogućnostima našeg uma tolika
velikodušnost može se učiniti
neobjašnjiva jer je jako daleko od
malih ili većih egoizama u čiju
zasjedu mnogo puta upadamo.

“ Najveća luda koja je ikada postojala
i koja će ikada postojati je On. Ima li
veće ludosti od toga kako i kome se
On daje?

Jer već bi bila ludost postati i ostati
nezaštićeno Dijete. Ali, u tom slučaju
bi se ganuli mnogi zločinci i ne bi ga
se bili usudili mučiti. Premalo je to:
trebalo se još više poništiti i više se
dati. I postao je hranom, postao je
Kruhom.

- Božanska Ludo! Kako se prema tebi
ponašaju ljudi?… I ja sam?» (25)

Potrebno je raširiti srce da bi se
približilo Isusu Sakramentu. Istina je,
treba imati vjeru; ali da bi se postalo



duša Euharistije, potrebno je također
“znati ljubiti”, “znati se darovati
drugima”, oponašajući - unutar naše
malenkosti - darivanje Krista koji se
je dao svima i svakome. Po svojem
osobnom iskustvu, sv. Josemaría
mogao nam je povjeriti: “ Učestalost
posjetu Gospodinu sastoji se od dvaju
faktora: vjere i srca, vidjeti istinu i
zavoljeti je. (26).

U školi svetog Josemarije

Naš je Otac duboko osjetio, vec od
svoje mladosti, ljubav Kristovu u
ovom Sakramentu, jer je imao
ogromnu vjeru - “koja se je mogla
rezati” - i zato što je znao ljubiti:
mogao je biti postavljen kao primjer
covjeka koji zna ljubiti”. Stoga mu je
“ludost ljubavi” Gospodina koji nam
se daruje u ovom Sakramentu
“ukralo srce”, i shvatio je kojim je
dubinama samoponištenja i
poniznosti stigao Gospodin radi
njezne i jake ljubavi prema svakome



od nas.I zato je znao uzvratiti takovu
ljubav a da se ne skriva u nekoj
uopcenoj anonimnosti; smatrao je da
je direktno pozvan od Krista koji se
daje u Euharistiji, predaje za njegov
zivot i za zivot svih ostalih, pa je s
pravom mogao napisati u vezi Svete
Žrtve: “Naša” Misa, Isuse…” (27).

Prođimo svaki dan putem našeg
ljubljenog Osnivača: tražimo od
Gospodina puno puta, s Apostolima i
sa sv. Josemarijom: adauge nobis
fidem! , tako ćemo naučiti u
“Marijinoj školi” darivati se stalno
drugima, počinjući služenjem onima
koji nas okružuju sa pažnjom
prepunom požrtvovne ljubavi. Tako
ćemo znati ući i mi u tajnu
euharistijske Ljubavi i intimno se
sjediniti sa Kristovom žrtvom. U isto
vrijeme, ljubav koju osjećamo prema
Gospodinu Sakramentu, potaći će nas
da se dajemo drugima, bez da nas se
vidi, bez opterećenja: kao što je On
učinio. “Isus je došao na zemlju i



ostao je među nama u Euharistiji
radi svoje ljubavi i da nas nauči
ljubiti” (28).

U našem osobnom ponašanju
trebamo oponašati Isusa, koji oblatus
est quia ipse voluit (Iz 53,7, Vg): čvrsta
unutrašnja odluka da se dajemo
ljubljenoj osobi, da učinimo ono
čemu se ona nada i traži. Treba nam
čisto srce, puno pravih osjećaja, u
kojemu nema nereda koje je unijelo
jedno nemirno ja. “Vanjski znakovi
ljubavi moraju dolaziti iz srca, i
nastavljati se u kršćanskom životu
(…) Učinimo naše riječi istinitima,
jasnima, prikladnima: neka znadu
tješiti i pomagati, neka znadu prije
svega donositi drugima Božje
svjetlo” (29).

Biti uistinu duša Euharistije ne znači
ograničiti se na vjerno vršenje nekih
formalnosti, koje su s druge strane
neophodne; nego zahtjeva potpuno
darivanje srca i života, radi ljubavi



Onoga koji nam je darovao i danas
nam daruje svoju Ljubav sa
apsolutnom velikodušnošću. Učimo
od Gospe poniznost i spremnost da
ljubimo bez uvjeta, da primamo i
služimo Isusu. Razmatrajmo često,
kao što nam je sugerirao naš ljubljeni
Otac, da je Ona “bila bezgrešno
začeta da bi mogla u svom krilu
nositi Isusa Krista” i razmišljajmo o
pitanju kojim je završavao poziv:
”Ako zahvaljivanje treba biti
proporcionalno razlici koja postoji
između dara i zasluga, zar ne bismo
trebali pretvoriti čitav naš dan u
neprekidnu Euharistiju?” (30).

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur Sa
svjetlom vjere

Kako je evidentan, pred Presvetim
Sakramentom, poraz osjetila!
Osjetilno iskustvo, prirodni put kojim
naša inteligencija prepoznaje stvari,
u ovom slučaju nije dovoljno. Samo



sluh spašava čovjeka od osjećaja
utapanja pred Euharistijom. Samo
osluškujući Riječ Gospodnju koja
otkriva ono što um ne shvaća preko
osjetila, i prihvaćajući je s vjerom,
uspijevamo spoznati da bit, iako se
tako čini, nije kruh nego tijelo
Kristovo, nije vino, nego krv
Otkupiteljeva.

I um se utapa, jer ne uspijeva i neće
nikada uspjeti shvatiti mogućnost da,
dok i dalje ostaju vidljive prilike
kruha i vina, bitnu stvarnost čine
Tijelo i Krv Kristova. “Ne shvaćamo,
ne gledamo, al' po jakoj vjeri znamo
što van reda biva tu”.(31)

Zahvaljujući ovoj teloškoj kreposti,
pred Euharistijskim Misterijem
zadobiva se sigurnost koja samom
ljudskom razumu izgleda nemoguća.
“Gospodine, ja čvrsto vjerujem.
Hvala Ti što si nam darovao vjeru!
Vjerujem u Tebe, u ovu čudesnu
ljubav koja znači tvoju Stvarnu



Prisutnost pod euharistijskim
prilikama, nakon pretvorbe, na
oltaru i u Svetohraništima gdje si
skriven. Vjerujem više nego da te
čujem svojim ušima, više nego da te
vidim svojim očima, više nego da te
dotičem svojim rukama”. (32).

“Cjelovita je naša vjera i stvarna
kada vjerujemo u Isusa i u njegovu
stvarnu prisutnost pod prilikama
kruha i vina” (33). Vjera u snagu
Stvoritelja, vjera u Isusa, koji kaže:
“Ovo je moje tijelo”, i dodaje “ovo je
moja krv”; vjera u nepogrešivo
djelovanje Duha Svetoga, koji je
intervenirao u utjelovljenju Riječi u
krilu Djevice i sada intervenira u
zadivljujućoj euharistijskoj
pretvorbi, u transupstancijaciji.

Vjera u Crkvu, koja nas uči:”Krist,
naš Otkupitelj, rekao je da je ono što
nam daje pod prilikama kruha (Mt
26, 26-29, Mk 14, 22-25, Lk 22, 19; I
Kor 11, 24-26) uistinu bilo njegovo



tijelo; u Crkvi Božjoj uvijek je
postojalo uvjerenje, a ovaj sveti
Koncil sada to ponovno izjavljuje, da
se posvećenjem kruha i vina događa
pretvorba cijelovite biti kruha u bit
tijela Kristova, našega Gospodina, i
cjelovite biti vina u bit njegove krvi.
Ova pretvorba naziva se dakle, od
strane Svete Katoličke Crkve,
transupstancijacija”(34).

Slijedom Koncila i cjelokupne
Tradicije, Učiteljstvo ostaje pri
činjenici da svako “teološko
tumačenje, koje bi pokušalo
proniknuti ovaj misterij, da bi ostalo
u skladu s katoličkom vjerom, mora
zadržati kao činjenicu da su u
objektivnoj stvarnosti, bez obzira na
naš duh, kruh i vino prestali postojati
nakon posvećenja, te su od toga
trenutka stvarno pred nama Tijelo i
Krv Gospodina Isusa koje
častimo”(35).



Savjetujem vam, osobito za vrijeme
Euharistijske godine, da ponovno
pročitate i razmatrate neke od
najvažnijih dokumenata Crkvenog
Učiteljstva koji su posvećeni
Presvetom Sakramentu (36).
Prihvaćajmo s iskrenom zahvalnošću
ove svete tekstove, učvršćujući našu 
oboedientia fidei prema Božjoj Riječi
koja nam se u ovom nauku prenosi
autoritetom dobivenim od Isusa
Krista(37).

Credo quidquid dixit Dei Filius: nil
hoc verbo veritatis verius Riječi
života

Naša se vjera osniva na
Gospodinovim riječima, koje je
interpretirala Crkva uvijek tako
kakove jesu, tj. u potpuno stvarnom
smislu. Nakon što je umnožio kruh i
ribe, Gospodine je rekao: ”Ja sam živi
kruh, koji je sišao s neba. Koji bude
jeo ovaj kruh živjet će u vijeke i kruh
koji ću ja dati tijelo je moje za život



svijeta” (Iv 6,51). Nije govorio
figurativno; da je tako bilo, utvrdivši
da su se mnogi, među njima i neki
učenici, sablažnjavali radi onoga što
je govorio, bio bi se izrazio na drugi
način. Ali nije to učinio, nego
nasuprot, potvrdio je snažno:”Tko
bude jeo moje tijelo i pio moju krv
imat će život vječni i ja ću ga uskrisiti
u posljednji dan. Jer moje je tijelo
pravo jelo i moja krv stvarno
piće” (Iv 6, 54-55). Da ne bi mislili da
se nudi kao hrana u materijalnom i
osjetilnom obliku, dodao je:”Duh je
onaj koji daje život, meso ničemu ne
koristi; riječi koje vam rekoh duh su i
život” (Iv 6,63).

To su riječi Verbum spirans amorem:
riječi ljubavi, koje daju ljubav, jer
otkrivaju Ljubav Boga prema
ljudima, koje navješćuju Dobru vijest:
“Trojstvo se je zaljubilo u
čovjeta”(38). Je li moguće da ga nije
briga za naše stvari? Je li moguće da
ne intervenira u trenucima potrebe?



“Sion je rekao: “Gospodin me je
napustio, Gospodin me je zaboravio”.
Da li žena može zaboraviti svoje
dijete, tako da se ne brine za dijete
svoga krila? Pa da i ima žena koja bi
zaboravila, ja tebe nikada zaboraviti
neću” (Iz 49, 14-15). Utjelovljenjem
Riječi, interes, pažnja Boga prema
svakome od nas dolazi nam preko
Njegovog ljudskog Srca. “Isus je
potrešen kada vidi glad i bol, ali
osobito ga dira neznanje: “Isus je
vidio mnogo ljudi i žao mu ih je jer
su bili kao ovce bez pastira te ih je
poučavao mnogim stvarima” (Mk 6,
34)2.

Izraz povjerenja

Po naravnom planu logično je
istaknuti važnost sjetilnog iskustva
kao temelj nauke i spoznaje. Ali ako
“oči ostanu uprte u zemaljske stvari”,
nije teško i nije čudno da se događa
ono što je opisivao naš Otac: “Oči
duše se zamagle; razum se smatra



samodovoljnim da shvati sve počam
od Boga (…). Ljudska inteligencija se
smatra centrom univerzuma, još se
jednom ističe onim “postat ćete kao
Bog” (Post 3,5) i, sva puna ljubavi
prema samoj sebi, okreće leđa
ljubavi Božjoj”(40). U jednom
vremenu koje “potiče jednu svjetsku
klimu, da bi se sve usmjerilo prema
čovjeku, u ambijentu materijalizma
koje ignorira transcendentni
čovjekov poziv” (41), moramo
njegovati u sebi i širiti oko sebe
otvorenost prema drugima i
racionalno povjerenje u njihovu
riječ.

Govorio sam ranije da je, radi
shvaćanja “najveće božanske
dobroćudnosti” (42) u Euharistiji,
potrebno “znati ljubiti”; uzmite u
obzir međutim da je isto tako
potrebno “znati slušati” i imati
povjerenja, prije svega u Boga i u
njegovu Crkvu. Vjera u Isusa u
sakramentu, što znači podložiti se i



istovremeno podignuti inteligenciju,
oslobodit će nas od zlokobne spirale
koja nas udaljuje od Boga i od drugih,
obranit će nas od “potpune
umišljenosti” koja skriva “najgore
zlo” (43). Prostrijeti inteligenciju
pred stvorenom Riječi, koja je
skrivena pod prilikama kruha,
pomoći će nam da se ne pouzdajemo
samo u svoje osjećaje i u svoje
rasuđivanje i osnažit će u nama
autoritet Boga koji ne griješi i ne
može pogriješiti.

U svetohraništu se skriva utvrda,
najsiguraniji zaklon od sumnji,
bojazni i nemira (44). Ovo je
Sakrament Novog Saveza, Saveza
vječnoga, novosti posljednje i
konačne, jer neće biti nikakove
druge. Bez Krista čovjek i svijet bili bi
u tami. I život kršćanina postaje sve
mračniji ako se odijeli od Njega. Ovaj
Sakrament, svojom konačnom
novošću, rastjeruje zauvjek stare
stvari, nevjeru i grijeh. “Moramo



odbiti i udaljiti od sebe sve ono što je
prolazno, štetno ili beskorisno:
obeshrabrenost, nepovjerenje, tugu,
kukavičluk. Sveta Euharistija javlja
Božjoj djeci božansku novost; i mi
moramo odgovoriti in novitate
sensus, obnovom cjelokupnog našeg
sjetilnog i djelatnog života. Darovan
nam je princip pun nove energije,
snažan korijen zasađen od
Gospodina”(45).

In cruce latebat sola Deitas, at hic
latet simul et humanitas S Kristom
na Kalvariju

Slavljenje Euharistije smješta se na
Kalvariju, jer se “u toj božanskoj
žrtvi, koja se vrši u Misi, nalazi i
beskrvno žrtvuje Krist, koji se je
predao samo jedan put kao krvna
žrtva na oltaru križa (usp Hebr 9,27)
(…). Radi se u stvari o jednoj jedinoj i
istoj žrtvi i isti Isus je podnosi po
službi svećenika. On koji se je
jednoga dana predao na križu:



različit je samo način na koji se
predaje” (46). Imamo pristup na
Kalvariju “ne samo po jednom
sjećanju punom vjere, nego i po
sadašnjem kontaktu, jer se ova žrtva
posadašnjuje, ponavljajući se
sakramentalno u svakoj zajednici
koja je prikazuje po rukama
posvećenog službenika” (47).

Na Golgoti, na jednom drugom križu,
uz Isusa nalazi se Dizma, dobar
razbojnik. Zajedno s njim nalazimo
se zaista pred istom Osobom i
prisustvujemo istom dramatičnom
događaju. Isto smo s njime, ili bismo
barem željeli biti, u dubokoj vjeri
prema ovoj Osobi: on je povjerovao
da je Isus nosio sa sobom Kraljevstvo
Božje, i raskajan, želio je biti s
Kristom u Njegovom Kraljevstvu. I
mi vjerujemo također da je Bog, Sin
Božji, koji je postao čovjekom da nas
spasi; ali se razlikujemo od
raskajanog grešnika radi činjenice,
jer je on vidio Kristovu čovječnost, ali



ne i božanstvo, mi, međutim u Isusu
Sakramentu ne vidimo ni njegovo
božanstvo ni njegovu ljudskost.

Raskajani razbojnik

Za razliku od drugog zločinca, Dizma
je priznao svoju krivicu, prihvaćao je
zasluženu kaznu za svoja nedjela i
ispovjedao je svetost Isusovu. “On
nije učinio nikakovo zlo” (Lk 23,41). I
mi molimo Gospodina da nas primi u
svoje Kraljevstvo. Da bismo ga
primili čistiji u svoje grudi,
ispovijedamo naše krivice i tražimo
oproštenje kada je potrebno, i kao što
nas uči Crkva, odlazimo prethodno,
puni bolne spoznaje, na skarament
Pomirenja.

“Ako se ne može sudjelovati u svetom
bogoslužju bez svete priprave (…),
tim više kršćanin mora izbjegavati da
ga prima bez velike pobožnosti i
svetosti, osobito jer čitamo ove
Apostolske riječi, pune strepnje: «Tko
jede i pije bez spoznaje tijelo



Gospodinovo, jede i pije vlastitu
osudu» (I Kor 11, 29). Tko se želi
pričestiti mora si dozvati u sjećanje
njegov propis: «Svatko, stoga neka
preispita samoga sebe» (I Kor 11,28).
Crkveni običaj nalaže da je ovo
ispitivanje potrebno da ne bi netko,
svjestan da je u smrtnom grijehu bez
obzira koliko se osjećao raskajanim,
pristupio Svetoj Euharistiji bez
prethodne sakramentalne
ispovijedi.”(48).

Kristova ljudskost potakla je Dizmu
da se smekša i da prihvati sa
krotkošću trpljenje, te da odbije
napast pobune. “Isusova poniznost u
Betlehemu, u Nazaretu, na Kalvariji
… Ali njegova poniznost i
samoponištenje neuporedivo su veći
u Presvetoj Hostiji: više nego u štali,
nego u Nazaretu, nego na Križu” (49).
Oponašajmo latro poenitens u
poniznom raspoloženju, i sa još više
razloga, jer je primjer
samoponištenja u Euharistiji, koje



razmatramo s vjerom, još veći od
onoga koji je on svojim očima vidio
na Kalvariji. Kada se naš “ja”
nadmoćno uspravi, tražeći pravo
udobnosti i senzualnosti, priznanja
ili zahvaljivanja, postoji lijek koji se
sastoji od gledanja Raspela, poći pred
svetohranište, sudjelovati
sakramentalno u Njegovoj žrtvi. Do
toga zaključka dolazi naš Otac, koji je
tako završavao jednu točku Puta:
«Stoga, kolika mi je dužnost ljubiti
Misu!» (50).

Katedra svih kreposti

Sveti Toma Akvinski piše da Krist na
Križu daje primjer svake kreposti: 
“Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram” (51), dovoljno je svrnuti
pogled na Raspelo da se nauči sve
ono što nam je potrebno u životu. I
inzistira: «Nullum enim exemplum
virtutis abest a Cruce» (52), ne
manjkaju primjeri ni jedne kreposti,



za sve se ovdje nalaze izdašni
primjeri: snaga, punina, poniznost,
odvojenost, ljubav, poslušnost, prezir
počasti, siromaštvo, napuštenost…

Isto možemo ustvrditi za Euharistiju:
ona je uzvišena katedra ljubavi i
poniznosti, u ovom božanskom Daru
možemo ojačati i ostale kršćanske
kreposti. “U Svetoj Euharistiji i u
molitvi nalazimo katedru na kojoj
učimo živjeti, služeći radosno svim
dušama: upravljati služenjem, u
slobodi poslušnosti, tražeći
zajedništvo u poštivanju različitosti,
u različitostima, u najintimnijoj
identifikaciji” (53).

Na poseban način pokazuje se kao
katedra za kreposti koje treba
njegovati svaki dan u radu i u
obitelji, u običnim situacijama
normalnih osoba: znati čekati, znati
prihvatiti svakoga, biti uvijek na
raspolaganju…Tišina Isusa u
Sakramentu je rječita osobito za



onoga, koji se kao mi, treba
posvećivati, zaokupljen tisućama
obaveza koje su naizgled nevažne. Iz
tišine onog mjesta, On nam pokazuje
da nam redoviti život nudi, zajedno
sa poniznošću kojom se živi, jednu
trajnu mogućnost posvećenja i
apostolata; ona u sebi sadrži sve
blago i snagu Boga, koji intervenira
svojim dijalogom s nama u svakom
trenutku i brine se i o ispadu jedne
jedine vlasi svoga stvorenja (usp Mt
10,29).

Razmatrajući Isusa u Sakramentu,
osjećamo se obavezni da se krećemo
u ispravnoj nakani, bez druge želje
osim da vršimo Volju Božju: da
služimo dušama kako bi stigle u
Nebo. Tako se otkriva važnost
činjenice da se dajemo drugima, da
svoj život provodimo u zajedništvu s
ljudima koji su naša braća, bez buke,
sa strpljivošću, diskretno; sa
prijateljstvom i sa ljubavlju
iskazanom djelima, možda i malima,



ali praktičnima i korisnima, sa
raspoloživim vremenom i velikim
srcem koje zna naći za sve, za
svakoga, prikladnu riječ, savjet ili
potrebnu utjehu, naučno objašnjenje
i bratsko upozorenje.

“On se prilagođuje svemu, sve
prihvaća, svemu se izlaže -
oskvrnuću, psovkama, hladnoj
indiferentnosti mnogih - da bi
ponudio, pa i samo jednom čovjeku,
priliku da otkrije otkucaje jednog
Srca, koje se pokreće u njegovim
ranjenim grudima” (54).

Darivati se u služenju drugima

U stvarnoj Isusovoj prisutnosti u
Svetohraništu, shvaća se neiskazana
snaga u “skrivanju i nestajanju”, koja
se ne sastoji u dolce far niente, u
izoliranosti od drugih, od
izbjegavanja da se utječe na događaje
u vlastitom obiteljskom,
profesionalnom ili društvenom
okruženju. Naprotiv, to znači dati



svaku slavu Gospodinu i poštivati
slobodu drugih, ali i usmjeriti ih
prema Gospodinu, ne grubo, nego u
zajedništvu sa vlastitim darivanjem i
radosnom i velikodušnom krepošću.

Gledajući Gospodina u Sakramentu,
shvaćamo pogodnosti da se “postane
kruhom”, na način da se i drugi
mogu hraniti onim što je naše -
našom molitvom, našim služenjem,
našom radošću - da bi se učinilo nove
korake u posvećivanju. Uvjerit ćemo
se o potrebi “tihe i skrivene
žrtve” (55), bez predstave i velikih
riječi. “Isus je ostao u Euharistiji radi
ljubavi…prema tebi. Ostao je, iako je
znao kako će ga prihvatiti ljudi…, i
kako ga prihvaćaš ti. Ostao je kako bi
te hranio, kako bi ga ti posjećivao i
pričao mu o svojim stvarima, i
posjećujući ga u molitvi pred
Tabenakulom i u primanju
Sakramenta, i kako bi ga sve više
zavolio i pomogao drugim dušama -



mnogima! - da slijede taj tvoj isti
put”(56).

Isus nam u Euharistiji pokazuje
božanskom rječitošću, da kako bismo
bili kao On, moramo se potpuno
darivati drugima bez ustezanja, sve
dok naš put ne postane jedno trajno
služenje. “Postat ćeš svet ako imaš
ljubavi, ako znaš činiti stvari koje su
drugima drage i koje ne vrijeđaju
Boga, iako te to košta” (57).

Ambo tamen credens atque
confitens; peto quod petivit latro
poenitens U ritmu skrušenosti

Vratimo se sceni na Kalvariji da
čujemo molbu dobrog razbojnika,
koja je tako ganula svetoga
Josemariju kad je meditirao na temu 
Adoro te devote. “Ponovio sam
mnogo puta stih euharistijskog
himna: Peto quod petivit latro
poenitens, i svaki puta me duboko
dotakne: tražiti kao što je to učinio
raskajani razbojnik. On je priznao da



je zaslužio onu strašnu kaznu…I
jednom riječju osvojio je srce
Kristovo i otvorio si je vrata
Raja” (58).

Osobito posljednjih godina, pred
poteškoćama Crkve, naš je Otac
prizivao svom dušom božansku
milost, tražeći razumijevanje i ljubav
Božju za sebe i za sve druge. Nije
navodio zasluge, jer je mislio da ih
uopće nema: “Sve je učinio
Gospodin” tvrdio je uvjereno. Nije se
pozivao na razloge pravednosti da bi
dobio od Gospodina pomoć u patnji i
kušnji; tražio je utočište u njegovom
milosrđu. Tako je od vjere u Krista
prelazio u skrušenost, u trajno
radosno obraćenje. Tom se logikom
rukovodio naš Otac, siguran da cor
contritum et humiliatum, Deus non
despicies (Ps 50 /51/, 19), da Bog ne
prezire skrušeno i ponizno srce.

Sada njegovim posredovanjem u
Nebu, moramo usvojiti i učiniti



vlastitim ovaj ritam vjere i boli koji
znači neosporavani znak autentičnog
unutarnjeg života. Blizina Euharistije
ojačat će našu nadu, naše povjerenje
u milosrđe Gospodinovo, na mnogo
načina; na pr. pomoći će nam da
spoznamo svoje slabosti, kako bi ih
mogli položiti na podnožje Križa i
tako, boreći se protiv mana,
podignemo pobjednički Gospodinov
Križ na našim životnim putovima,
pred našim nemoćima.

Povjeriti se milosrđu Božjem

Dizma je pronašao milosrđe i
božansku milost promjenivši
djelatnost koja je bila njegova
“profesija”: napadati i okradati
druge. Na križu, zahvaljujući vjeri i
iskrenoj boli, “napao”je Krista i
“ukrao” mu srce i ušao s Njim u
slavu. Naš nam je Otac predao
“dragu naviku da ‘napadamo’
Svetohraništa” (59), osobito nas je
naučio, da svoj posvećeni rad



ujedinimo s Isusovim sebedarjem u
Misi, te da tako radimo snagom koja
proizlazi iz njegove žrtve.

Iskustvo latro poenitens je i naše: po
Gospodinovom milosrđu očekujemo
svoje posvećenje. Primanjem
Njegovog oproštenja i Njegove
milosti, pokažimo ove darove u
bratstvu na način kojim se obraćamo
svima, jer su svetost, savršenost,
direktno povezani s milosrđem. To
jasno kaže sam Gospodin:”Budite i vi
savršeni kao što je savršen Otac vaš
nebeski” (Mt 5,48), i “Budite
milosrdni kao što je milosrdan Otac
vaš“ (Lk 6,36).

Moramo međutim uvijek imati na
umu da se “milosrđe ne ograničava
na određeni osjećaj sućuti: milosrđe
je izobilje ljubavi, koje istovremeno
znači i izobilje pravednosti” (60). To
jednostavno znači darivati se i
posvećivati drugima, kao dobar
samaritanac: bez zanemarivanja



vlastitih obaveza, a istovremeno biti
odlučni da žrtvujemo svoju udobnost
i da se odreknemo malih, pa i ne tako
malih, osobnih programa i probitaka.
“Milosrđe znači sačuvati tjelesno srce
živim, ljudskim i iznad naravnog,
ispunjeno jakom ljubavlju, s
odricanjem i velikodušnošću” (61).

Shavaćena na ovakav način, ova
aktivna raspoloživost duše pripisuje
se analogno Kristu, Bogu i Čovjeku.
Ovo bi bilo apsurdno kad bismo
pripisali svoje milosrđe Bogu u
njemu samome, ali nije tako ako ga
pripisujemo Isusovom Čovještvu,
budući nam je sam Gopodin rekao da
smatra sebi usmjerenim ono
milosrđe koje je usmjereno prema
ljudima, njegovoj braći, pa i onoj
najmanjoj (usp. Mt 25,40). Osim toga
možemo na neki način iskazivati
milosrđe kao naknadu, prema
Gospodinovu Čovještvu skrivenom u
Svetohraništu, gdje ga vidimo kao
“Velikog Usamljenika”: znak je



duboke ljubavi i samilosti ići Ga
posjetiti u njegovom “zatvoru
ljubavi” u kojem je ostao kao
“dragovoljni zatvorenik” (62) jer je
htio ostati zauvijek s nama do kraja.

Kolike nam mogućnosti daje da s
njim “postupamo dobro”, da mu
pravimo društvo, da mu iskažemo
svoju ljubav! Na to nas je poticao Sv.
Josemaría: “Isuse u sakramentu, koji
nas čekaš s ljubavlju u mnogim
zaboravljenim tabernakulima, ja te
molim da u onima koji se nalaze u
našim Centrima uvijek “lijepo” s
Tobom postupamo, da budeš okružen
našom ljubavlju, našom pobožnošću,
našim činima naknade, tamjanom
malih pobjeda, kajanjem radi naših
poraza” ( 63).

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor
Početni Tomin postupak

Osam dana po Isusovom Uskrsnuću,
u dvorani Posljednje Večere, Toma



može vidjeti Gospodina koji mu
pokazuje svoje rane i kaže mu: ”Stavi
ovdje svoj prst i pogledaj moje ruke,
pruži svoju ruku i stavi je u moj bok,
i nemoj više biti nevjeran, nego
vjeran” (Iv 20,27). Tako se i mi, pred
Euharistijom nalazimo pred
Njegovim slavnim tijelom, a
istovremeno u stanju žrtve - Christus
passus - radi sakramentalne
odvojenosti tijela i krvi.
“Euharistijska žrtva uprisutnjuje ne
samo misterij trpljenja i smrti
Spasitelja, nego i misterij uskrsnuća,
u kojem žrtva postiže svoju svrhu.
Upravo stoga što je živ i uskrsnuo
Krist može u Euharistiji biti “kruh
života” (Iv 6,35 i 48), “živi kruh” (Iv 6,
51)” (64).

Možemo misliti da se je Apostol
Toma, kada su uhvatili Isusa u
Getsemanskom vrtu i kasnije, pred
“ljudskim porazom” Kristovim,
osjećao pogođen, zakinut, očajan.
Možda je njegov unutarnji pad bio



iznad svega emotivan i stoga ga je
koštalo, više nego ostalu desetoricu,
da prihvati stvarnost Gospodinova
Uskrsnuća. Osobito mu je bilo teško
povjerovati ponovno Isusu, nadati se
opet u Njega, ispuniti se ponovno
čvrstim oduševljenjem, ukratko,
ljubiti Ga i osjećati se ljubljenim od
Njega. I stoga je postavio uvjete.

Bog se je postepeno objavio i kroz
povijesni tijek Objave, otkriva se na
neki način na osobnoj razini, kroz
put vjere svakoga od nas. Svaki novi
korak na ovom putu zahtjeva
unutarnje odricanje, i to je “novost”,
koja je skuplja, jer obavezuje na
jednu jaču identifikaciju sa Kristom,
tj. umirati uvijek više samome sebi.
Dobro nam je to znati, jer se reakcija
Sv. Tome može dogoditi i nama u
našoj duši: osjećaj nevjerice, otpora
da vjerujemo bez zadrške, da
vjerujemo sve više; nemojmo se
začuditi niti uplašiti. Da bismo
izbjegli ovu nezgodu, ponovimo s



više vjere pred Svetohraništem i u
drugim prilikama: Dominus meus et
Deus meus! (Iv 20,28).

Apostoli su vjerovali da je Isus
prorok poslan od Boga, Mesija i
Spasitelj Izraela, Sin Božji. Stvorili su
si pogrešnu ideju o tome kako će se
dogoditi spasenje i kakav će oblik
zadobiti Kraljevstvo njihovog
Učitelja. Navještaji koje je Krist dao
bar tri puta o patnji i smrti nisu bili
potpuno shvaćeni. Potom su ih,
djelom radi njihove nepažljivosti,
djelom radi tragedije muke, događaji
brutalno stavili pred Božji plan, i svi
su pali osim Svetog Ivana. Koštalo je
sve njih, a na poseban način Sv.
Tomu, prihvaćanje slavne Kristove
stvarnosti kao uskrsnuloga. Ali
Gospodinova prikazivanja raspršila
su njihove nedoumice, a i sam Toma
je prevladao svoju duhovnu slabost,
kao što sam upravo rekao, sa jednim
čudesnim činom vjere i ljubavi: 



Dominus meus et Deus meus! U
vrijeme kušnje

Ne možemo isključiti ni u nama
samima, iz različitih razloga, jedno
početno odupiranje da vjerujemo, a
to je rezultat nakupljenih negativnih
iskustava, protivnosti jedne
protukršćanske okoline ili “jedan
neočekivani susret s Križem” (65),
koji nam se čini konkretniji i siroviji:
“Bog ne traži od sviju potpuno
samoodricanje i poneki put se
siromašni čovjek od gline, kakovi
smo mi, buni: osobito ako smo
dozvolili da se naše ja postavi ispred
djela koje treba biti za Boga” (66).

S milošću Božjom, uvijek
nadvladavamo takove situacije, jer ih
prihvaćamo onakvima kakove jesu:
pozivi da se više približimo Bogu, da
ga bolje upoznamo i da ga više
ljubimo, da mu služimo većom
djelotvornošću. A najsigurniji način
da ih nadvladamo daje nam susret s



raspetim i proslavljenim Kristom, s
Isusom u sakramentu. Na osobit
način dolazi tada trenutak da
pođemo pred Svetohranište i
razgovaramo s Gospodinom, koji
nam pokazuje svoje rane kao dokaz
svoje ljubavi, ako vjerujemo tim
ranama koje ne promatramo fizički,
otkrit ćemo kao i Apostoli potrebu za
Misterijem radi kojega je “Krist
podnio muku da bi ušao u slavu” (Lk
24,26); prihvatit ćemo lakše Križ kao
božanski dar, jer ćemo shvatiti
poticaj našega Oca: “Moramo uspjeti
vidjeti slavu i sreću koje se kriju u
boli”(67).

Kristove rane

Ponavljam, kćeri i sinovi moji, da ne
moramo biti iznenađeni ni
preplašeni ako se nađemo u osobito
teškim situacijama, u kojima nam se
svjetlo/tama vjere izričitije prikazuje
u tamnoj dimenziji, to su prilike u
kojima će nam biti još teže



prepoznati Krista i možda tek
nazrijeti kojim putom Bog želi da
prođemo. Unutarnje kušnje mogu
biti ponekad uzrokovane ljudskom
bijedom, pomanjkanjem našeg
odgovora, često međutim nije tako,
nego je to dio plana koji Bog želi da
bismo se poistovjetili s Kristom,
posvetili.

Došao je trenutak da “krenemo” kao
što je to učinio Apostol Toma, prema
Kristovim ranama. Sveti Josemaría
ovako o tome govori: ”Ne zaboravite
da biti s Kristom, znači, bez sumnje,
susresti se s njegovim Križem. Ako se
prepustimo Božjim rukama, često se
događa da nam dozvoli da osjetimo
bol, osamljenost, nesporazume,
klevete, ogovaranje, podsmjehivanje,
iznutra i izvana: želi nas učiniti na
svoju sliku i sličnima sebi, i
dozvoljava čak da nas nazivaju
ludima i misle da smo glupi. To je
trenutak u kojem trebamo ljubiti
pasivno mrtvljenje, koje nam dolazi -



potajno ili bezočno i drsko - kada ga
ne očekujemo (…). U istinskom
divljenju i ljubavi prema Presvetom
Gospodinovom Čovještvu, otkrit
ćemo i jednu od njegovih Rana. I u
tom vremenu pasivnog pročišćenja,
bolnom i punom slatkih i gorkih suza
koje pokušavamo sakriti, osjetit ćemo
potrebu da uđemo u svaku od
Njegovih Presvetih Rana: da se
očistimo, da uživamo plodove
njegove otkupiteljske Krvi, da
ojačamo (…). Pođite na način koji će
vas najviše taknuti: pretočite u
Gospodinove Rane svu ljudsku
ljubav… i svu Božansku ljubav: To
znači žuditi za zajedništvom, osjećati
se kao braća Kristova, kao njegova
rodbina, djeca iste Majke, jer je Ona
ta koja nas vodi Isusu” (68).

Ne samo u trenucima kušnje, nego
uvijek, tražit ćemo sa većom
postojanošću susret s uskrsnulim
Kristom, koji nas čeka na oltaru i u
Svetohraništu. S kolikim



povjerenjem i sigurnošću ćemo ići
pred Isusa u sakramentu, da molimo
dječjom hrabrošću za tolike potrebe i
nakane! Apostol Toma je postavio
uvjete susreta da bi povjerovao, mi
sada, s milošću Božjom, imamo
sigurnost da ćemo ,ako stanemo pred
Isusa, riješiti sve naše duhovne
poteškoće. Ne vidimo ni čovještvo ni
božanstvo Gospodinovo, ali čvrsto
vjerujemo i idemo k Njemu, koji nas
“vidi, sluša, čeka i nalazi se za nas u
Svetohraništu, gdje je stvarno
nazočan, skriven pod
sakramentalnim prilikama (…), i
govori nam:”Što ti se događa?”,
“Događa mi se…” i, odmah, svjetlo, ili
barem snaga da prihvatimo, i
mir” (69). Tako ćemo biti vjerni i
osjećat ćemo poticaj i snagu da svima
kažemo, bez ljudskih ustezanja,
prirodno i s pažnjom, da smo našli
Krista, da smo Ga dodirnuli, da je živ!
Uživat ćemo, kao Sveti Josemaría,
istinu i slavu Iesus heri et hodie, ipse
et in saecula! (Hebr 13,8).



Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere
Euharistijske duše: vjera, ljubav, nada

Rast u duhovnom životu je usko
povezan sa pobožnošću prema
Euharistiji. Kolikom snagom je to
provijedao naš Otac! Svojim osobnim
duhovnim iskustvom, potiče svaku i
svakoga od nas: “Budi duša
Euharistije! Ako je centar tvojih misli
i tvojih nadanja u Svetohraništu,
kako će biti obilni, dijete moje,
plodovi svetosti i apostolata!” (70).

Želja za svetošću i apostolski žar
nalaze u euharistijskoj kontemplaciji
najčvršći put i temelj. “Ne razumijem
kako se može živjeti kršćanski bez
potrebe za konstantnim
prijateljstvom s Isusom u Riječi i u
Kruhu, u molitvi i u Euharistiji.
Shavaćam međutim dobro različite
načine kojima su tijekom stoljeća
generacije vjernika ostvarivale
Euharistijsku pobožnost” (71).



Kada se Bog približi jednoj duši da bi
je privukao k sebi, ona mora učiniti
više dokaza vjere, ufanja i ljubavi;
mora ojačati svoj teološki život,
intenzivirajući molitvu, pokoru,
primanje sakramenata, dijalog s
Euharistijom. Tako se je ponašao
uvijek naš Otac, osobito otkako se je
Gospodin počeo pojavljivati u
njegovoj duši znamenjima ljubavi. U
Sjemeništu Sv. Karla provodio je
čitave noći u molitvi, ostajao u
društvu s Gospodinom u
Tabernakulu; i kako je vrijeme
prolazilo on je osjećao sve dublju
želju da bude još više s Njim.

Kršćšanski put je bitno teološki put:
plod nadnaravne spoznaje, pregnuće
prema neizmjernom Dobru koje je
Trojstvo, zajedništvo u ljubavi.
Euharistijsko klanjanje je njegov
najuzvišeniji oblik, jer je okrenut
Bogu na način na koji se je On želio
staviti nama na raspoloživost.
Istovremeno, radi istoga motiva,



pokazuje nam se kao najbolje
sredstvo da bismo rasli u ovim trima
krepostima. Naš ih je Otac molio
svaki dan baš za vrijeme Svete Mise,
dok je podizao Isusa u sakramentu
posvećene Hostije i kalež njegove
Krvi: adauge nobis fidem, spem,
caritatem!

Vjera, ufanje i ljubav: nadnaravne
kreposti, koje samo Bog može uliti u
duše i samo on može ojačati. Ali to ne
znači da nas primanje ovih
božanskih darova oslobađa od
osobne suradnje, jer Svemogući
nikada u svojim planovima ne
nameće svoju ljubav: “Ne želi robove,
nego djecu, te poštuje našu
slobodu” (72). Stoga obično želi da
njegov neiskazan čin bude prihvaćen
i popraćen pregnućem stvorenja:
divimo se važnosti koju nam pridaje.

Gospodinove nježnosti

Moramo razumjeti da skrivanje Isusa
Krista pod euharistijskim prilikama,



koje odgovara potrebama
sakramentalne ekonomije, ostvaruje
i božansku želju da ne utječe na
čovjekovu slobodu. Skrivajući se,
Gospodin nas poziva da ga tražimo,
dok nam On dolazi u susret: “On sam
dolazi u susret” (73). Koliko se je puta
to dogodilo Sv. Josemariji, koji je ne
računajući i bez da je to izričito htio,
ostajao iznenađen dok je razmišljao o
recima Svetog Pisma koji su mu
osvjetljavali aspekte njegovog posla,
koji su mu pojašnjavali Božju volju,
koji su mu donosili odgovore na
probleme i sumnje koje je iznio
svome Gospodinu! “Piše Evanđelist
da se je Isus, nakon što je učinio
čudo, kada su ga željeli okruniti za
kralja, sakrio. Gospodine, koji činiš
da prisustvujemo čudu Euharistije:
molimo te da se ne skrivaš, da živiš s
nama, da te možemo vidjeti,
dotaknuti, osjetiti, da želimo uvijek
biti blizu Tebe, da budeš Kralj našeg
života i našeg rada” (74).



Teološki život, vjere, nade i ljubavi,
po svojoj naravi teži uvijek višem,
poboljšanju vlastitog odgovora, ne
zadovoljava se onim što već čini.
Jedan znak autentične Božje ljubavi,
očituje se stoga, u razmišljanju da ga
se malo ljubi, da je potrebno povećati
svakodnevni dijalog. Samo onaj koji
malo ljubi misli da ljubi mnogo. Naš
Otac nas pita: ”Kako?..Zar ne možeš
učiniti više? Nije valjda da … ne
možeš učiniti manje?” (75).
Odgovorimo utečući se još jednom
Kristu, našem Gospodinu, skrivenom
u Svetohraništu: Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere.

Ovo pregnuće prema “više”, tako kao
i čitav kršćanski život, nalazi u
Euharistiji svoje korijenje i svoj
centar. Euharistijski Isus je u stvari
“vrhunac” Božjeg dara čovječanstvu,
pa ako se poistovjetimo s Njim,
saopćit će nam, uhvativši nas za
ruku, suaviter et fortiter, istu želju za



većim osobnim darivanjem. Tako se
izjašnjavao Sv. Josemaría: “Započeo
si svoj svakodnevni pohod… Neće me
začuditi ako mi kažeš: počinjem ludo
ljubiti svjetlo Svetohraništa” (76).
Pred Svetohraništem zaklinjemo
goručom pobožnošću Isusa da dadne
svima nama uvijek veću “djelotvornu
vjeru”, “zauzetu ljubav”, “postojanu
nadu” (1 Sol 1,3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini
Spomen Žrtve na Križu

Euharistija je spomen Gospodinove
smrti i gozba na kojoj nam Krist daje
svoje tijelo i svoju krv za hranu.
“Božanska nauka” - uči Pio XII - našla
je čudesan način da zorno pokaže
žrtvu našega Otkupitelja vanjskim
znakovima koji su znakovi smrti. U
stvari preko pretvorbe kruha u tijelo
i vina u krv Kristovu, kao što se ima
realno njegovo tijelo, tako se ima i
njegovu krv, euharistijske prilike po



kojima je prisutan, a iste
simboliziraju krvavu podjelu tijela i
krvi. Tako se posadašnjuje spomen
njegove stvarne smrti na Kalvariji i
obnavlja u svakoj žrtvi na oltaru, jer
se po različitim simbolima označava
i ukazuje da je Isus Krist u stanju
žrtve”(77).

Ivan Pavao II, dok je iznosio ovaj
nauk, napisao je:” Misa posadašnjuje
žrtvu Križa, ništa ne dodaje i ništa ne
umnožava. Ono što se ponavlja to je
spomen-slavlje, njegovo “pokazivanje
spomena” (memorialis demostratio),
stoga jedina i konačna Kristova
otkupiteljska žrtva biva uvijek
aktualna u vremenu. Žrtvena priroda
euharistijskog Misterija ne može,
dakle, biti shvaćena kao nešto za
sebe, nezavisno od Križa ili samo kao
indirektno sjećanje na Kalvarijsku
žrtvu” (78).

Sveta Misa, dakle ne ograničava se
uopće na samom sjećanju



spasiteljskog događaja na Golgoti, već
ga sakramentalno ostvaruje. Svaki
sakrament realizira ono što znači;
tako Misa označava i uprisutnjuje
istu Isusovu žrtvu na Kalvariji.
Donosi nam živo sjećanje na Muku i
Smrt Našega Gospodina. “Kada Crkva
slavi Euharistiju, sjeća se Kristovog
Uskrsa, i on postaje prisutan: žrtva
koju je Krist podnio jednom za uvijek
na Križu ostaje uvijek
aktualna” (79).U Misnoj žrtvi
sjedinjujemo se potpuno s darom
kojim se je Isus Krist, Poglavar Crkve,
darovao Bogu Ocu, s poklonstvom, u
punoj milosti, dajući zadovoljštinu za
grijehe čovječanstva i moleći za sve
potrebe svijeta.

Centar i korijen duhovnog života

Naš se je Osnivatelj, u svoj katehezi,
potrudio da objasni intimni odnos
koji postoji između Posljednje Večere,
Križa i Mise. U vrijeme, dok je s
raznih strana bivala zamračivana



žrtvena bit Euharistije, on je osobito
isticao neizmjernu vrijednost Svete
Žrtve. Riječima koje su bile svima
razumljive, rekao je jednom:
”Savršeno razlikujem uvođenje Svete
Euharistije, koja je trenutak
manifestacije božanske i ljudske
ljubavi, od Žrtve na drvetu Križa. Na
Večeri Isus je bio spreman na muku,
ali nije još trpio, na Kalvariji je
strpljiv, i trpi kao Vječni Svećenik.
Isus je prikovan, nakon što je
posvetio svijet, svojim prolaskom, i
umire radi ljubavi prema svakome
od nas, sva njegova krv je cijena naše
duše, svake duše”(80).

Svojim prinošenjem žrtve Gospodin
je za nas postigao vječno otkupljenje
(usp. Heb 9,12). “Ova je žrtva tako
bitna za spas ljudskog roda da ju je
Isus Krist prinio i vratio se Ocu tek
kada nam je ostavio sredstvo po
kojemu možemo sudjelovati u njoj
kao da smo prisutni. Svaki vjernik
može tako sudjelovati u njoj i crpsti



nepresušne plodove. Ovo je vjera od
koje su generacije kršćana živjele
kroz stoljeća”(81).

Sveti Josemaría znao je prihvatiti ovu
baštinu vjere i živjeti je duboko u
svim njezinim implikacijama.
Slijedeći savjete i primjer Svetih
Otaca, nastojao je uvijek obnavljati,
tijekom dana, ono što se ostvaruje na
Misi i savjetovao je i drugima da čine
isto: “Poistovjećuj se s Isusom-
Hostijom koji se prikazuje na
oltaru!” (82). Uvijek se je vježbao u
onome što je poučavao: Sveta Misa, 
centar i korijen duhovnog života
kršćanina, bila je temelj svakog
njegovog dana. I znao je to
razmatrati i prenijeti na svjetlo svoje
duboke kontemplacije euharistijskog
Misterija.

Misa “je božansko djelovanje,
trojstveno, ne ljudsko. Svećenik koji
je slavi, surađuje u Gospodinovom
planu, posuđujući svoje tijelo i svoj



glas, ali ne djeluje u svoje ime, nego
in persona et in nomine Christi, u
osobi Krista i u ime Kristovo. Ljubav
Trojstva prema ljudima čini to da iz
Kristove prisutnosti u Euharistiji
dolaze sve milosti za Crkvu i za
čovječanstvo. To je žrtva koju je
prorekao Malahija (…). To je Kristova
Žrtva prinesena Ocu u suradnji s
Duhom Svetim: prinos neizmjerne
vrijednosti, koji čini u nama vječno
Otkupljenje koje žrtve Starog Zavjeta
nisu mogle ostvariti. Sveta Misa
stavlja nas tako pred najvažnije tajne
vjere, budući je dar koji Trojstvo po
sebi čini za Crkvu. Razumljivo je
dakle zašto je Misa centar i korijen
duhovnog života kršćanina, i zašto je
i cilj svih Sakramenata. Milosni život,
koji nam je usađen Krštenjem, ojačan
i uvećan Krizmom, vodi nas kroz
Misu u njegovu puninu”(83).

Uzvratiti za primljene darove



Slavljenje Euharistije, inzistiram,
mora postati centar i korijen
duhovnog života svakog djeteta
Božjeg, jer u ovom sakramentu žrtva
Sina Božjega postiže vrhunac: ne
samo da ga stavlja pred naše oči i
daje nam mogućnost da ga
oponašamo u našem svakodnevnom
odgovoru, nego nam također daje
milost Otkupljenja i mogućnost da se
i mi darujemo, kao što je to učinio
On, na slavu Božju i za spas duša.

Primiti tako neizreciv dar zahtijeva
naš odgovor i spoznanje da se
moramo ozbiljno potruditi kako
bismo se sjedinili, sa svim onim što je
naše, u Isusovom prinosu Bogu Ocu.
“U Svetoj Žrtvi na oltaru svećenik
uzima Tijelo našega Boga i Kalež sa
Njegovom Krvi, i podiže ih iznad svih
stvari na zemlji, govoreći: «Per
Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso: po
mojoj Ljubavi, s mojom Ljubavi i u
mojoj Ljubavi!» Sjedini se s tom



gestom. Još i više: utjelovi ovu
stvarnost u svoj život” (84).

Želim istaknuti da se naš Otac nije
zaustavio na učenju da je Sveta Misa
centar i korijen unutarnjeg života,
nego je pokazao također kako je
moguće osobno odgovoriti na dar
Trojstva u Svetoj Žrtvi, tako da
duhovna borba svakoga od nas kruži
zaista oko Mise, da se hrani ovom
Žrtvom i da se u ovom žrtvovanju
ukorijeni.

Između drugih savjeta, govorio je
kako mu je bilo jako korisno da dan
podijeli na dvije polovice: jednu za
pripravu Mise a drugu za zahvalu za
Misu; koristio je vrijeme za noćni
odmor da bi ojačao kontemplativni
dijalog, ističući euharistijsku
dimenziju; osobito je nastojao da se
uživi u svaku gestu i u svaku riječ u
trenucima euharistijskog slavlja.
Spajao je to sa uvijek novim
nijansama, sa izražavanjem vjere,



ufanja i ljubavi u preciznim
situacijama i nakanama. Koliko nam
koristi njegova provijed “Euharistija,
misterij vjere i ljubavi”! (85).

Sve to što nam dolazi, milošću
Kristovom - božanskom linfom - iz
euharistijskog korijena, zahtjeva
također, ponavljam vam, odgovrnu
zauzetost s naše strane. Sveti
Josemaría nas potiče na ovu čudesnu
svakodnevnu borbu.:”Borbu da Sveta
Žrtva na Oltaru postane i tebi centar
i korijen tvoga unutarnjeg života,
tako da se čitav dan pretvori u čin
vjere, produžetak Mise koju si slušao
i priprava za slijedeću, da bude
prepun kratkih molitava, posjeta
Presvetom, u darivanju tvoga
profesionalnog rada i tvog
obiteljskog života…” (86).

Sjedinjenje s Kristom i zajedništvo s
Crkvom

U Oltarskoj Žrtvi sjedinjuje se
gozbeni i žrtveni aspekt: Krist se,



preko svećenika, daruje kao Žrtva
Bogu Ocu i sam Otac ga daruje nama
kao hranu. Krist sakrament je “Kruh
djece” (87). Sjedinjenje tijela i krvi
Gospodinove ispunjava nas
posebnom milošću, koja u duši
proizvodi isto djelovanje koje hrana
daje tijelu, “kao što su hraniti, rasti,
njegovati i uživati” (88). Ali, za
razliku od materijalne hrane, gdje
tijelo asimilira ono što jede, ovdje se
događa obratno: mi bivano
asimilirani od Krista u njegovom
Tijelu, preobražavamo se u Njega.
“Naše sudjelovanje u Tijelu i Krvi
Kristovoj ne teži drugome nego da se
pretvorimo u ono što primamo” (89).

Euharistija se ističe u Crkvi kao
sakrament sjedinjenja jer, jedući svi
od istoga Kruha, postajemo jedno isto
Tijelo. Sveta Misa i Pričest grade
Crkvu, izgrađuju njezino jedinstvo i
njezinu stabilnost, daju joj koheziju.
“Oni koji primaju Euharistiju jače su
sjedinjeni s Kristom. Stoga ih sam



Krist sjedinjuje sa svim vjernicima u
jedno tijelo: Crkvu. Pričest obnavlja,
ojačava, produbljuje ovo
utjelovljenje u Crkvu koje je već
ostvareno putem Krštenja. U
Krštenju smo pozvani da budemo
jedno tijelo (usp. 1 Kor 12,13).
Euharistija ostvaruje taj poziv.”(90).

Kćeri i sinovi moji, kako je važno da
se pridružimo vidljivom Poglavaru
dok sudjelujemo ili slavimo Svetu
Žrtvu! Svi sjedinjeni s Poglavarom
univerzalne Crkve, s Papom, s
Biskupima, koji su na čelu svake
mjesne Crkve, a osobito s ovim vašim
Ocem, kojega je Gospodin želio staviti
kao vidljivu Glavu i znak zajedništva
u ovom “malenom dijelu Crkve” koje
je Opus Dei.

Praesta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere Živjeti u
Kristu

“Kristovo je tijelo, po snazi svoga
jedinstva s Rječju, životvorno” (91).



Sveti Luka piše:”Sav svijet je nastojao
da ga dotakne, jer je iz njega izlazila
snaga koja je sve ozdravljala” (Lk
6,19). I Euharistijski Kruh ne samo da
je živ nego je i životvoran, koji daje
božanski život u Kristu. Dok ga
primamo, svatko može reći sa Sv.
Pavlom:”Ne živim više ja, nego Kristi
živi u meni” (Gal 2,20).

Praesta meae menti de te vivere…Ovaj
stih nas poziva da se sve u nama
hrani bivajući uvijek u Kristu,
prihvaćajući ponašanje apsolutno
vjerno njegovoj ljubavi, uživajući
postojano u njegovim slastima: naša
sreća i naša “slast” neka budu u
Kristu, dok idemo k Njemu “kao
željezo koje privlači snaga
magneta” (92).

Ova iskrena želja, ova molba, stvara
snažnu pomoć u nastojanju i
njegovanju zajedništva života,
odnosno, ne imati u duši ništa drugo
osim Gospodina (usp. Mt 6, 24),



tražiti jednu jedinu stvar (usp. Lk 10,
42), podložiti se potpuno samo jednoj
Ljubavi, samo Njemu, željeti samo
ono što Bog hoće i prihvatiti sve
ostalo, jer Bog to hoće i na način i u
mjeri kako On odredi; biti do te
mjere istovjetan Kristu, da vršiti
Njegovu volju postane u stvorenju
bitna karakteristika njegove
osobnosti. To znači posjedovati “iste
osjećaje Isusa Krista (Fil 2, 5); da
bismo to postigli, molimo Ga, kao Sv.
Josemaría: “Da gledam tvojim očima,
Kriste moj, Isuse moje duše” (93).

Mi kršćani ne smijemo zaboraviti, da
je s Gospodinom omnia sancta, sve
sveto; bez Njega, mundana omnia, sve
je isprazno. Ne dozvolimo da
budemo prevareni zbog
pomanjkanja ljubavi koja se skriva
iza prividne normale, da ne bismo
odlučno i s ljubavlju prihvatili
posljedice vjernosti Kristu. Naš odnos
s Bogom može biti građen samo na
jednom jedincatom primjeru, Kristu;



moramo jasno vidjeti kako odnos
Isusa i njegovog Oca prosijava kroz
potpuno zajedništvo: “Ja i Otac jedno
smo” (Iv 10, 30).

Zajedništvo života

Sveta Misa, po sebi samoj i još više
kada nastoji biti središte unutarnjeg
života, ima snagu istinskog
ujedinjavanja čovječje egzistencije.
Isus u sakramentu, u obnavaljanju
svoje nekrvne žrtve na Kalvariji,
preuzima potpuno djelovanje i
nakane osobe koja se sjedinjuje sa
Njegovom žrtvom i prinosi je Ocu, u
zahvaljivanju koje mu upućuje, u
ispaštanju koje mu prikazuje i u
molbi kojom mu se obraća.

Tako, kao što je Krist na svom
zemaljskom putu ukratko ponovio
čovjekovu povijest sve od Adama i u
svojoj žrtvi predao svoj život, tako i u
Misnoj Žrtvi sjedinjuje se sve ono što
Bog daje čovječanstvu i sintetizira
sve ono što čovječanstvo može



prinijeti Ocu u Kristu, na poticaj
Duha Svetoga. U kratko, “Sveta
Euharistija (…) sumira i ostvaruje sve
milosti koje Bog daje ljudima” (94).

Sveta Žrtva, nadoknađuje ono što bi
trebalo biti naš doprinos: pobožno
štovanje, zahvaljivanje, skrušenost,
molitva, tj. predanje Bogu, i po
njemu, drugima. U Misi se mora naći
sve ono što nam je teško i što nas
pritišće, sve ono što nas ispunja
radošću i entuzijazmom, svaka stvar
svakodnevnih aktivnosti, moramo
donositi svoje i tuđe brige kao i one
čitavoga svijeta.

Za vrijeme prošlih Božićnih
blagdana, govorio sam grupi vaše
braće da ne idu pred Jaslice samo sa
svojim nakanama i potrebama, nego
da ponesu Djetetu patnje i potrebe
svih osoba Djela, Crkve i čitavoga
svijeta. Isto to sada savjetujem vama:
idite na Misu i prikažite Gospodinu
materijalne i duhovne potrebe svih



ljudi, onako kao što je Krist uzašao
na Drvo ponijevši sa sobom teret
grijeha ljudi svih vremena.
Potrudimo se da uziđemo s Njim na
Križ, na kojem se je mogao zauzeti
kod Oca - a sada se zauzima s oltara i
iz svetohraništa na zemlji - da bi
zadobio, u božanskom izobilju,
milosti koje, bez iznimke, treba svako
stvorenje.

Sjećate se da je Sv. Josemaría 1966.
doživio veliko iskustvo, koje je ovako
opisao: ”Nakon mnogo godina, onaj
svećenik doživio je prekrasno
otkriče: shvatio je da je Sveta Misa
istinski veliko djelo: operatio Dei,
djelo Božje. I toga dana, dok ju je
slavio, osjetio je bol, radost i umor.
Osjetio je u svome tijelu zamor
nakon jednog božanskog djela. I
Krista je stajala truda njegova prva
Misa: Križ” (95).

Interpretirao je ovaj događaj kao da
je Bog želio nagraditi njegovo



nastojanje kroz godine da usredotoči
svu svoju egzistenciju u Svetoj Žrtvi;
a u isto vrijeme da mu potvrdi
nadnaravnu vrijednost puta da bi
potigao zajedništvo života, tako
karakteristično za duh Djela. Borimo
se, dan za danom, da bez obzira što
radili, naše misli budu okrenute
Kristu, kako bi slijedili Njegov plan i
ušli u njegovu slatku spoznaju.

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine
Čistiti se sve više

Staro vjerovanje da pelikan hrani
svoje mlade vlastitom krvlju, koja
izlazi iz njegovih grudi ranjenih
kljunom, tradicionalno je
euharistijski simbol, koji je
pokušavao pojednostaviti na neki
način nedjeljivost žrtvenog aspekta
od onog življenog u Euharistiji. U
stvari u Svetoj Misi “ostvaruje se
djelo našeg otkupljenja” (96): daje



nam se za jelo Tijelo Kristovo i daje
nam se za piće njegova Krv.

Očito je da u ovom Sakramentu krv
Kristova otkupljuje, i u isto vrijeme,
hrani i raduje. To je krv koja pere sve
grijehe (usp. Mt 26, 28) i čini da duša
postane bijela (usp. Otk 7, 14). To je
krv koja rađa žene i muškarce
neporočnog tijela i čistog srca. To je
krv koja zanosi, koja opija Svetim
Duhom koji razvezuje jezike da bi
pjevali i govorili “magnalia Dei” (Dj
2, 11), veličanstvena djela Božja.

Budući je ista Kalvarijska Žrtva,
Euharistija sadrži u sebi krepost
pranja svakoga grijeha i davanje
milosti: od Mise, kao i od Kalvarije
rađaju se svi drugi sakramenti, koji
nas zatim usmjeravaju prema žrtvi
paljenici Isusa Krista kao svome cilju.
Ali redoviti sakrament - ponavljajte u
apostolatu - kojega je Bog htio za
oproštenje smrtnih grijeha, nije Misa,
nego Pokora, Pomirenje s Bogom i s



Crkvom preko odrješenja koje slijedi
nakon ispovijedi, potpuno iskrene i
skrušene, pred svećenikom, svih
smrtnih grijeha koji još nisu direktno
oprošteni u ovom sakramentu (97).

Dostojno se pričešćivati

Euharistija, upravo stoga što je
manifestacija i komunikacija ljubavi,
zahtijeva od onih koji hoće primiti
tijelo i krv Gospodinovu, jednu jasnu
rapoloživost prema sjedinjenju s
Isusom preko milosti. “Da li si
razmišljao koji put kako bi se
pripravio da primiš Gospodina, kada
bi se Pričest mogla primiti samo
jedan put u životu? Budimo zahvalni
Bogu za lakoću kojom se možemo
približiti Njemu, ali … moramo
izraziti svoju zahvalnost tako da se
jako dobro pripremimo da ga
primimo” (98).

Kvalitet i tankoćutnost pripreme
ovise, kao što sam vas prije
podsjećao, o profinjenosti i



unutarnjoj dubini osobe, i osobito od
njezine vjere i ljubavi prema Isusu u
Sakramentu. “Moramo primiti
Gospodina, u Euharistiji, kao što se
primaju velikani zemlje, ne, bolje!: s
ukrasima, svjetlima, novim
odijelima… A, ako me pitaš kakovu
čistoću, kakovu svjetlost, kakove
ukrase moraš imati, odgovorit ću ti:
čistoću svojih osjećaja, jednog po
jednog; ukrase svojih mogućnosti
jedne po jedne; svjetla u čitavoj tvojoj
duši” (99).

Naravno da bi se sakramentalno
primilo Gospodina ne treba čekati da
budemo savršeni - ostali bismo
zauvijek u čekanju- niti trebamo
prestati prisustvovati Misi jer nam
manjkaju osjećaji ili jer smo koji puta
rastreseni. “Pričesti se. Nije to
pomanjkanje poštovanja. Pričesti se
upravo danas, čim izađeš iz te
zamke. Zar si zaboravio da je Isus
rekao: liječnik nije potreban
zdravima, nego bolesnima?” (100).



Osobito ne smiješ prestati primati
Svetu Pričest ako ti učestalost
primanja ovog Sakramenta naizgled
ne donosi onaj učinak koji se očekuje
od božanske velikodušnosti. “Koliko
godina svakodnevne Pričesti! Netko
drugi bi postao svetac -rekao si mi -, a
ja sam uvijek isti! Dijete - odgovorio
sam ti -, nastavi sa svakodnevnim
pričešćivanjem i razmišljaj ovako:
kakav bi bio da se nisam
pričestio?” (101).

Kršćanin mora rasuđivati
razmišljajući da je ova učestalost,
vrlo stara u Crkvi, znak autentične
ljubavi, koju osobne slabosti ne mogu
ugasiti. “Apostolska dušo: ta
intimnost Isusa s tobom - ti tako bliz
Njemu, tolike godine! - zar ti ništa ne
kaže?” (102).

Kada nam se nametnu takovi varljivi
argumenti, ili slični, to je više nego
ikada trenutak da osjetimo, sa
zahvalnošću i povjerenjem u Isusa,



stav stotnika, čije riječi ponavljamo u
Svetoj Misi: “Domine, non sum
dignus!”(Gospodine, nisam
dostojan!). Ne možemo zaboraviti da
u usporedbi s Veličanstvom i
savršenošću Kristovom, koji je Bog i
Čovjek, mi smo prosjaci koji ne
posjeduju ništa, uprljani kugom
oholosti, nesposobni da primjetimo
Božju ruku u događajima i često
paralizirani pred njegovomVoljom.
Ali sve to ne opravdava našu
namjeru da se povučemo natrag;
mora nas ponukati da ponovimo
mnogo puta, slijedeći primjer našega
Oca: “Želim Te primiti, Gospodine,
onom čistoćom, poniznošću i
pobožnošću…”.

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere Prepoznati snagu Euharistije

Ovim rječima podsjećamo se još
jednom na tako specifičnu
karakteristiku Euharistijie: “izobilje”,



“rasipnost” božanske ljubavi koja
nam je dana i koja nam se daje. Stih
euharistijskog himna odnosi se na
nadoknadnu dimenziju Sakramenta:
bila bi dovoljna jedna kap krvi Bogo-
Čovjeka da izbriše grijehe
čovječanstva; ali On ju je želio svu
proliti. “Jedan od vojnika probode
mu kopljem rebra i odmah poteče
krv i voda” (Iv 19, 34). Krv u starih
naroda, a u nekom smislu i danas,
označava život. Krist je odlučio da ne
štedi ništa od svoje krvi, i kao
manifestaciju njegove precizne
nakane, da nam preda sav svoj Život.

Razmatrati potpuno predanje
Isusovo nama, razmišljati još jednom
kako “nije moguće razdijeliti u Kristu
njegovo stanje Boga-Čovjeka i
njegovu misiju Otkupitelja” (103),
objašnjava nam kako se ne možemo
ograničiti samo na to da smo mi duše
Euharistije, nego moramo poticati i
druge da donesu istu odluku.



Nije dovoljno da svaki, svaka od nas
traži i nalazi Gospodina u Euharistiji;
moramo uspjeti “zaraziti”, po našem
apostolskom djelovanju, što je više
moguće osoba, kako bi i one
razmatrale i nalazile ovo izvanredno
prijateljstvo. “Ljubite jako Isusa u
sakramentu i učinite da ga mnoge
duše uzljube: samo ako gajite
ovakovu nakanu u svojim dušama,
znat ćete je prenijeti drugima, jer
ćete darovati ono što živite, ono što
posjedujete, ono što jeste”(104).

Pred tužnom ignorancijom koja
postoji i među mnogim katolicima,
razmislimo, moje kćeri i moji sinovi,
o značenju koje ima objašnjavanje
ljudima što je Sveta Misa i koliko
znači, na koji način i s kojim
osjećajima se može i mora primiti
Gospodina u pričesti, kakovu potrebu
osjećamo da ga idemo posjetiti u
svetohraništima, kako se pokazuje
vrijednost i značenje pravilnog
milosnog života (105).



Otvara nam se neiscrpan i jako
plodan prostor za osobni apostolat,
koji će donijeti kao plod, uz
Gospodinov blagoslov, mnoga zvanja.
To nam je ponavljao naš voljeni Otac
već od početka, i sa svojim
svakodnevnim ponašanjem. “Da bi se
izvršila Volja Krista, našega Kralja
(ovim riječima govorio je o širenju
Djela u svijetu), potrebno je da imate
bogati unutarnji život: da budete
duše Euharistije, pokaznice!, duše
molitve. Samo tako, ustvari, moći
ćete se kretati kako duh Djela
zahtijeva” (106).

Ljubiti mrtvljenje i pokoru

Da bismo se doista pretvorili u duše
Euharistije i u duše molitve, ne može
se ne uzimati u obzir jedno
uobičajeno zajedništvo s Križem,
makar i preko traženog ili
prihvaćenog poniženja. Don Alvaro
nam je ostavio napisano da je
jednom Sv. Josemaría zapitao neke



od svoje djece: “Što ćemo učiniti da
postanemo apostoli u Opusu Dei, kao
što Gospodin hoće?”. I odmah zatim,
odlučno i sa čvrstim uvjerenjem, dao
je odgovor: ”Nositi u sebi Krista
raspetoga!(…) Gospodin čuje molbe
poniženih i raskajanih duša” (107).
Don Álvaro je iz toga izvlačio
zaključak koji je primjenjivao na
sebe i na sve ostale: “Dakle, da bismo
bili vjerni velikom pregnuću
otkupljivanja, moramo se osobno
poistovjetiti s Našim Gospodinom
Isusom Kristom preko raspeća naših
patnji i naših požuda duše i tijela
(usp. Gal 5, 24). To je božanski
“paradoks” koji se odnosi na svakoga
od nas: ”Da bi se živjelo treba
umrijeti” (Put, br. 187)” (108).

Upravo u sakramentu Žrtve Sina
Božjega dobivamo milost i snagu da
se poistovjetimo s Kristom na Križu.
Ne sumnjajmo: izvor i korijen našeg
života u poniženju nalaze se u
euharistijskoj pobožnosti. Bit ćemo u



stanju potvrditi da smo istinske duše
Euharistije samo ako smo uistinu, 
cum gaudio et pace, pribijeni s
Kristom na Križ, ako se znamo
podvrći i poniziti radi Ljubavi”, ako
su “naše misli, naše naklonosti, naši
osjećaji i naše snage, naše riječi i
naša djela”, sve dakle, ako je “usko
povezano” s Marijinom ljubavi, s
Križem njezinog Sina” (109). Jedna
Euharistijska duša je uvijek,
istovremeno, i svećenička duša,
osobito kada se stvorenje troši u želji
da popravi i da se žrtvuje. To znači
da ima dušu koja je “bitno, putpuno!
Euharistijska” (110).

Kada budemo ozbiljno shvatili da je
Misa “naša Misa, Isuse”, jer je slavi
Isus sa svakim od nas i jer svatko od
nas sebe prinosi kao žrtvu Bogu Ocu,
a ta se sjedinjuje s Kristovom, tada će
ona trajati svih dvadesetčetiri sata
dnevno. “Ljubite jako Gospodina.
Razmišljajte o naknadi, o većoj
skrušenosti. Potrebno je tražiti od



Njega oproštenje, najprije za nas
same, kao što to čini svećenik prije
nego ide na oltar. Mi, koji imamo
svećeničku dušu, pretvorimo naš dan
u jednu misu, jako sjedinjeni s
Kristom svećenikom, da bismo
prikazali Ocu svetu žrtvu, koja će biti
naknadnica za naše osobne krivice i
za one svih ljudi (…). Postupajte
dobro s Gospodinom, u Misi kao i
tijekom cijeloga dana” (111).

Iesu, quem velatum nunc aspicio,
oro, fiat illud quod tam sitio, ut te
revelata cernens facie, visu sim
beatus tuae gloriae Žudnja da
vidimo lice Kristovo «Adoro te devote»
završava ovim stihom, koji možemo
ovako sažeti: Gospodine, želim te
vidjeti! To je potpuno logičan
zaključak, jer Euharistija, “zalog
buduće slave” (112), daje nam
unaprijed okus vječnog života.
“Euharistija je stvaran dio neba koji
se otvara na zemlji. Ona je zraka
slave nebeskog Jeruzalema, koja se



probija kroz oblake naše povijesti i
osvjetljava naš put” (113).

Ovo najbitnije blago Crkve
navješćuje vječnost, jer se pretvara u
sustolnike na “Gospodnjoj Večeri”
gdje se blaženici nasićuju gledajući
Boga i njegovog Krista (usp Otk 19,
6-10). Mi smo već postigli, Božjom
milošću, ulazak u istu stvarnost, ali
ne na potpuni način: samo
nepotpuno (usp I Kor 13, 10-12).
Darom Sakramenta raste u nama i
učvršćuje se novi život koji nam je
dan po Krštenju, koji nas poziva na
savršenstvo u slavi.

Primiti Isusa u Svetoj Pričesti čini nas
mirnim pred smrću i pred
nepoznanicama suda, jer nam je On
rekao: “Tko jede moje tijelo i pije
moju krv ima život vječni i ja ću ga
uskrisiti u posljednji dan” (Iv 6, 54).
“Onaj koji se hrani Kristom u
Euharistiji ne treba čekati drugi život
da zadobije vječni život: posjeduje ga



već na zemlji, kao prvinu buduće
punine, koja će se odnositi na
čovjeka u njegovoj potpunosti. U
Euharistiji primamo, stvarno
primamo i garanciju tjelesnog
uskrsnuća na kraju vremena” (114).
Euharistijska vjera i nada udaljuju od
nas mnoge strahove.

Sveta Euharistija je “najsvetije i
transcendetno djelovanje koje mi
ljudi možemo ostvariti, po milosti
Božjoj, u ovom životu: sjediniti se s
Tijelom i Krvlju Gospodinovom
postaje za nas, na neki način, kao
odrješenje od zemaljskih i
vremenskih spona da bi se već našli s
Bogom u Nebu, tamo gdje će nam
sam Krist osušiti suze naših očiju i
gdje neće biti smrti, ni plača, ni jauka
zbog napora, jer će stari svijet već
proći (usp. Otk 21, 4)” (115).

Ovaj se Sakrament nalazi na granici
između ovog i drugog života, ne
samo kada biva podijeljen



umirućima kao poputbina, nego
istinitije, jer sadrži Christus passus,
Krista već u slavi, tako da sudjeluje
po sakramentalnom redu u ovom
životu dok u biti pripada već onom
drugom životu. I stoga će nas
euharistijsko milosrđe učiniti sve
više Božjim Djelom (Opus Dei) i
potaći će nas da se ponašamo kao
kontemplativci u svijetu, jer hodamo
ljubeći na zemlji i u Nebu: “Ne
‘između’ Neba i zemlje, jer smo od
svijeta. U svijetu i u Raju
istovremeno! Ovo je gotovo formula
koja izražava kako moramo živjeti
naš život dok se nalazimo ‘in hoc
saeculo’ “ (116).

Zalog vječnog života

Spasiteljski Božji plan ima početak u
ovoj zemaljskoj etapi, koja je
“predzadnja”, i troši se u onoj koja
ima doći, koja je vječna (117). Tako
vjera sadrži skoro početak spoznaje
licem u lice, princip slavne i blažene



vizije. U Euharistiji se pregnuće
prema slavi oslanja na ljubavi koja se
rađa u stanju zajedništva.
Euharistijska duša teži otvorenom
slavlju Onoga kojega već slavi
skrivenog u Kruhu, jer biti zauvijek
sjedinjen s ljubavlju koja je skrivena
rađa nezaustavljivu želju da ga se
otvoreno posjeduje. “Posjećuj
Presveto Isusovo Čovještvo …- i On će
staviti u tvoju dušu nezasitnu glad,
jednu “budalastu” želju da gledaš
njegovo Lice “(118).

Ovo je uvijek bila nestrpljiva težnja
svetih, ista koju je Sveti Josemaría
imao u srcu. “Oni koji se ljube, čine
sve da bi se vidjeli. Zaljubljeni imaju
oči samo za svoju ljubav. Nije li
logično da je tako? Ljudsko srce
osjeća taj imperativ. Lagao bih ako
bih negirao da me izjeda želja da
gledam Isusovo lice. “Vultum tuum,
Domine requiram” (Ps 26,8), lice tvoje
Gospodine ja tražim. Sretan sam ako
zatvorim oči i razmišljam o trenutku,



kada to Bog bude htio, kad ću Ga
moći vidjeti, ne “kao u ogledalu,
nejasno... nego licem u lice” (I Kor 13,
12). Da, djeco moja, “ žedna mi je
duša Boga, Boga živoga: kada ću doći
i lice Božje gledati?” (ps 41, 3)” (119).

Euharistijska pobožnost dat će nam i
uvećati u nama čežnju sve dotle, da
biti s Kristom postane za nas jedina
važna stvar, a da se radi toga ne
udaljimo od svijeta, već obrnuto, više
ćemo ga ljubiti svojim srcem koje je
čvrsto sjedinjeno sa Srcem Kristovim.
Bliskost, dijalog s Gospodinom u
Euharistiji, dat će nam malo po malo
snažnu spoznaju da se sreća ne
nalazi u zemaljskim dobrima, koja
stare i nestaju, nego u vječnom
zajedništvu s Njim, jer je On sreća, i
već Ga sada posjedujemo kao
“neizmjerno blago, skupcjeni biser”
u ovom Sakramentu (120). “Dok je
dijelio Svetu Pričest, onaj svećenik je
želio vikati: dajem ti Sreću!” (121).



Presveta Djevica, euharistijska žena

Nazivom “euharistijske žene”, Papa
Ivan Pavao II ukazao je na Crkvu
koja je po Mariji kao “škola” i
“voditeljica” da bismo naučili diviti
se - što znači prihvaćati, častiti i
zahvaljivati …- pred misterijem
Euharistije (122). U svjetlu vjere jako
dobro razumijemo, kao što se
dogodilo našem Ocu, koji nas uči da u
Svetoj Misi, “intervenira, na neki
način, Presveta Djevica, radi svojeg
intimnog sjedinjenja s Presvetim
Trojstvom i zato što je Majka Krista,
njegovog Tijela i njegove Krvi: Majka
Krista, savršenog Boga i savršenog
Čovjeka. Isus, koji je začet u tijelu
Presvete Djevice bez čovjekova
učešća, po kreposti Duha Svetoga, je
od krvi svoje Majke: iste krvi, koja se
prinosi za žrtvu otkupljenja na
Kalvariji i u Svetoj Misi” (123).

Marija, u podnožju Križa, sjedinjuje
svoju unutarnju žrtvu - “pogledajte



ima li boli kao što je moja” (Tuž 1, 12)
- sa žrtvom svoga Sina, surađujući u
Otkupljenju na Kalvariji. Ona sama,
“prisutna, s Crkvom i kao Majka
Crkve, u svakom našom slavljenju
Euharistije” (124), surađuje sa Sinom
da bi proširila po cijelom svijetu, kao
Posrednica svake milosti, neizmjernu
posvećujuću snagu Svete Žrtve koju
samo Isus vrši.

Kćeri i sinovi moji, ako smo se na
neki način suobličili s Dizmom,
dobrim razbojnikom, i s Apostolom
Tomom, kako možemo a da se ne
obratimo Mariji da bismo upoznali i
uzljubili više Isusa u sakramentu, da
bismo od Njega naučili i Njega
oponašali kako da se “lijepo prema
Njemu ponašamo”? U ovom osobnom
djelu, koje će nas neprekidno
obnavljati u nutrini i ispunjati nas
željom za svetošću i apostolatom,
neka nam pomogne razmatranje
otajstava Gospine krunice:
Navještenja, u kojem Djevica



bezuvjetno prihvaća u svoje čisto
tijelo utjelovljenu Riječ, sve do
njezine proslave, kada je Bog prima
tijelom i dušom u slavu i kruni je kao
Kraljicu, Majku i Gospu našu.

“K Isusu se ide i ‘vraća se’ uvijek po
Mariji” (123). Molimo našu Majku da
nas uvijek uhvati za ruku, osobito u 
Godini Euharistije, da bismo
neprestano govorili Gospodinu u
sakramentu, djelima i riječima:
«Klanjam Ti se, ljubim Te!», Adoro te
devote! Dok to činimo slušajmo našeg
voljenog Oca, koji nam ponavlja:
“Zazivajte Mariju i Josipa, jer na ovaj
ili onaj način oni su prisutni u
Svetohraništu, kao što su bili u
Betlehemu i u Nazaretu (…). Ne
zaboravite!” (126).

S mnogo ljubavi, blagoslivlja vas vaš
Otac + Javier

U Rimu, 6. listopada 2004., na drugu
obljetnicu kanonizacije Svetoga
Josemarije.



1) II. Vatikanski Koncil, Dekr.
Presbyterorum ordinis, br.5

2) Sv. Josemaría, Susret s Kristom, br.
87, usp. II.Vat.Konc., Dogm.konst.
Lumen Gentium, n. 11;Dekr.
Presbyterorum ordinis, br.14.

3) Tridentski Sabor, sess.XIII, Dekret
o sakramentu Euharistije, pogl. 8,
kan.1 (Denz. 1651).

4) Usp. ibidem, kan. 2 (Denz. 1652).

5) Sv. Josemaría, Put, br. 358.

6) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene za
vrijeme jednog razmatranja, 14-
IV-1960.

7) Sv. Josemaría , “Susret s Kristom”,
br. 83.

8) Usp. ibidem, br. 84.

9) Sv. Ivan Krizostom, Homilije o
Matejevom Evanđelju, 82, 4 (PG
58,743)



10) Usp Put, br. 269, 537, 554;
Kovačnica, br.831, 991; Susret s
Kristom, br. 151.

11) Sv. Josemaría, Put, br. 267.

12) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br.84.

13) Isto tako.

14) Sv. Josemaría, Svećenik za
vječnost, iz Crkva naša Majka, br. 46.

15) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 64.

16) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog susreta, listopada
1972.

17) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 161.

18) Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
theologiae, II-II, q. 84,a. 2; Sv. Ivan
Damašćanski, O ortodoksnoj vjeri, 4,
12 (PG 94, 1133).



19) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog susreta, 4.IV.1970.

20) Sv. Josemaría, Put, br. 539,5387.
Usp. Brazda, br. 685, 686; Kovačnica,
n.887.

21) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 161.

22) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog razmatranja, 14.IV.
1960.

23) “Lauda, Sion, Salvatorem, /lauda
ducem et pastorem/ in hymnis et
canticis./ Quantum potes, tantum
aude: /quaia maior omni laude, / nec
laudare sufficis” Rimski Misal,
BlagdanTijela i Krvi Kristove, himan
Lauda Sion).

24) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 838,
Usp. br. 832,837.

25) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 824.

26) Sv. Josemaría, Brazda, br.818.



27) Sv. Josemaría, Put, br. 533.

28) Sv. Jsemaria, Susret s Kristom, br.
151.

29) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 156.

30) Sv. Josemaría, Svećenik u vijeke,
iz Crkva naša Majka, br.48.

31) Rimski Misal, Blagdan Tijela i
Krvi Kristove, himan Lauda Sion.

32) Sv. Josemaría, Pismo 28-III-11973,
br. 7.

33) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 153.

34) Tridentski Sabor, sjed. XIII,
Dekret o sakramentu Euharistiji,
pogl. 4 (Denz.1642)

35) Pavao VI, “Vjera Božjeg Naroda,
br. 25, 30-VI-1968; Usp. Ivan Pavao II,
Enciklika Ecclesia de Eucharistia, br.
15, 17-IV-2003.



36) Usp. na pr. Pio XII, Enciklika
Mediator Dei, 20-XI-1947; Pavao VI,
enc. Mysterium fidei, 3-IX-1965; Ivan
Pavao II, enc. Ecclesia de Eucharistia,
17-IV-2003; Katekizam Katoličke
Crkve, br. 1322-1419.

37) Usp. II. Vatikanski koncil,
Dogm.Konst. Dei Verbum, br. 10.

38) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 84.

39) sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 109.

40) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 6.

41) Sv. Josemaría, Pismo 28-III-1973,
br. 10.

42) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 80.

43) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 6.



44) Sv. Josemaría, Brazda, br. 817.

45) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 155.

46) Tridentski koncil, sjed. XXII,
Doktrina i kanoni o Misnoj Žrtvi,
pogl. 2(Denz.1743)

47) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 12, 17-IV-2003.

48) Tridentski koncil, sjed. XIII,
Dekret o sakramentu Euharistiji,
pogl.7 (Denz.1646-1647)

49) Sv. Josemaría, Put, br. 533.

50) Isto tako.

51) Sv. Toma Akvinski, 4.
Konferencija o vjeri.

52) Isto tako.

53) Sv. Josemaría, Pismo 24-III-1931,
br. 61.



54) Sv. Josemaría, Svećenik u vijeke,
iz Crkva naša Majka, br. 39.

55) Sv. Josemaría, Put, br. 509.

56) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 887.

57) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 556.

58) Sv. Josemaría, Križni put, XII.
Postaja, br. 4.

59) Sv. Josemaría, Put, br. 876.

60) Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
232.

61) Isto tako.

62) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 827.

63) Sv. Josemaría, Pismo 28-III-1973,
br. 7.

64) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 14, 17-IV-2003.

65) Sv. Josemaría, Križni put, V.
postaja.



66) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog susreta, 25-VI-1972.

67) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
za vrijeme jednog razmatranja, 9-
IV-1937.

68) Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
301-303.

69) Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
249.

70) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 835.

71) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 154.

72) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 129.

73) Sv. Josemaría, Svečenik u vijeke,
iz Crkva naša Majka, br. 39.

74) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 452.

75) Sv. Josemaría, Put, br. 23.



76) Sv. Josemaría, Brazda, br. 688.

77) Pio XII, enc. Mediator Dei, br. 20,
20-XI-1947.

78) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 12, 17-IV-2003. Usp
Tridentski koncil, sjed. 22, Doktrina i
kanoni o Misnoj Žrtvi, pogl. II (Denz.
1743).

79) Katekizam Katoličke Crkve, br.
1364.

80) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog susreta, 22-V-1970.

81) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 11, 17-IV-2003.

82) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
za vrijeme jednog razmatranja, 14-
IV-1960.

83) sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 86-87.

84) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 541.



85) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 83-84.

86) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 69.

87) Rimski Misal, Blagdan Tijela i
Krvi Kristove, him. Lauda Sion.

88) Sveti Toma Akvinski, Summa
theologiae, III, q. 79, a. 1.

89) Sveti Lav Veliki, Homilija 12 o
Muci, 7 (PL 54, 357).

90) Katekizam Katoličke Crkve, br.
1396.

91) Koncil u Efezu, godina 431 (Denz.
262).

92) Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
296.

93) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
za vrijeme jednog razmatranja, 19-
III-1975.



94) Sv. Josemaría, Razgovori s Mons.
Escrivá, br. 123.

95) Sv. Josemaría, Križni put, XI
postaja, br. 4.

96) II. Vatikanski koncil, Dogm. Kons.
Lumen gentium, br. 3.

97) Usp. Ivan Pavao II, Exhort. apost.
Reconciliatio et poenitentia, br. 31, I,
2-XII-1984.

98) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 828.

99) Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 834.

100) Sv. Josemaría, Put, br. 536.

101) Isto tako, br. 534.

102) Isto tako, br. 321.

103) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 122.

104) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog susreta, 4-IV-1970.



105) Usp. Sv. Josemaría, Put, br. 541.

106) Sv. Josemaría, Poduka, 1-
IV-1934, br. 3.

107) Don Álvaro, Pismo, 16-VI-1978.

108) Isto tako.

109) Isto tako.

110) sv. Josemaría, Kovačnica, br.
826.

111) sv. Josemaría, Bilješke učinjene
prilikom jednog susreta, 6-X-1968.

112) II. Vatikanski koncil, konst.
Sacrosanctum Concilium, br. 47.

113) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 19, 17-IV-2003.

114) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 18, 17-IV-2003.

115) Sv. Josemaría, Razgovori s Mons.
Escrivá, br. 113.



116) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
za vrijeme jednog razmatranja, 25-
XII-1973.

117) Usp. Ivan Pavao II, enc.
Evangelium vitae, br. 2, 25-III-1995.

118) Sv. Josemaría, Križni put, VI
postaja, br. 2.

119) Sv. Josemaría, Bilješke načinjene
za vrijeme jednog razmatranja,
25.XII-1973.

120) Sv. Josemaría, Put, br. 432.

121) Sv. Josemaría, Kovačnica, br.
267.

122) Usp. Ivan Pavao II, enc. Ecclesia
de Eucharistia, br. 53-58, 17-IV-2003.

123) Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 89.

124) Ivan Pavao II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, br. 57, 17-IV-2003.



125) Sv. Josemaría, Put, br. 495.

126) Sv. Josemaría, Bilješke učinjene
za vrijeme jednog razgovora, 6-
VI-1974.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/pastoralno-pismo-
prilikom-euharistijske-godine/

(4.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/pastoralno-pismo-prilikom-euharistijske-godine/
https://opusdei.org/hr-hr/article/pastoralno-pismo-prilikom-euharistijske-godine/
https://opusdei.org/hr-hr/article/pastoralno-pismo-prilikom-euharistijske-godine/

	Pastoralno pismo prilikom Euharistijske godine

