
opusdei.org

Opus Dei i politika:
svaki putnik slijedi
svoj put

Opus Dei ima isključivo
duhovne i apostolske svrhe. U
stručnim, društvenim,
političkim, gospodarskim itd.
pitanjima vjernici Djela misle i
djeluju slobodno i odgovorno,
slijedeći smjernice Učiteljstva
Crkve u doktrinarnom i
moralnom pogledu. A
pluralizam koji iz toga proizlazi
ne samo da se poštuje, već se
voli i cijeni.



14.06.2024.

Neposredno nakon španjolskog
građanskog rata, 1939., utemeljitelj
Djela morao je propovijedati na
duhovnim vježbama na sveučilišnom
koledžu blizu Valencije. Prostor je
tijekom sukoba korišten kao vojarna,
a organizatori su ga maksimalno
počistili. Ubrzo nakon dolaska, u
jednom od hodnika naišao je na
veliki natpis: Svaki putnik nastavlja
svojim putem. „Željeli su to skinuti,
ali sam ih spriječio: ostavite", rekao
sam im, „sviđa mi se."

Od tada su te riječi svetom Josemariji
mnogo puta poslužile kao razlog za
njegovo propovijedanje: „Sloboda:
svaki putnik slijedi svoj put.
Apsurdno je i nepravedno
pokušavati nametnuti jedan kriterij
svim ljudima, u stvarima u kojima



nauk Isusa Krista ne postavlja
granice”[1].

Uz nabrajanje niza apostolskih
aktivnosti Djela, sveti Josemaría je
1931. zabilježio: „Nismo katolička
stranka: različitost mišljenja."

Sloboda i odgovornost u javnom
djelovanju

Definirajuća značajka Opusa Dei je
sloboda njegovih članova u
profesionalnim, političkim,
društvenim i ekonomskim pitanjima.
Izjave svetog Josemarije u tom su
smislu stalne od početka. Nedavno je
objavljen svezak s četiri opširna
pisma utemeljitelja. U trećem, on
energično izjavljuje da „Djelo nema
politiku: to nije njegova svrha. Naša
jedina svrha je duhovna i apostolska
i ima božanski pečat: ljubav prema
slobodi, koju nam je Isus Krist
postigao umrijevši na križu”[2].



U Djelu, njegovi vjernici uživaju
najveću autonomiju da zauzmu
stajališta koja preferiraju o svim
pitanjima, baš kao i ostali građani.

To također podrazumijeva najveće
poštovanje različitosti mišljenja svih
drugih ljudi. Poželjna ravnoteža vrlo
je dobro izražena u mudroj rečenici
koja se pripisuje svetom Augustinu:
“in necesariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus caritas”: u
bitnome jedinstvo, u nebitnom
sloboda, u svemu ljubav.

„Slobodno – kao djeca (…), a ne kao
robovi – slijedimo put koji je
Gospodin naznačio svakome od
nas“ (Prijatelji Božji, br. 35).

Ova stvarnost je u skladu s prirodom
Opusa Dei kao institucije Katoličke
crkve. Kao što je dokument
Kongregacije za nauk vjere izrazio o
nekim pitanjima koja se odnose na
opredjeljenje i ponašanje katolika u
političkom životu[3], „nije zadaća



Crkve formulirati konkretna rješenja
– a još manje jedinstvena rješenja –
za vremenite stvari, koje je Bog
prepustio svakome na slobodnu i
odgovornu prosudbu.” Drugim
riječima, bilo koji katolik – svaki
vjernik Opusa Dei – može se
slobodno udružiti s onima s kojima
dijeli mišljenje ili projekt, ali bilo bi
pogrešno misliti da svi katolici imaju
obvezu surađivati u projektu samo
zato jer je dobronamjeran ili ga
promoviraju drugi katolici.

U istom se tekstu zatim ističe:
„Međutim, Crkva ima pravo i dužnost
izricati moralne sudove o
vremenitim zbiljama kada to
zahtijeva vjera ili moralni zakon” (br.
3). U članku Romana[4] o formiranju
savjesti u moralnim i političkim
stvarima, također se navodi da je
sveti Josemaría „konstantno učio da
vjernici imaju moralnu obvezu
prihvatiti ove doktrinarne prosudbe
iznutra i izvana” (br. 2) . Stoga



vjernik mora formirati svoje
mišljenje o ovim stvarima kako bi
ojačao svoju vjeru i predložio
konkretna rješenja koja ne
zamagljuju njegov vlastiti identitet.

U prvom svesku utemeljiteljskih
dokumenata sveti Josemaría je
ponudio neke smjernice za javno
djelovanje katolika: potaknuo je laike
da se uključe i sudjeluju, da
izbjegavaju ravnodušnost prema
ljudskim ili društvenim problemima
svijeta (siromaštvo, obrazovanje,
promicanje ljudskog dostojanstva i
mira itd.), ali je potaknuo svaku
osobu da upotrijebi svoju
inteligenciju i donese vlastitu odluku
o načinima suočavanja s ovim
velikim izazovima. Znao je
komentirati da je spreman dati svoj
život za obranu slobode drugih.
Također mu je bilo vrlo važno da se
sloboda koristi vaganjem usvojenih
opcija. Izrazio je to u mnogim
prilikama, na primjer u intervjuu



danom 1967., u kojem je rekao:
„Nitko ne može pokušati nametnuti
dogme u vremenitim stvarima, koje
ne postoje. Kad se suočimo s
konkretnim problemom, kakav god
on bio, rješenje je: dobro ga proučiti i
onda djelovati savjesno, s osobnom
slobodom i s osobnom
odgovornošću”[5].

Umjetnost susreta

„Život je umijeće susreta, iako postoji
toliko neslaganja oko života”: papa
Franjo citira te stihove iz pjesme
brazilskog glazbenika i pjesnika
Marcusa Viníciusa de Moraesa, u
svojoj enciklici Fratelli tutti, ponovno
pozivajući na razvoj kulture susreta.
Njegov poticaj ukazuje na „društvo u
kojem razlike koegzistiraju,
nadopunjuju se, obogaćuju i
uzajamno osvjetljavaju, čak i ako to
podrazumijeva rasprave i prevencije.
Jer od svakoga možete nešto naučiti,



nitko nije beskoristan, nitko nije
potrošen”[6].

Kako to dolikuje među braćom –
djecom istoga Oca – papa Franjo
naglašava: „Zbližavati se, izražavati
se, slušati jedni druge, gledati jedni
druge, upoznavati se, nastojati
razumjeti jedni druge, gledati na
dodirne točke, sve je to sažeto u riječi
"dijalog". Da bismo pronašli i
pomogli jedni drugima, moramo
voditi dijalog. Nije potrebno govoriti
čemu dijalog. Dovoljno mi je
pomisliti kakav bi svijet bio bez tog
strpljivog dijaloga tolikih
velikodušnih ljudi koji su držali
obitelji i zajednice na okupu”[7].

Kongregacija za nauk vjere istaknula
je da „nije zadaća Crkve formulirati
konkretna rješenja – a još manje
jedinstvena rješenja – za vremenita
pitanja, koja je Bog prepustio
svakome na slobodnu i odgovornu
prosudbu. Međutim, Crkva ima



pravo i dužnost izricati moralne
sudove o vremenitim zbiljama kada
to zahtijeva vjera ili moralni zakon.”

Pluralizam u onome što je Bog
prepustio ljudima na slobodno
razmatranje, stvarnost je koja se
može provjeriti i potrebno je
osigurati sredstva da to ne
predstavlja problem. Raznolikost čini
bogatstvo. Kao što prelat Djela, mons.
Fernando Ocáriz, također kaže,
„potrebno je preuzeti odgovornost za
uspjehe različitih pozicija, voditi
dijalog s drugim ljudima, učeći od
svih i pažljivo poštujući njihovu
slobodu, još više u stvarima koja su
pitanje mišljenja”[8].

Udubljujući se u izazove suživota u
slozi, s istinskim uvažavanjem i
uvažavanjem različitih misli, prelat
upozorava u pismu posvećenom
upravo prijateljstvu da „određeni
načini izražavanja mogu zamagliti ili
spriječiti stvaranje ozračja



prijateljstva. Na primjer, biti previše
kategoričan pri izražavanju vlastitog
mišljenja, stvarati dojam da mislimo
da su vlastite izjave konačne ili ne
zanimati se za ono što drugi govore,
načini su djelovanja koji nas
ograđuju. Ponekad ta ponašanja
očituju nesposobnost razlikovanja
onoga što je uvjerljivo od onoga što
nije, ili poteškoće u relativiziranju
pitanja u kojima rješenja nisu nužno
jedinstvena”[9].

Vodiči za rutu

Postoje mnogi ciljevi koje vjernici
moraju nastojati postići unutar svoje
autonomije da slijede određene
putove koje preferiraju. Kao što je
sveti Josemaría objasnio, neki su
neotuđivi: „Moramo podržati pravo
svih ljudi na život, posjedovanje
onoga što je potrebno za
dostojanstven život, rad i odmor,
izbor države, stvaranje doma,
donošenje djecu u svijet unutar



braka i moći ih obrazovati, mirno
proživjeti vrijeme bolesti ili starosti,
pristupiti kulturi, družiti se s drugim
građanima radi postizanja zakonitih
ciljeva, a prije svega upoznati i ljubiti
Boga s potpunom slobodom, jer će
savjest – ako je ispravna – u svemu
otkriti tragove Stvoritelja”[10].

No, katolik se ne bi trebao
obeshrabriti pred poteškoćama
odabranog puta, nego se s
pouzdanjem i optimizmom trebao
osloniti na Boga. Papa, u svojoj
posljednjoj poruci za Svjetski dan
mira, ističe neke vodiče za sigurno
putovanje različitim putovima,
uzimajući sliku plovidbe: „U ovom
vremenu, u kojem čamac
čovječanstva, uzdrman olujom krize,
teško napreduje u potrazi za
smirenijim i spokojnijim horizontom,
kormilo dostojanstva ljudske osobe i
"kompas" temeljnih društvenih
načela može nam omogućiti da



plovimo sigurnim i zajedničkim
kursom" [11].

Moramo se osloniti na te
instrumente, kormilo i kompas, kako
bismo u nemirima svakoga dana
otkrili put koji Gospodin pokazuje
svakome od nas i u odnosu prema
drugima, kako bismo sa slobodom
krenuli naprijed, jačali svoj kršćanski
identitet i iz njega živjeli milosrđe sa
svim ljudima bez razlike.

Papa Franjo daje još jedan trag,
dubok i blistav, za svakog pojedinca:
„Kao kršćani, uperimo svoj pogled u
Djevicu Mariju, Zvijezdu mora i
Majku nade”[12].

[1] Sveti Josemaría, Pismo 9-I-59, br.
35



[2] Sveti Josemaría, Pisma (I), 3, n. 42
[3] Dokument Kongregacije za nauk
vjere o djelovanju katolika u
političkom životu. [4] Članak o
formiranju savjesti u moralnim i
političkim stvarima prema učenju
svetog Josemarije. [5] Sveti
Josemaría, Razgovori, br. 77 [6] Papa
Franjo, enciklika Fratelli tutti, n. 215
[7] Ibid, br. 198 [8] Fernando Ocáriz,
pismo 14-II-2017, br. 17 [9] Fernando
Ocáriz, Pismo 1-XI-19, n. 9 [10] Sveti
Josemaría, Prijatelji Božji, br. 171
[11] Papa Franjo, Poruka za Svjetski
dan mira, 8.12.2020. [12] Ibid, br. 9

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-
putnik-slijedi-svoj-put/ (24.01.2026.)

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://opusdei.org/hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-putnik-slijedi-svoj-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-putnik-slijedi-svoj-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-putnik-slijedi-svoj-put/

	Opus Dei i politika: svaki putnik slijedi svoj put

