opusdei.org

Opus Dei i politika:
svaki putnik slijedi
svoj put

Opus Dei ima iskljucivo
duhovne i apostolske svrhe. U
struc¢nim, drustvenim,
politickim, gospodarskim itd.
pitanjima vjernici Djela misle i
djeluju slobodno i odgovorno,
slijedeci smjernice Uciteljstva
Crkve u doktrinarnom i
moralnom pogledu. A
pluralizam koji iz toga proizlazi
ne samo da se postuje, vec se
voli i cijeni.



14.06.2024.

Neposredno nakon Spanjolskog
gradanskog rata, 1939., utemeljitelj
Djela morao je propovijedati na
duhovnim vjeZbama na sveuciliSnom
koledzu blizu Valencije. Prostor je
tijekom sukoba koriSten kao vojarna,
a organizatori su ga maksimalno
pocistili. Ubrzo nakon dolaska, u
jednom od hodnika naisSao je na
veliki natpis: Svaki putnik nastavlja
svojim putem. ,Zeljeli su to skinuti,
ali sam ih sprijecio: ostavite", rekao
sam im, ,,svida mi se."

Od tada su te rijeCi svetom Josemariji
mnogo puta posluzile kao razlog za
njegovo propovijedanje: ,Sloboda:
svaki putnik slijedi svoj put.
Apsurdno je i nepravedno
pokusSavati nametnuti jedan Kkriterij
svim Jjudima, u stvarima u kojima



nauk Isusa Krista ne postavlja
granice”[1].

Uz nabrajanje niza apostolskih
aktivnosti Djela, sveti Josemaria je
1931. zabiljezio: ,Nismo katolicka
stranka: razliCitost miSljenja."

Sloboda i odgovornost u javnom
djelovanju

Definirajuca znacajka Opusa Dei je
sloboda njegovih ¢lanova u
profesionalnim, politickim,
druStvenim i ekonomskim pitanjima.
Izjave svetog Josemarije u tom su
smislu stalne od pocCetka. Nedavno je
objavljen svezak s Cetiri opSirna
pisma utemeljitelja. U tre¢em, on
energicno izjavljuje da ,Djelo nema
politiku: to nije njegova svrha. Nasa
jedina svrha je duhovna i apostolska
iima boZanski pecat: ljubav prema
slobodi, koju nam je Isus Krist
postigao umrijevsi na krizu”[2].



U Djelu, njegovi vjernici uzivaju
najvecu autonomiju da zauzmu
stajaliSta koja preferiraju o svim
pitanjima, bas kao i ostali gradani.

To takoder podrazumijeva najvece
postovanje razlicitosti misljenja svih
drugih ljudi. PoZeljna ravnoteZza vrlo
je dobro izraZzena u mudroj recenici
koja se pripisuje svetom Augustinu:
“in necesariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus caritas”: u
bitnome jedinstvo, u nebitnom
sloboda, u svemu ljubav.

»Slobodno - kao djeca (...), a ne kao
robovi - slijedimo put koji je
Gospodin naznacio svakome od
nas“ (Prijatelji Bozji, br. 35).

Ova stvarnost je u skladu s prirodom
Opusa Dei kao institucije Katolicke
crkve. Kao Sto je dokument
Kongregacije za nauk vjere izrazio o
nekim pitanjima koja se odnose na
opredjeljenje i ponasSanje katolika u
politickom Zivotu[3], ,nije zadaca



Crkve formulirati konkretna rjeSenja
—a joS manje jedinstvena rjesenja —
za vremenite stvari, koje je Bog
prepustio svakome na slobodnu i
odgovornu prosudbu.” Drugim
rije¢ima, bilo koji katolik — svaki
vjernik Opusa Dei — moze se
slobodno udruziti s onima s kojima
dijeli miSljenje ili projekt, ali bilo bi
pogresno misliti da svi katolici imaju
obvezu suradivati u projektu samo
zato jer je dobronamjeran ili ga
promoviraju drugi katolici.

U istom se tekstu zatim istice:
»Medutim, Crkva ima pravo i duznost
izricati moralne sudove o
vremenitim zbiljama kada to
zahtijeva vjera ili moralni zakon” (br.
3). U clanku Romanal4] o formiranju
savjesti u moralnim i politickim
stvarima, takoder se navodi da je
sveti Josemaria ,konstantno ucio da
vjernici imaju moralnu obvezu
prihvatiti ove doktrinarne prosudbe
iznutra iizvana” (br. 2) . Stoga



vjernik mora formirati svoje
miSljenje o ovim stvarima kako bi
ojacao svoju vjeru i predloZzio
konkretna rjeSenja koja ne
zamagljuju njegov vlastiti identitet.

U prvom svesku utemeljiteljskih
dokumenata sveti Josemaria je
ponudio neke smjernice za javno
djelovanje katolika: potaknuo je laike
da se ukljuce i sudjeluju, da
izbjegavaju ravnodusnost prema
ljudskim ili drusStvenim problemima
svijeta (siromastvo, obrazovanje,
promicanje ljudskog dostojanstva i
mira itd.), ali je potaknuo svaku
osobu da upotrijebi svoju
inteligenciju i donese vlastitu odluku
0 nacinima suocavanja s ovim
velikim izazovima. Znao je
komentirati da je spreman dati svoj
Zivot za obranu slobode drugih.
Takoder mu je bilo vrlo vazno da se
sloboda koristi vaganjem usvojenih
opcija. Izrazio je to u mnogim
prilikama, na primjer u intervjuu



danom 1967., u kojem je rekao:
»,Nitko ne moZe pokuSati nametnuti
dogme u vremenitim stvarima, koje
ne postoje. Kad se suo€imo s
konkretnim problemom, kakav god
on bio, rjeSenje je: dobro ga prouciti i
onda djelovati savjesno, s osobnom
slobodom i s osobnom
odgovornoScu”[5].

Umjetnost susreta

,Zivot je umijece susreta, iako postoji
toliko neslaganja oko Zivota”: papa
Franjo citira te stihove iz pjesme
brazilskog glazbenika i pjesnika
Marcusa Viniciusa de Moraesa, u
svojoj enciklici Fratelli tutti, ponovno
pozivajuci na razvoj kulture susreta.
Njegov poticaj ukazuje na ,, drustvo u
kojem razlike koegzistiraju,
nadopunjuju se, obogacuju i
uzajamno osvjetljavaju, cak i ako to
podrazumijeva rasprave i prevencije.
Jer od svakoga moZete neSto nauciti,



nitko nije beskoristan, nitko nije
potroSen”[6].

Kako to dolikuje medu brac¢om -
djecom istoga Oca — papa Franjo
naglasava: ,,ZbliZzavati se, izrazavati
se, sluSati jedni druge, gledati jedni
druge, upoznavati se, nastojati
razumjeti jedni druge, gledati na
dodirne tocke, sve je to sazeto u rijeci
"dijalog". Da bismo pronasli i
pomogli jedni drugima, moramo
voditi dijalog. Nije potrebno govoriti
cemu dijalog. Dovoljno mi je
pomuisliti kakav bi svijet bio bez tog
strpljivog dijaloga tolikih
velikodus$nih Jjudi koji su drzali
obitelji i zajednice na okupu”[7].

Kongregacija za nauk vjere istaknula
je da ,nije zadaca Crkve formulirati
konkretna rjeSenja — a joS manje
jedinstvena rjeSenja — za vremenita
pitanja, koja je Bog prepustio
svakome na slobodnu i odgovornu
prosudbu. Medutim, Crkva ima



pravo i duznost izricati moralne
sudove o vremenitim zbiljama kada
to zahtijeva vjera ili moralni zakon.”

Pluralizam u onome Sto je Bog
prepustio ljudima na slobodno
razmatranje, stvarnost je koja se
mozZe provjeriti i potrebno je
osigurati sredstva da to ne
predstavlja problem. Raznolikost ¢ini
bogatstvo. Kao Sto prelat Djela, mons.
Fernando Ocariz, takoder kazZe,
»potrebno je preuzeti odgovornost za
uspjehe razli¢itih pozicija, voditi
dijalog s drugim Jjudima, uceci od
svih i paZljivo postujuci njihovu
slobodu, joS$ viSe u stvarima koja su
pitanje misljenja”[8].

Udubljujudi se u izazove suZivota u
slozi, s istinskim uvaZavanjem i
uvazavanjem razliCitih misli, prelat
upozorava u pismu posvecenom
upravo prijateljstvu da ,odredeni
nacini izrazavanja mogu zamagliti ili
sprijeciti stvaranje ozracja



prijateljstva. Na primjer, biti previse
kategoriCan pri izraZavanju vlastitog
misljenja, stvarati dojam da mislimo
da su vlastite izjave konacne ili ne
zanimati se za ono Sto drugi govore,
nacini su djelovanja koji nas
ograduju. Ponekad ta ponaSanja
oCituju nesposobnost razlikovanja
onoga Sto je uvjerljivo od onoga Sto
nije, ili poteskoce u relativiziranju
pitanja u kojima rjeSenja nisu nuzno
jedinstvena”[9].

Vodicéi za rutu

Postoje mnogi ciljevi koje vjernici
moraju nastojati posti¢i unutar svoje
autonomije da slijede odredene
putove koje preferiraju. Kao Sto je
sveti Josemaria objasnio, neki su
neotudivi: ,Moramo podrzati pravo
svih lJjudi na Zivot, posjedovanje
onoga Sto je potrebno za
dostojanstven Zivot, rad i odmor,
izbor drzave, stvaranje doma,
donoSenje djecu u svijet unutar



braka i mo¢i ih obrazovati, mirno
proZzivjeti vrijeme bolesti ili starosti,
pristupiti kulturi, druziti se s drugim
gradanima radi postizanja zakonitih
ciljeva, a prije svega upoznati i ljubiti
Boga s potpunom slobodom, jer ce
savjest — ako je ispravna — u svemu
otkriti tragove Stvoritelja”[10].

No, katolik se ne bi trebao
obeshrabriti pred poteskocama
odabranog puta, nego se s
pouzdanjem i optimizmom trebao
osloniti na Boga. Papa, u svojoj
posljednjoj poruci za Svjetski dan
mira, istiCe neke vodice za sigurno
putovanje razlic¢itim putovima,
uzimajudi sliku plovidbe: ,,U ovom
vremenu, u kojem ¢amac
CovjeCanstva, uzdrman olujom Kkrize,
teSko napreduje u potrazi za
smirenijim i spokojnijim horizontom,
kormilo dostojanstva ljudske osobe 1
"kompas" temeljnih drustvenih
nacela moZe nam omoguciti da



plovimo sigurnim i zajednickim
kursom" [11].

Moramo se osloniti na te
instrumente, kormilo i kompas, kako
bismo u nemirima svakoga dana
otkrili put koji Gospodin pokazuje
svakome od nas i u odnosu prema
drugima, kako bismo sa slobodom
krenuli naprijed, jacali svoj krs¢anski
identitet i iz njega Zivjeli milosrde sa
svim ljudima bez razlike.

Papa Franjo daje josS jedan trag,
dubok i blistav, za svakog pojedinca:
»,Kao krscani, uperimo svoj pogled u
Djevicu Mariju, Zvijezdu mora i
Majku nade”[12].

[1] Sveti Josemaria, Pismo 9-1-59, br.
35



[2] Sveti Josemaria, Pisma (I), 3, n. 42
[3] Dokument Kongregacije za nauk
vjere o djelovanju katolika u
politi¢kom Zivotu. [4] Clanak o
formiranju savjesti u moralnim i
politickim stvarima prema ucenju
svetog Josemarije. [5] Sveti
Josemaria, Razgovori, br. 77 [6] Papa
Franjo, enciklika Fratelli tutti, n. 215
[7] Ibid, br. 198 [8] Fernando Ocariz,
pismo 14-11-2017, br. 17 [9] Fernando
Ocadriz, Pismo 1-XI-19, n. 9 [10] Sveti
Josemaria, Prijatelji Bozji, br. 171
[11] Papa Franjo, Poruka za Svjetski
dan mira, 8.12.2020. [12] Ibid, br. 9

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-
putnik-slijedi-svoj-put/ (24.01.2026.)


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_sp.html
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://romana.org/es/24/estudio/la-formacion-de-la-conciencia-en-materia-social-y/
https://opusdei.org/hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-putnik-slijedi-svoj-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-putnik-slijedi-svoj-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/opus-dei-i-politika-svaki-putnik-slijedi-svoj-put/

	Opus Dei i politika: svaki putnik slijedi svoj put

