opusdei.org

Od srca do srca:
evangelizacija u
vrijeme promjena

(ID)

To je poslanje koje nam
Gospodin povjerava: pomoci
drugima da dodu u kontakt s
nekim tko je Ziv; dopustiti da
nas svakodnevni zivot pokaze
da je Krist stvaran i da On
zaista moze prebivati u nasoj
povijesti, naSim odnosima, pa
Cak i naSim slabostima.

20.11.2025.



Jedna od Isusovih najkracih
prispodoba ima svu Zivopisnost
sjecanja iz djetinjstva: ,,Kraljevstvo je
nebesko kao kvasac koji Zena uze i
pomijesa s tri mjere brasna dok sve
ne uskisne“ (Mt 13,33). U Nazaretu u
1. stoljecu nije bilo pekara; domacice
su se obi¢no brinule o cijelom
procesu pecenja kruha, od mljevenja
Zita do mijesenja brasna, mijeSanja s
kvascem i konaCnog pecenja tijesta.
To je Cinila Gospa, a oci djeteta Isusa
nisu nista propustile.[1]

Dvadeset stoljeca kasnije, s druge
strane Mediterana, djecCak istih
godina uZivao je u tom ritualu
tijekom ljetnih praznika: ,,Jos uvijek
mi je zadovoljstvo prisjecati se cijele
ceremonije. Postojao je pravi ritual u
dobroj pripremi kvasca: mala gruda
dizanog tijesta, saCuvana od
prethodne ture, dodana je u vodu i
prosijano brasno; zatim se mijesala,
mijesila i pokrivala krpom te,
zaSticena na taj nacin, ostavljena je



da odstoji dok se ne digne koliko je
mogla. Zatim se rezala na porcije i
stavljala u pecnicu, i na kraju je
izaSao prekrasan, spuzvast kruh.
Buduci da je kvasac bio pravilno
sacuvan i pripremljen, dopustio je da
se rasprsi — da nestane — usred te
mase, tog mnostva, dajuci joj
kvalitetu i dobrotu.“[2]

Poput kvasca

Kraljevstvo Bozje je poput kvasca.
Vrlo malo kvasca potrebno je da
preobrazi tijesto; dovoljna je ta mala
koli¢ina da bude istinski Ziva,
zivahna i dobro izmijeSana, do te
mjere da postane nerazluciva od
ostatka.[3] Tako pocinje diskretan,
naizgled njeZan, a opet nezaustavljiv
proces: fermentacija koja omogucuje
proizvodnju kruha. ,NaSa srca
trebaju biti ispunjena radoSc¢u kada
pomislimo da smo upravo ovo:
kvasac koji preobrazava tijesto (...)
da bi dosegao sva srca, obavljajuci u



svima njima veliko djelo pretvaranja
u zdrav kruh, da to bude mir - radost
1 mir - svih obitelji, svih naroda:
iustitia, et pax, et gaudium in Spiritu
Sancto, pravda, mir i radost u Duhu
Svetome.“[4]

Tijekom godina, sveti Josemaria se
Cesto pozivao na ovu Isusovu
parabolu,[5] jer je u njoj vidio vrlo
rjecitu sliku za opis apostolskog
dinamizma Opusa Dei: krScani
savrSeno izmijeSani s masom svijeta,
pozvani da ga oZive, poput kvasca,
iznutra.[6] U tom smislu, iako se
sekularizirani svijet ponekad moze
Ciniti neprijateljskim okruZenjem, on
je zapravo prirodni medij za karizmu
Opusa Dei. I obrnuto: Djelo, kao jos
jedan akter u velikoj obitelji Crkve,
posebno odgovara na potrebu
utjelovljenja krscanske poruke u
svim sferama Zivota u
sekulariziranom svijetu.



Sveti Josemaria je rano shvatio da
Djelo nije doslo rijeSiti neki slucajni
problem drustva ili Crkve,[7] jer Ce
svijetu uvijek trebati boZanski dah da
ga obnovi iz same srZi. Istovremeno,
ovaj dar Duha Svetoga Crkvi ne
dolazi sluCajno u vrijeme prijelaza iz
krs¢anskog drustva u svijet
apostolskog poslanja. U eri u kojoj
krséanstvo viSe nije u sredistu
kulturnog i institucionalnog zZivota,
najjasniji i najvjerodostojniji glas koji
moZemo ponuditi jest glas naSih
konkretnih Zivota, proZivljenih s
Kristom, uz druge. To je vrijeme za
autenti¢ne razgovore, pristupacna
lica i otvorena srca. To je vrijeme za
apostolat koji zahtijeva Isusovu
prisutnost, preko njegovih ucenika, u
svakom kutku svijeta.

Svjedoci pred uciteljima

Suvremeni Covjek, napisao je sveti
Pavao VI, ,radije sluSa svjedoke nego
ucitelje, a ako slusa ucitelje, to je zato



Sto su oni svjedoci.“[8] To je apostolat
koji proizlazi iz na¢ina na koji
Zivimo, viSe nego iz onoga $to znamo.
Klju¢na stvar, prije briljantnih
odgovora ili argumenata, jest Zivot u
kojem Zivi Krist i vrijednost —ili bolje
receno, jednostavnost — pustanja da
on zasja. Sveti Josemaria to je
jednom ovako opisao: ,,U stvarnosti,
dovoljno je pustiti druge da vam se
priblize“,[9] da nosimo Kristovu
vatru u svojim srcima i hodamo s
drugima - etimoloSko podrijetlo
rijeCi converse — putem Zivota.

U srcima mnogih ljudi postoji
skrivena glad: glad za smislom,
ljepotom i istinom, koja se Cesto ne
izrazava religioznim terminima.
Osjeca se, radije, u umoru dana,
sumnjama, tjeskobama i slabostima.
Tu moZemo njezno uskociti, ne kao
ucitelji, ve¢ kao suputnici. S
poniznos$cu, koja je ,hod u istini“,[10]
rec¢i ¢éemo im Sto nas odrZava, Sto
nam daje mir, gdje pronalazimo



snagu, Sto nam daje nadu. Podijelit
¢emo svoj unutarnji Zivot, svoju
potragu, svoje intimno prijateljstvo s
Gospodinom, pokazujuc¢i i — mozda,
prije svega — svoju ranjivost, jer se tu
milost moZe jasnije vidjeti.

»AKo se tako ponasamo, dajemo
onima oko sebe primjer
jednostavnog i normalnog zivota koji
je dosljedan, iako ima sva
ograniCenja i nedostatke koji su
sastavni dio ljudskog stanja. A kada
vide da Zivimo isti Zivot kao i oni,
pitat Ce nas: Zasto ste tako sretni?
Kako uspijevate prevladati sebicnost
i traZzenje udobnosti? Tko vas je
naucio razumjeti druge, dobro Zivjeti
i posvetiti se sluZenju drugima? Tada
im moramo otkriti boZansku tajnu
krS¢anskog postojanja. Moramo im
govoriti o Bogu, Kristu, Duhu Svetom,
Mariji. DoSlo je vrijeme da svojim
siromasnim rijeima prenesemo
dubinu Bozje ljubavi koju je milost
izlila u nase dusSe.“[11]



Od srca do srca

Sveti Josemaria je prijateljstvo
smatrao najboljim putem kojim
apostol mozZe i¢i; shvatio je snagu
meduljudskih odnosa koji se stvaraju
jedan po jedan. Apostolat
sprijateljstva i povjerenja“[12]
ukljucuje Zelju za dobrom drugoga,
Zelju za dobrom koje jest drugi;
izgradnju autenti¢nih odnosa, govor
iz srca. ,Kada ti govorim o
“apostolatu prijateljstva”,
podrazumijevam pritom “osobno”
prijateljstvo, spremno na odricanje i
iskreno: prisno, od srca k srcu.“[13]

Godine 2019., Otac nam je napisao
dugo pismo kako bi nas podsjetio da
prijateljstvo nije samo jedan od
mnogih aspekata apostolata obi¢nog
krS¢anina: ono je u srzi njihove
misije. Prijateljstvo nije nesto Sto
gradimo ili ¢inimo; ono jednostavno
jest. Ja sam prijatelj, moje ruke su
otvorene, a moje lice okrenuto



prema susretu. ,Kada je prijateljstvo
takvo, odano i iskreno, ne postoji
nacin da se instrumentalizira. Svaki
prijatelj jednostavno Zeli prenijeti
drugome dobro koje doZivljava u
vlastitom Zivotu. Obi¢no ¢emo to
uciniti, a da toga nismo ni svjesni,
kroz svoj primjer, svoju radost i Zelju
za sluZzenjem koja se izrazava na
tisuc¢u malih nacina. Ipak, 'vaznost
svjedoCanstva ne znaci da nase rijeci
nisu potrebne. Zasto ne bismo trebali
govoriti o Isusu, zasto ne bismo
trebali rec¢i drugima da nam On daje
snagu u Zivotu, da uzivamo u
razgovoru s Njim, da imamo koristi
od meditacije o njegovim rije¢ima?’ I
tada, prirodno, prijateljstvo zavrSava
u osobnim povjeravanjima, punim
osjetljivog postovanja prema slobodi,
kao nuzan rezultat istinskog
karaktera tog prijateljstva.“[14]

Ovaj apostolski stil ne stvara puno
buke. Opcenito prolazi nezapazeno u
novinama, kongresima i pastoralnim



planovima. Ali njegova diskrecija
nema nikakve veze s tajnoSc¢u: ona
proizlazi iz dublje stvarnosti,
nepobitne istine da se bitan dio
istinske povijesti kuje u
svakodnevnom Zivotu. Jedan od
velikih autora 19. stoljeca intuitivno
je to naslutio: ,Rastuca dobrobit
svijeta djelomic¢no ovisi o
nepovijesnim djelima; i to Sto stvari
nisu tako loSe s tobom i sa mnom kao
Sto su mogle biti, dijelom je
zahvaljujuci broju onih koji su vjerno
Zivjeli skriveni Zivot i pocivali u
neposjecenim grobovima.“[15]

Ovaj apostolski stil, koji Crkvi sve
viSe treba, mijenja svijet iznutra.
Krece se polako, da, ali dopire do
najdubljih mjesta. DoticCe srce. A srce
koje je dotaknula milost moze
posustati ili zalutati, ali je obiljeZeno
vatrom. Tako se obi¢no radaju pravi
krscani: kroz dijeljenje od srca do
srca. Cor ad cor loquitur, srce govori
srcu, kako je glasio kardinalni moto



svetog Johna Henryja Newmana.
Crkva je rodena s nekolicinom
muskaraca i Zena preobrazenih
susretom s Isusom. Cesto se i danas
ponovno rada na isti nacin, kroz
jednostavne razgovore medu
prijateljima, iskrene rijeci i
autentic¢ne geste koje upucuju na
Zivu Prisutnost.

Ovaj spori, ali snazan tok Zivota od
jedne osobe do druge morat Ce
prilagoditi svoj tok svakoj okolnosti.
Bas kao i u svakom dobu kroz
povijest, imamo uzbudljiv zadatak
traZzenja nacina ,prenosenja
krs¢anske poruke svim duSama u
skladu s vremenom, prilagodavajuci
je jeziku ljudi i razumjevajudi njihov
mentalitet.“[16] Poruka Ce se gotovo
uvijek prenositi osobno, bez ikakvih
velikih gesti ili demonstracija.
»,Vjeruj mi, apostolat, vjerska pouka
trebaju obi¢no biti kapilarni: jedan
po jedan. Svaki vjernik sa svojim
neposrednim prijateljem. Nas, sinove



BoZje, zanimaju sve duse, jer nas
zanima svaka pojedina dusa.“[17]

Prvi krS$cani ,,nisu imali specifiCne
drusStvene ili ljudske programe koje
bi provodili na temelju svog
nadnaravnog poziva. Ali bili su
proZeti duhom, na¢inom gledanja na
Zivot i svijet, koji nije mogao ne imati
posljedice u drustvu u kojem su
Zivjeli.“[18] U konacnici, misija koju
nam Gospodin povjerava jest biti
svjedoci, a ne samo ucitelji; dovesti
druge u kontakt s Nekim Zivim, viSe
od niza u€enja i moralnih nacela;
pokazati da je Krist stvaran i da moze
Zivjeti u nasSim Zivotima, odnosima i
slabostima. Taj kontakt sa Zivim,
uskrslim Kristom navest Ce obje
strane da se pitaju, kao Sto su to
ucinile ujutro na Pedesetnicu: ,Sto
nam je ¢initi?“ (Djela 2,37) Sto
trebam promijeniti u svom Zivotu?
Gdje mogu viSe nauciti o Bogu? Kako
ga mogu bolje upoznati? I tada ce biti



vrijeme da govorim, poucavam i
vodim.

Sveti John Henry Newman, koji je na
rubu da bude proglasen crkvenim
nauciteljem dok piSem ove retke,
obratio se Gospodinu ovako: ,,Ostani
sa mnom i tada ¢u poceti sjati kao Sto
Ti sjas; dakle sjati kao svjetlo
drugima. Svjetlo, o Isuse, bit Ce sve
od Tebe; niSta od toga nece biti moje.
To ¢e$ Ti sjati drugima kroz mene.
Dopusti mi da Te tako hvalim onako
kako Ti najvisSe voliS, sjajuc¢i na one
oko sebe. Dopusti mi da Te
propovijedam bez propovijedanja, ne
rije¢ima, vec¢ svojim primjerom,
privlacnom snagom suosjecajnog
utjecaja onoga Sto ¢inim, o¢itom
puninom ljubavi koju moje srce gaji
prema Tebi.“[19]

Zapanjujuce je da netko tko je toliko
pisao i propovijedao o vjeri moli na
ovaj nacin. MozZemo, dakle, razumjeti
da se ne radi o Sutnji: Gospodin Zeli



da budemo spremni dati razlog za
svoju nadu (usp. 1 Pt 3,15); ali naSe
rijeCi, kao i naSa djela, bit ce plodne
samo ako nasa srca gore Kristovom
vatrom (usp. Lk 24,32). Oni koji su
apostoli na ovaj na¢in mozda nece
odmah vidjeti plodove i mozda
nikada nece vidjeti spektakularne
rezultate. Ali nije ni nasa Majka
Marija i sveti Ivan podno Kkriza, ni
sveti Pavao u zatvoru, ni mnogi
krséani kroz povijest. Ipak, oni su
istinski preobrazili svijet. Crkva se ne
rada ponovno kroz masovne pokrete,
vec kroz tiho i strpljivo djelovanje
kvasca, kroz prenoSenje Zivota koji
nosimo u sebi. To je velika
odgovornost koju Bog stavlja u nase
ruke. Crkva, 1 ovaj dio Crkve koji je
Djelo, jest svatko od nas. Zato je sveti
Josemaria pitao rane Clanove: ,,Ako
umrem, hocete li nastaviti s
Djelom?“[20]




[1] Usp. F.M. William, Zivot Marije,
Isusove Isusove, Herder, Barcelona
1982., str. 151.

[2] Sv. Josemarija, Pismo 1, br. 5.

[3] ,,[D]a bi nesSto bilo kvasac,
potreban je jedan uvjet: da ostane
nezapazeno. Kvasac ne proizvodi
nikakav uc¢inak ako nije zakopan u
tijesto, ako nije pomijeSan da postane
jedno s njim“ (Pismo 1, br. 5). ,Samo
nas jedna stvar moze istaknuti: da se
ne istiCemo. Stoga, za neke ljude koji
Zele privuci pozornost ili uciniti
smijesSne stvari, mi smo ¢udni jer
nismo ¢udni® (Ibidem, br. 8).

[4] Ibidem, br. 5.

[S] Usp. na primjer Prijatelji Bozji, br.
257; Pismo 29, br. 7-8; Kovacnica, br.
973.

[6] Sveti Josemaria, U dijalogu s
Gospodinom, br. 12.



[7] Sveti Josemaria, Upute, 19-
I11-1934, br. 6, 8, 14.

[8] Sveti Pavao VI., Evangelii
nuntiandi, br. 41.

[9] Sveti Josemaria, rijeci sa skupa
oko 1958., kako je zabiljeZeno u P.
Rodriguez “Omnia traham ad
meipsum: Znacenje Iv 12:32 u
duhovnom iskustvu mons. Escriva de
Balaguer,” Romana 13 (1991/2), str.
349.

[10] Sv. Terezija Avilska, Unutarnji
dvorac 6, 10.

[11] Sv. Josemarija, Susret s Kristom,
br. 148.

[12] Ovako je sveti Josemaria nazivao
apostolat u kontekstu prijateljstva
koje olakSava medusobno otvaranje
srca. Vidi L. Flamarique,
»Prijateljstvo®, u Diccionario de San



Josemaria Escriva de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013. (unos
dostupan na opusdei.org).

[13] Sveti Josemaria, Brazda, br. 191.

[14] F. Ocariz, Pastirsko pismo, 1. 11.
2019., br. 18. Usp. Papa Franjo,
Christus vivit, br. 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (sv. II),
Harper & Brothers, New York 1873,
str. 452.

[16] Sveti Josemaria, Pismo 6, br. 30.
[17] Sveti Josemaria, Brazda, br. 943.
[18] Sveti Josemaria, Pismo 29, br. 22.

[19] Sv. John Henry Newman,
Meditacije i poboznosti, Longmans
Green & Co, New York/London 1907.,
str. 365.

[20] S. Bernal, monsinjor Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre
la vida del Fundador del Opus Dei,



Madrid, Rialp 1980., 6. izdanje, str.
356.

Lorenzo De Vittori

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/od-srca-srcu-
evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/
(15.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/od-srca-srcu-evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/od-srca-srcu-evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/od-srca-srcu-evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/

	Od srca do srca: evangelizacija u vrijeme promjena (II)

