
opusdei.org

Od srca do srca:
evangelizacija u
vrijeme promjena
(II)

To je poslanje koje nam
Gospodin povjerava: pomoći
drugima da dođu u kontakt s
nekim tko je živ; dopustiti da
naš svakodnevni život pokaže
da je Krist stvaran i da On
zaista može prebivati u našoj
povijesti, našim odnosima, pa
čak i našim slabostima.

20.11.2025.



Jedna od Isusovih najkraćih
prispodoba ima svu živopisnost
sjećanja iz djetinjstva: „Kraljevstvo je
nebesko kao kvasac koji žena uze i
pomiješa s tri mjere brašna dok sve
ne uskisne“ (Mt 13,33). U Nazaretu u
1. stoljeću nije bilo pekara; domaćice
su se obično brinule o cijelom
procesu pečenja kruha, od mljevenja
žita do mijesenja brašna, miješanja s
kvascem i konačnog pečenja tijesta.
To je činila Gospa, a oči djeteta Isusa
nisu ništa propustile.[1]

Dvadeset stoljeća kasnije, s druge
strane Mediterana, dječak istih
godina uživao je u tom ritualu
tijekom ljetnih praznika: „Još uvijek
mi je zadovoljstvo prisjećati se cijele
ceremonije. Postojao je pravi ritual u
dobroj pripremi kvasca: mala gruda
dizanog tijesta, sačuvana od
prethodne ture, dodana je u vodu i
prosijano brašno; zatim se miješala,
mijesila i pokrivala krpom te,
zaštićena na taj način, ostavljena je



da odstoji dok se ne digne koliko je
mogla. Zatim se rezala na porcije i
stavljala u pećnicu, i na kraju je
izašao prekrasan, spužvast kruh.
Budući da je kvasac bio pravilno
sačuvan i pripremljen, dopustio je da
se rasprši – da nestane – usred te
mase, tog mnoštva, dajući joj
kvalitetu i dobrotu.“[2]

Poput kvasca

Kraljevstvo Božje je poput kvasca.
Vrlo malo kvasca potrebno je da
preobrazi tijesto; dovoljna je ta mala
količina da bude istinski živa,
živahna i dobro izmiješana, do te
mjere da postane nerazlučiva od
ostatka.[3] Tako počinje diskretan,
naizgled nježan, a opet nezaustavljiv
proces: fermentacija koja omogućuje
proizvodnju kruha. „Naša srca
trebaju biti ispunjena radošću kada
pomislimo da smo upravo ovo:
kvasac koji preobražava tijesto (...)
da bi dosegao sva srca, obavljajući u



svima njima veliko djelo pretvaranja
u zdrav kruh, da to bude mir – radost
i mir – svih obitelji, svih naroda: 
iustitia, et pax, et gaudium in Spiritu
Sancto, pravda, mir i radost u Duhu
Svetome.“[4]

Tijekom godina, sveti Josemaría se
često pozivao na ovu Isusovu
parabolu,[5] jer je u njoj vidio vrlo
rječitu sliku za opis apostolskog
dinamizma Opusa Dei: kršćani
savršeno izmiješani s masom svijeta,
pozvani da ga ožive, poput kvasca,
iznutra.[6] U tom smislu, iako se
sekularizirani svijet ponekad može
činiti neprijateljskim okruženjem, on
je zapravo prirodni medij za karizmu
Opusa Dei. I obrnuto: Djelo, kao još
jedan akter u velikoj obitelji Crkve,
posebno odgovara na potrebu
utjelovljenja kršćanske poruke u
svim sferama života u
sekulariziranom svijetu.



Sveti Josemaría je rano shvatio da
Djelo nije došlo riješiti neki slučajni
problem društva ili Crkve,[7] jer će
svijetu uvijek trebati božanski dah da
ga obnovi iz same srži. Istovremeno,
ovaj dar Duha Svetoga Crkvi ne
dolazi slučajno u vrijeme prijelaza iz
kršćanskog društva u svijet
apostolskog poslanja. U eri u kojoj
kršćanstvo više nije u središtu
kulturnog i institucionalnog života,
najjasniji i najvjerodostojniji glas koji
možemo ponuditi jest glas naših
konkretnih života, proživljenih s
Kristom, uz druge. To je vrijeme za
autentične razgovore, pristupačna
lica i otvorena srca. To je vrijeme za
apostolat koji zahtijeva Isusovu
prisutnost, preko njegovih učenika, u
svakom kutku svijeta.

Svjedoci pred učiteljima

Suvremeni čovjek, napisao je sveti
Pavao VI., „radije sluša svjedoke nego
učitelje, a ako sluša učitelje, to je zato



što su oni svjedoci.“[8] To je apostolat
koji proizlazi iz načina na koji
živimo, više nego iz onoga što znamo.
Ključna stvar, prije briljantnih
odgovora ili argumenata, jest život u
kojem živi Krist i vrijednost – ili bolje
rečeno, jednostavnost – puštanja da
on zasja. Sveti Josemaría to je
jednom ovako opisao: „U stvarnosti,
dovoljno je pustiti druge da vam se
približe“,[9] da nosimo Kristovu
vatru u svojim srcima i hodamo s
drugima – etimološko podrijetlo
riječi converse – putem života.

U srcima mnogih ljudi postoji
skrivena glad: glad za smislom,
ljepotom i istinom, koja se često ne
izražava religioznim terminima.
Osjeća se, radije, u umoru dana,
sumnjama, tjeskobama i slabostima.
Tu možemo nježno uskočiti, ne kao
učitelji, već kao suputnici. S
poniznošću, koja je „hod u istini“,[10]
reći ćemo im što nas održava, što
nam daje mir, gdje pronalazimo



snagu, što nam daje nadu. Podijelit
ćemo svoj unutarnji život, svoju
potragu, svoje intimno prijateljstvo s
Gospodinom, pokazujući i – možda,
prije svega – svoju ranjivost, jer se tu
milost može jasnije vidjeti.

„Ako se tako ponašamo, dajemo
onima oko sebe primjer
jednostavnog i normalnog života koji
je dosljedan, iako ima sva
ograničenja i nedostatke koji su
sastavni dio ljudskog stanja. A kada
vide da živimo isti život kao i oni,
pitat će nas: Zašto ste tako sretni?
Kako uspijevate prevladati sebičnost
i traženje udobnosti? Tko vas je
naučio razumjeti druge, dobro živjeti
i posvetiti se služenju drugima? Tada
im moramo otkriti božansku tajnu
kršćanskog postojanja. Moramo im
govoriti o Bogu, Kristu, Duhu Svetom,
Mariji. Došlo je vrijeme da svojim
siromašnim riječima prenesemo
dubinu Božje ljubavi koju je milost
izlila u naše duše.“[11]



Od srca do srca

Sveti Josemaría je prijateljstvo
smatrao najboljim putem kojim
apostol može ići; shvatio je snagu
međuljudskih odnosa koji se stvaraju
jedan po jedan. Apostolat
„prijateljstva i povjerenja“[12]
uključuje želju za dobrom drugoga,
želju za dobrom koje jest drugi;
izgradnju autentičnih odnosa, govor
iz srca. „Kada ti govorim o
“apostolatu prijateljstva”,
podrazumijevam pritom “osobno”
prijateljstvo, spremno na odricanje i
iskreno: prisno, od srca k srcu.“[13]

Godine 2019., Otac nam je napisao
dugo pismo kako bi nas podsjetio da
prijateljstvo nije samo jedan od
mnogih aspekata apostolata običnog
kršćanina: ono je u srži njihove
misije. Prijateljstvo nije nešto što
gradimo ili činimo; ono jednostavno
jest. Ja sam prijatelj, moje ruke su
otvorene, a moje lice okrenuto



prema susretu. „Kada je prijateljstvo
takvo, odano i iskreno, ne postoji
način da se instrumentalizira. Svaki
prijatelj jednostavno želi prenijeti
drugome dobro koje doživljava u
vlastitom životu. Obično ćemo to
učiniti, a da toga nismo ni svjesni,
kroz svoj primjer, svoju radost i želju
za služenjem koja se izražava na
tisuću malih načina. Ipak, 'važnost
svjedočanstva ne znači da naše riječi
nisu potrebne. Zašto ne bismo trebali
govoriti o Isusu, zašto ne bismo
trebali reći drugima da nam On daje
snagu u životu, da uživamo u
razgovoru s Njim, da imamo koristi
od meditacije o njegovim riječima?' I
tada, prirodno, prijateljstvo završava
u osobnim povjeravanjima, punim
osjetljivog poštovanja prema slobodi,
kao nužan rezultat istinskog
karaktera tog prijateljstva.“[14]

Ovaj apostolski stil ne stvara puno
buke. Općenito prolazi nezapaženo u
novinama, kongresima i pastoralnim



planovima. Ali njegova diskrecija
nema nikakve veze s tajnošću: ona
proizlazi iz dublje stvarnosti,
nepobitne istine da se bitan dio
istinske povijesti kuje u
svakodnevnom životu. Jedan od
velikih autora 19. stoljeća intuitivno
je to naslutio: „Rastuća dobrobit
svijeta djelomično ovisi o
nepovijesnim djelima; i to što stvari
nisu tako loše s tobom i sa mnom kao
što su mogle biti, dijelom je
zahvaljujući broju onih koji su vjerno
živjeli skriveni život i počivali u
neposjećenim grobovima.“[15]

Ovaj apostolski stil, koji Crkvi sve
više treba, mijenja svijet iznutra.
Kreće se polako, da, ali dopire do
najdubljih mjesta. Dotiče srce. A srce
koje je dotaknula milost može
posustati ili zalutati, ali je obilježeno
vatrom. Tako se obično rađaju pravi
kršćani: kroz dijeljenje od srca do
srca. Cor ad cor loquitur, srce govori
srcu, kako je glasio kardinalni moto



svetog Johna Henryja Newmana.
Crkva je rođena s nekolicinom
muškaraca i žena preobraženih
susretom s Isusom. Često se i danas
ponovno rađa na isti način, kroz
jednostavne razgovore među
prijateljima, iskrene riječi i
autentične geste koje upućuju na
živu Prisutnost.

Ovaj spori, ali snažan tok života od
jedne osobe do druge morat će
prilagoditi svoj tok svakoj okolnosti.
Baš kao i u svakom dobu kroz
povijest, imamo uzbudljiv zadatak
traženja načina „prenošenja
kršćanske poruke svim dušama u
skladu s vremenom, prilagođavajući
je jeziku ljudi i razumjevajući njihov
mentalitet.“[16] Poruka će se gotovo
uvijek prenositi osobno, bez ikakvih
velikih gesti ili demonstracija.
„Vjeruj mi, apostolat, vjerska pouka
trebaju obično biti kapilarni: jedan
po jedan. Svaki vjernik sa svojim
neposrednim prijateljem. Nas, sinove



Božje, zanimaju sve duše, jer nas
zanima svaka pojedina duša.“[17]

Prvi kršćani „nisu imali specifične
društvene ili ljudske programe koje
bi provodili na temelju svog
nadnaravnog poziva. Ali bili su
prožeti duhom, načinom gledanja na
život i svijet, koji nije mogao ne imati
posljedice u društvu u kojem su
živjeli.“[18] U konačnici, misija koju
nam Gospodin povjerava jest biti
svjedoci, a ne samo učitelji; dovesti
druge u kontakt s Nekim živim, više
od niza učenja i moralnih načela;
pokazati da je Krist stvaran i da može
živjeti u našim životima, odnosima i
slabostima. Taj kontakt sa živim,
uskrslim Kristom navest će obje
strane da se pitaju, kao što su to
učinile ujutro na Pedesetnicu: „Što
nam je činiti?“ (Djela 2,37) Što
trebam promijeniti u svom životu?
Gdje mogu više naučiti o Bogu? Kako
ga mogu bolje upoznati? I tada će biti



vrijeme da govorim, poučavam i
vodim.

Sveti John Henry Newman, koji je na
rubu da bude proglašen crkvenim
naučiteljem dok pišem ove retke,
obratio se Gospodinu ovako: „Ostani
sa mnom i tada ću početi sjati kao što
Ti sjaš; dakle sjati kao svjetlo
drugima. Svjetlo, o Isuse, bit će sve
od Tebe; ništa od toga neće biti moje.
To ćeš Ti sjati drugima kroz mene.
Dopusti mi da Te tako hvalim onako
kako Ti najviše voliš, sjajući na one
oko sebe. Dopusti mi da Te
propovijedam bez propovijedanja, ne
riječima, već svojim primjerom,
privlačnom snagom suosjećajnog
utjecaja onoga što činim, očitom
puninom ljubavi koju moje srce gaji
prema Tebi.“[19]

Zapanjujuće je da netko tko je toliko
pisao i propovijedao o vjeri moli na
ovaj način. Možemo, dakle, razumjeti
da se ne radi o šutnji: Gospodin želi



da budemo spremni dati razlog za
svoju nadu (usp. 1 Pt 3,15); ali naše
riječi, kao i naša djela, bit će plodne
samo ako naša srca gore Kristovom
vatrom (usp. Lk 24,32). Oni koji su
apostoli na ovaj način možda neće
odmah vidjeti plodove i možda
nikada neće vidjeti spektakularne
rezultate. Ali nije ni naša Majka
Marija i sveti Ivan podno križa, ni
sveti Pavao u zatvoru, ni mnogi
kršćani kroz povijest. Ipak, oni su
istinski preobrazili svijet. Crkva se ne
rađa ponovno kroz masovne pokrete,
već kroz tiho i strpljivo djelovanje
kvasca, kroz prenošenje života koji
nosimo u sebi. To je velika
odgovornost koju Bog stavlja u naše
ruke. Crkva, i ovaj dio Crkve koji je
Djelo, jest svatko od nas. Zato je sveti
Josemaría pitao rane članove: „Ako
umrem, hoćete li nastaviti s
Djelom?“[20]



[1] Usp. F.M. William, Život Marije,
Isusove Isusove, Herder, Barcelona
1982., str. 151.

[2] Sv. Josemarija, Pismo 1, br. 5.

[3] „[D]a bi nešto bilo kvasac,
potreban je jedan uvjet: da ostane
nezapaženo. Kvasac ne proizvodi
nikakav učinak ako nije zakopan u
tijesto, ako nije pomiješan da postane
jedno s njim“ (Pismo 1, br. 5). „Samo
nas jedna stvar može istaknuti: da se
ne ističemo. Stoga, za neke ljude koji
žele privući pozornost ili učiniti
smiješne stvari, mi smo čudni jer
nismo čudni“ (Ibidem, br. 8).

[4] Ibidem, br. 5.

[5] Usp. na primjer Prijatelji Božji, br.
257; Pismo 29, br. 7-8; Kovačnica, br.
973.

[6] Sveti Josemaría, U dijalogu s
Gospodinom, br. 12.



[7] Sveti Josemaría, Upute, 19-
III-1934, br. 6, 8, 14.

[8] Sveti Pavao VI., Evangelii
nuntiandi, br. 41.

[9] Sveti Josemaría, riječi sa skupa
oko 1958., kako je zabilježeno u P.
Rodríguez “Omnia traham ad
meipsum: Značenje Iv 12:32 u
duhovnom iskustvu mons. Escrivá de
Balaguer,” Romana 13 (1991/2), str.
349.

[10] Sv. Terezija Avilska, Unutarnji
dvorac 6, 10.

[11] Sv. Josemarija, Susret s Kristom,
br. 148.

[12] Ovako je sveti Josemaría nazivao
apostolat u kontekstu prijateljstva
koje olakšava međusobno otvaranje
srca. Vidi L. Flamaríque,
„Prijateljstvo“, u Diccionario de San



Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013. (unos
dostupan na opusdei.org).

[13] Sveti Josemaría, Brazda, br. 191.

[14] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 1. 11.
2019., br. 18. Usp. Papa Franjo,
Christus vivit, br. 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (sv. II),
Harper & Brothers, New York 1873.,
str. 452.

[16] Sveti Josemaría, Pismo 6, br. 30.

[17] Sveti Josemaría, Brazda, br. 943.

[18] Sveti Josemaría, Pismo 29, br. 22.

[19] Sv. John Henry Newman,
Meditacije i pobožnosti, Longmans
Green & Co, New York/London 1907.,
str. 365.

[20] S. Bernal, monsinjor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre
la vida del Fundador del Opus Dei,



Madrid, Rialp 1980., 6. izdanje, str.
356.

Lorenzo De Vittori

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/od-srca-srcu-
evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/

(15.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/od-srca-srcu-evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/od-srca-srcu-evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/od-srca-srcu-evangelizacija-u-vremenu-promjene-ii/

	Od srca do srca: evangelizacija u vrijeme promjena (II)

