
opusdei.org

Od Prelata: Povećati
srce

Razmatranja mons. Fernanda
Ocáriza, prelata Opusa Dei, o
kršćanskom socijalnom
djelovanju u svjetlu poruke sv.
Josemarije.

22.11.2022.

Na desetu godišnjicu Harambee-a,
biskup Javier Echevarría održao je
konferenciju na temu Kršćansko srce,
motor društvenog razvoja.[1] Budući
da ista inicijativa slavi dvadesetu
obljetnicu, a u okviru ovog dijaloga o
društvenim inovacijama, želio bih



nastaviti razmišljanja svog
prethodnika. U svjetlu socijalnog
nauka Crkve i poruke sv. Josemarije,
razmotriti ću socijalnu dimenziju
kršćanskog poziva.

Prije deset godina, don Javier
podsjetio nas je da dijalog između
Isusa i zakonoznanca izražava
neodvojivost ljubavi prema Bogu i
ljubavi prema drugima: „Kada ga je
zakonoznanac upitao koja je
zapovijed najveća u zakonu,
Gospodin se nije ograničio na
ukazivanje da je ljubav prema Bogu
prva i najveća zapovijed. Potrebu
ljubavi prema bližnjemu uvrstio je u
prvu zapovijed (usp. Mt 22, 35-39).”[2]

Važno je imati na umu relacijsku
dimenziju osobe. Benedikt XVI., u
svojoj enciklici Caritas in veritate,
potvrđuje da „kao duhovno biće,
ljudsko stvorenje definirano je kroz
međuljudske odnose. Što autentičnije
on ili ona živi te odnose, to više



sazrijeva njegov ili njezin osobni
identitet.” Ova stvarnost „zahtjeva 
dublje kritičko vrednovanje kategorije
odnosa” kako bi se „čovjekovo
transcendentno dostojanstvo [moglo]
ispravno razumjeti.”[3]

Svi vi ste, na mnogo različitih načina
i iz različitih perspektiva,
profesionalno posvećeni brizi i
dostojanstvu ljudi, posebice onih
najpotrebitijih. Premda su institucije
i strukture potrebne, iz iskustva
znate da su nam za postizanje
istinski cjelovitog razvoja potrebni
susreti s osobama kako bi se stvorili
konteksti i uvjeti unutar kojih se
može odvijati razvoj, kako bi se osobi
pružila mogućnost da se on ili ona
usavršava u svim svojim
dimenzijama. Kao učenici Isusa
Krista, pozvani smo novim imenom -
„kršćani” - brinuti se za ljude, brinuti
se za svijet.



Što vidimo u svijetu? Zajedno s
novim mogućnostima za ljudski
razvoj uslijed napretka u zdravstvu,
tehnologiji, komunikacijama i tolikim
inspirativnim primjerima, vidimo
nepravde i rane iz koji čovječanstvo
krvari. „U sadašnjem svijetu
siromaštvo ima mnogo različitih lica:
bolesnici i stariji koje se tretira
ravnodušno, osamljenost koju
osjećaju mnogi napušteni ljudi,
drama izbjeglica, oskudica u kojoj
živi dobar dio ljudi kao posljedica
čestih nepravdi koje vape u Nebo.”[4]

Kao što sam vam rekao u pismu iz
2017., „prema ničemu od toga ne
smijemo biti ravnodušni;” pozvani
smo vježbati „kreativnost u ljubavi
kako bi donijeli balzam Božje
nježnosti svoj našoj braći koja su u
potrebi.”[5]

Kada ljudska bića ignoriraju ili
zanemaruju svoje stanje djece Božje,
to utječe na sve njihove odnose: sa



samima sobom, s drugima i sa
stvorenim. Kao što je papa Franjo
rekao, „naša međuovisnost postaje
ovisnost jednih o drugima – gubimo
onaj sklad uzajamne ovisnosti u
solidarnosti.”[6]

Zajednički smo odgovorni za brigu o
svijetu, uspostavljanje odnosa
utemeljenih na milosrđu, pravdi i
poštovanju, posebno za
prevladavanje bolesti ravnodušnosti.
Sv. Ivan Pavao II. napisao je: „Da,
svaki čovjek je 'čuvar brata svog' jer
Bog nas povjerava jedne drugima.”[7]

Mnoštvo inicijativa koje predstavljate
započele su po nadahnuću sv.
Josemarije. I mnogi od vas, potaknuti
tim istim nadahnućem, radite u
organizacijama različitih tipova i
fokusa jer ste osjetili poticaj da
„učinite nešto”, a ne da mirno sjedite
prekriženih ruku.

U srcu je duha Opusa Dei pretvoriti
svakodnevne odnose u mjesto



susreta s Bogom i služenja drugima;
to je težnja zrelih ljudi, profesionalno
kompetentnih i osjetljivih za druge,
koji žele svijet učiniti pravednijim i
bratskijim mjestom. „Strastveno
ljubiti svijet” znači poznavati ga,
brinuti se za njega i služiti mu.

Sv. Josemaría sažeo je pristup
društvenim potrebama u pismu
objavljenom 1950-ih: „Kršćani ne
smiju biti individualisti koji
zaboravljaju na potrebe drugih. Niti
mogu živjeti sebično i okrenuti leđa
svijetu; oni su u biti društveni,
odgovorni članovi Kristova mističnog
tijela.”[8]

Ruku pod ruku s utemeljiteljem
Opusa Dei, u ovoj sesiji usredotočiti
ću se na četiri dimenzije: duhovnu,
profesionalnu, osobnu i kolektivnu.

Duhovna dimenzija

Može se činiti utopijski misliti da smo
sposobni učiniti nešto da ublažimo



patnju čovječanstva. Međutim,
znamo da je Isus taj koji nosi teret
ljudske boli. Rane u njegovom boku,
rukama i stopalima podsjetnici su na
rane svijeta. A Isus nam je rekao:
„Što god učiniste jednomu od ove
moje najmanje braće, meni
učiniste!”[9]

Put identifikacije s Kristom
preobražava ljudsko srce i otvara ga
milosrđu. Sjedinjenje s Gospodinom
u sakramentima i molitvi vodi nas da
otkrijemo bližnjega i njegove potrebe
te obraćamo manje pažnje na sebe.
Milosrđe mijenja naš pogled.
„Krstova ljubav nije samo osjećaj
blagonaklonosti prema bližnjemu,
ona nije samo neka filantropska ćud.
Ljubav koju Bog ulijeva u dušu
preoblikuje iznutra razum i volju,
ona prijateljstvu i radosti nad dobrim
djelima daje nadnaravnu osnovu.”[10]

Prije nekog vremena, u pismu sam
vas pozvao da zamolite Gospodina da



nam uveća srce, da nam da srce po
svome „kako bi u njega ušle sve
potrebe, boli i patnje ljudi našega
vremena, posebno onih
najslabijih.”[11] Pobožno srce, usred
svijeta, podržava i prati druge u
njihovim potrebama.

Identifikacija s Isusom otvara srce
potrebama drugih. U isto vrijeme,
kontakt s onima u potrebi vodi nas
do Isusa. Iz toga razloga, sv.
Josemarija je napisao: „'Siromašni
su,' govorio je onaj naš prijatelj,
'moja najbolja duhovna knjiga i
glavni motiv moje molitve. Sažale mi
se oni, sažali mi se Krist s njima. I, jer
mi se sažale, shvaćam da Ga volim i
da ih volim.'”[12]

Isus je bio sklon siromašnima i
patnicima, ali je i sam želio trpjeti
oskudicu i biti žrtva. U patnji
naziremo Isusa koji nam govori, kao
što nas papa Franjo podsjeća:
„Siromasi, koji žive u različitim



prilikama i na svim meridijanima,
evangeliziraju nas jer nam
omogućuju da na uvijek nov način
otkrivamo najizvornije crte Očeva
lica.”[13] Od vremena prve Crkve,
shvaćeno je da se evanđeoska poruka
temelji na brizi za siromašne te da je
prepoznatljiv znak kršćanskog
identiteta i element njegove
vjerodostojnosti.[14]

Profesionalna dimenzija

Želimo Krista smjestiti u srce svih
ljudski aktivnosti, posvećujući
profesionalni posao i svakodnevne
dužnosti kršćana. To se poslanje
provodi na ulici, u društvu, a
posebno radom. Sv. Josemaría
podsjeća nas da „vrijednost njihova
svakodnevnog rada, koji može biti
vrlo djelotvoran način ljubljenja i
služenja Bogu i drugima, bilo da je to
služenje blistavo ili ponizno s
ljudskog gledišta.” I poziva sve „raditi
na način koji osobno smatraju



prikladnim za uklanjanje
netolerancije i stvaranje pravednosti
u društvu.”[15]

Za one koji žele slijediti Krista, sav
posao je prilika za služenje drugima,
posebno onima najpotrebitijima.
Postoje profesije u kojima je taj
društveni učinak neposredniji ili
očitiji, kao u vašem slučaju, radeći u
organizacijama usmjerenim na
poboljšanje životnih uvjeta ljudi ili
skupina u nepovoljnom položaju. Ali
ova dimenzija služenja nije samo za
neke; ona mora biti prisutna u
svakom poštenom poslu.

Od vremena kada je sv. Josemaría
počeo širiti svoju poruku, znao je reći
da za posvećenje svijeta nije
potrebno mijenjati mjesto, zanimanje
ili okolinu. To je stvar mijenjanja
sebe, bez obzira na mjesto.

Milosrđe i pravednost spajaju se u
kršćanskom idealu rada. Daleko od
logike „uspjeha,” služenje drugima je



najbolji kriterij kršćaninove
učinkovitosti. Zadovoljavanje
zahtjeva pravednosti u
profesionalnom radu je uzvišen i
ambiciozan cilj; ispunjavanje
obaveza nije uvijek lako, a milosrđe
uvijek ide dalje, tražeći od svake
osobe velikodušno zalaganje za
druge.

U prispodobi o milosrdnom
Samarijancu, gostioničar ostaje u
pozadini; rečeno nam je samo da se
ponio profesionalno. Njegovo nas
ponašanje podsjeća da nam
obavljanje bilo kojeg profesionalnog
zadataka daje priliku služiti onima
koji su u potrebi.

Ponekad se može pojaviti napast da
se „sklonimo u posao,” u smislu da ne
otkrijemo preobražavajuću socijalnu
dimenziju rada, prilagođavajući se
lažnoj duhovnosti. Posvećeni rad
uvijek je poluga za preobrazbu
svijeta i uobičajeno sredstvo kojim se



donose promjene koje oplemenjuju
živote ljudi kako bi milosrđe i
pravednost mogle istinski prožeti sve
odnose. Tako obavljen posao moći će
pridonijeti pročišćavanju struktura
grijeha,[16] čineći ih strukturama
unutar kojih je doista moguć cjeloviti
ljudski razvoj.

Vjera nam pomaže da sačuvamo
povjerenje u budućnost. Kao što nas
je sv. Josemaría uvjeravao, „naš
apostolski rad pridonijeti će miru,
međusobnoj suradnji, pravdi,
izbjegavanju rata, izbjegavanju
izoliranosti, izbjegavanju nacionalne
i osobne sebičnosti. To će biti tako jer
će svi shvatiti da su dio velike ljudske
obitelji koja je Božjom voljom
usmjerena prema savršenstvu. Na taj
ćemo način pomoći ukloniti prečestu
tjeskobu i strah od budućnosti
obilježenom bratoubilačkom
srdžbom. Uz to, osnažiti ćemo u
dušama i u društvu mir i slogu:



toleranciju, razumijevanje,
međusobne odnose, ljubav.”[17]

Osobna dimenzija

Poruka Opusa Dei potiče nas da
težimo preobrazi svijeta kroz posao.
To također uključuje i suosjećanje,
koje je imao Samarijanac,[18] kao
zahtjev ljubavi koja zakon („ono što
se traži”) dovodi do njegove punine.
[19] Ljubav našu slobodu čini
voljnijom i spremnijom činiti dobro.

Sv. Josemaría, u pismu iz 1942.,
napisao je: „Svi društveni lijekovi za
pošasti patnje ili neimaštine – koji
danas omogućuju postizanje
humanitarnih rezultata o kojima se u
prošlima vremenima nije moglo ni
sanjati – nikada neće moći zamijeniti
učinkovitu nježnost, ljudsku i
nadnaravnu, neposredan i osoban
kontakt s našim bližnjim; sa
siromahom u susjedstvu, s
bolesnikom koji živi u bolovima u
golemoj bolnici [...].”[20]



Pred nama je prostrana panorama u
obitelji i društvu, a osoba širokog
srca nastojati će ozbiljno brinuti za
svoje stare roditelje, davati
milostinju, zanimati se za probleme
svojih bližnjih, moliti za prijatelja
shrvanog brigom, posjetiti bolesnog
rođaka u bolnici ili kod kuće, zastati i
porazgovarati s osobom koju
redovito viđa, a koja živi na ulici,
strpljivo saslušati, i tako dalje, i tako
dalje.

Obično se ne radi o dodavanju novih
zadataka pored onih koje već
obavljamo; to je više stvar pokušaja
očitovanja, iz vlastitog identiteta,
Kristove ljubavi prema drugima.
Pitanje milosrđa nije samo ono što
trebam učiniti, već prije svega, tko
sam ja za drugoga i tko je drugi za
mene.

U tom svakodnevnom njegovanju
solidarnosti, nalazimo se ujedinjeni
pred situacijama siromaštva i



nepravde, pa tako tuđe potrebe
postaju mjesto susreta između ljudi
dobre volje, kršćana ili nekršćana.

Taj dijalog s oskudicom i ranjivošću
sigurno će uroditi plodom u većoj
osjetljivosti i molitvenom životu koji
je blizak stvarnosti oko nas. Bit ćemo
spremni donositi odluke o većoj
osobnoj askezi, izbjegavati
konzumerizam, privlačnost
novitetima, luksuzu... i znat ćemo se
odreći nepotrebnih dobara koje
bismo si, u svojoj profesionalnoj
situaciji, mogli priuštiti. Tako ćemo
biti spremni za osobnu promjenu, za
otvaranje ušiju Duhu Svetomu i
slušanje onoga što nam on govori
kroz siromaštvo.

Kristov odnos s onima u potrebi je
jedan na jedan. Zasigurno, kolektivni
poslovi su nužni, ali milosrđe je
osobno jer je naš odnos s
Gospodinom osoban. U zrelom
kršćaninu, činiti djela milosrđa,



[21]osobno proživljeno, događa se
organski, popust stabla koje, kako
raste, daje više plodova i sjene. Iz te
perspektive, može se uočiti i
komplementarnost koja postoji
između različitih očitovanja osobnog
apostolata i velikodušnosti prema
potrebitima.

Sv. Josemaría opisao je društvenu
transcendenciju osobnog milosrđa
usred svijeta, pozivajući se na
primjer vjernika prve Crkve. „Tako
su činili prvi kršćani. Oni nisu imali,
zbog svog nadnaravnog poziva,
društvene ili ljudske programe za
dovršiti; ali su bili prožeti duhom,
takvim poimanjem života i svijeta
koje nije moglo a da ne ostavi
posljedice u društvu u kojem su
živjeli.”[22]

Kolektivna dimenzija

Ne želim prestati izražavati
zahvalnost za dobro koje činite kroz
inicijative nadahnute sv.



Josemarijom i za one od vas koji,
također nadahnuti njime, radite u
različitim organizacijama koje
izravno služe onima
najpotrebitijima. Mislim na tog
mladog svećenika koji se brine za
siromaše i bolesne u Madridu 1930-
ih. „Kamen koji je pao u jezero”[23]

prošao je dug put. Iako smo svjesni
svojih ograničenja, zahvaljujemo
Bogu i molimo ga za pomoć kako
bismo se poboljšali i nastavili.

Kolektivni poslovi održavaju
kršćansku socijalnu osjetljivost
živom te su građanski i javni izraz
milosrđa. Kao što kaže Kompendij
socijalnog nauka Crkve: „Pod mnogim
se aspektima pokazuje bližnji kojega
treba ljubiti 'u društvu'... Ljubiti ga
na socijalnom planu znači, već
prema prilikama, koristiti se
društvenim posredovanjem da bi mu
se poboljšao život ili da bi se uklonili
društveni čimbenici koji uzrokuju
njegovu bijedu. Čin ljubavi bez



sumnje je djelo milosrđa kojim se
ovdje i sada odgovara na stvarnu i
hitnu potrebu bližnjega, ali je
jednako tako nužno djelo ljubavi
zauzimanje koje za cilj ima
organizirati i ustrojiti društvo tako
da se bližnji ne zatekne u bijedi,
nadasve kada ona postaje stanje u
kojemu se koprca beskrajan broj
osoba pa čak i cijelih naroda; stanje
koje danas poprima razmjere
pravoga i istinskoga svjetskoga
socijalnog pitanja.”[24]

Sv. Josemaría podsjeća da „Opus Dei
mora biti prisutan gdje god je
siromaštvo, gdje god je
nezaposlenost, gdje god je tuga, gdje
god je bol kako bi bol bila nošena s
vedrinom, kako bi siromaštvo moglo
nestati, kako bi nezaposlenost bila
prevladana – jer mi oblikujemo ljude
na način koji im pomaže da zadrže
posao – i kako bi se Krist smjestio u
život svake osobe, u mjeri koju ona
želi, jer smo mi prijatelji slobode.”[25]



Uz ograničenja svojstvena ljudskim
institucijama, kolektivne stvarnosti
koje promiču vjernici Opusa Dei
također pokušavaju utjeloviti i
izraziti duh služenja u društvenoj
sferi.

U vašoj aktivnosti, sve dimenzije koje
smo razmotrili dolaze zajedno:
duhovni temelj, profesionalni rad i
briga za potrebite u skupini
(socijalno milosrđe) u kojoj se
potvrđuje dostojanstvo svake osobe
(osobno milosrđe). Tako sjedinjuje
potrebnu stručnu kompetenciju u
području koje zahtjeva sve veću
specijalizaciju, s kršćanskim duhom
izraženim u djelima milosrđa. Moglo
bi se reći da vi koji promičete ili
surađujete u ovim poslovima težite
biti Samarijanci i gostioničari u isto
vrijeme.

S druge strane, svaki kolektivan
posao, ne samo onaj koji se izravno
percipira kao „socijalni,” može imati



izričitu socijalnu dimenziju u brizi za
okoliš, ciljevima vezanima za
služenje drugima, načinu odnošenja
prema siromašnima, namjeri
pomirenja svijeta s Bogom... Svaki
kršćanski nadahnut kolektivni posao
(škola, fakultet, sveučilište, poslovna
škola, bolnica, studentski dom, itd.),
čak i ako se njegova neposredna
misija ne sastoji u brizi za potrebite,
mora u svoj ethos integrirati ovu
središnju značajku kršćanstva, a to je
socijalno milosrđe.

U tom smislu, logično je da se svaki
kolektivni posao često preispita o
praktičnim i opipljivim izrazima svog
društvenog doprinosa i služenju
najpotrebitijima. Taj je doprinos
prirodan učinak same aktivnosti, a
ne puki dodatak. Vrijedi zapitati se:
„Otkako ova inicijativa postoji, koje je
društvene potrebe nastojala
zadovoljiti? Kako je to poboljšalo
okolinu?” Gospodin traži od nas da,
koristeći se maštom milosrđa,



razmišljamo o ovom aspektu svakog
nastojanja.

Stota obljetnica Opusa Dei
(2028.-2030.) na pomolu

Nadolazeće godine nude posebnu
priliku da oživimo naše služenje
potrebitima na osoban ili kolektivan
način, uz veću svijest o njezinoj
važnosti u poruci sv. Josemarije. U
tom smislu, posebno su vrijedne
ideje i prijedlozi koji dolaze od vas
koji ste izravno posvećeni tom
području.

Uz teme koje ćete predložiti,
predlažem dva moguća pravca
promišljanja.

Raditi s drugima. Sv. Josemaría uvijek
je poticao vjernike Djela da se otvore
poput lepeze, da rade s mnogim
drugim ljudima, uključujući i one
koji nisu katolici i nisu kršćani, u
projektima služenja. Globalizacija
znači da raspodjela resursa,



migracije, nedostatak pristupa
obrazovanju, ulančavanje
ekonomskih kriza, pandemija i drugi
izazovi pogađaju sve više ljudi. Željni
smo vidjeti međusobnu ovisnost
ljudske obitelji i svijet kao zajednički
dom. Institucije za razvoj svake vrste
sve su neophodnije, a ideja suradnje i
koordinacije znanja i truda dobiva
na snazi. U vrijeme kada je patnja, na
neki način, globalna, trebali bismo
više nego ikad osjećati da smo djeca
istoga Oca.

Istraživanje i proučavanje.Vaš posao
smješta vas u promatračnice iz kojih
možete nazreti buduće trendove. Ova
pozicija, zajedno s iskustvom u vašim
područjima razvoja u različitim
kulturama i zemljama, omogućuje
promišljanje o specifičnim
područjima istraživanja i
proučavanja. To može dovesti do
prijedloga za najbolju praksu,
programe osposobljavanja volontera,
savjetodavni rad, kongrese i sastanke



sa sličnim institucijama (bilo zbog
njihovih predmeta ili regionalnih
afiniteta), partnerstva s akademskim
centrima u cilju proučavanja
društvenih pitanja iz različitih
perspektiva, kombinirajući rad na
terenu s akademskim istraživanjem.
Ove mogućnosti podsjećaju na težnju
svetog Josemarije, koji je vidio
kršćane „in ipso ortu rerum
novarum,” u samom ishodištu
društvenih promjena.

Želio bih zaključiti snažnijim i
poticajnijim riječima svetog
Josemarije: „Čovjek ili društvo koje
ne reagira na nevolju i na nepravdu i
ne nastoji je ublažiti nije čovjek i nije
društvo po uzoru na ljubav Srca
Kristova. Čuvajući uvijek veliku
slobodu izgrađivanja i primjene
konkretnih rješenja, kršćani se
moraju međusobno uskladiti u
revnosti za služenje čovječanstvu,
inače njihovo kršćanstvo ne bi bilo
Riječ i Život Isusov, već prerušavanje



i prevara pred licem Božjim i pred
ljudima.”[26]

Neka ovo razmišljanje danas, u
pogledu na stotu obljetnicu Djela,
posluži da se produbi ovaj poziv
našega utemeljitelja i da se
konkretizira na duhovnoj i osobnoj
razini, u profesionalnom radu te u
svim društvenim i obrazovnim
inicijativama koje su, na ovaj ili onaj
način, nadahnute njegovom
porukom. Na ovom području, kao i
na ostalima, mogu se primijeniti
riječi sv. Josemarije: „Sve je učinjeno
i sve još treba učiniti.” On bi nas
sigurno potaknuo da nastavimo
sanjati.

[1]Javier Echevarría, konferencija
„Kršćansko srce, motor društvenog
razvoja,” listopad 2012., Papinsko
sveučilište Svetog Križa.

[2]Isto.



[3]Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29.06.2009., br. 53.

[4]Fernando Ocáriz, Pastoralno pismo,
14.02.2017., br. 31.

[5]Isto.

[6]Franjo,Opća audijencija, 02.09.2020.

[7]Sv. Ivan Pavao II., enciklika 
Evangelium vitae, 25.03.1995., br. 19.

[8]Sv. Josemaría, The Collected Letters
(vol. I), kritička edicija s bilješkama,
Scepter Publishers, London 2021.,
Letter n. 3, 37d, str. 173.

[9]Mt 25, 40.

[10]Sv. Josemaría Escrivá, Susret s
Kristom, „Kršćanin i poštovanje
osobe i njezine slobode,” br. 71.

[11]Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14.02.2017., br. 31.

[12]Sv. Josemaría, Brazda, br. 827.



[13]Franjo,Poruka za četvrti Svjetski
dan siromaha, 14. 11. 2021.

[14]Usp. Benedikt XVI., enciklika Deus
caritas est, 25.12.2005., br. 20.

[15]Sv. Josemaría, Razgovori s mons.
Escrivá de Balaguer, br. 56.

[16]Usp. Ivan Pavao II., enciklika 
Sollicitudo rei socialis, 30.12.1987.,
br. 36.

[17]Sv. Josemaría, Letters (vol. I),
Letter br. 3, 38a i 38b, pp. 173-174.

[18]Usp. Lk 10, 33.

[19]Usp. Rim 13, 8-10.

[20]Sv. Josemaría, Letter 24.10.1942.,
br. 44: AGP, series A.3, 91 – 7 – 2.

[21]Usp. Katekizam Katoličke Crkve, br.
2447.

[22]Sv. Josemaría, Pismo, 9.1.1959., br.
22.



[23]Sv. Josemaría, Put, br. 831.

[24]Kompendij socijalnog nauka Crkve,
br. 208.

[25]Sv. Josemaría, Una mirada hacia el
futuro desde el corazόn de Vallecas,
Madrid, 1998., str. 135 (riječi
izrečene 1.10.1967.).

[26]Sv. Josemaría, Susret s Kristom, br.
167.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/od-prelata-povecati-srce/

(26.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/od-prelata-povecati-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/od-prelata-povecati-srce/

	Od Prelata: Povećati srce

