opusdei.org

Nova Sredozemlja
(I): ,Isus je moj
dragi prijatelj“

Za svetog Josemariju Isus je
uvijek bio ,,veliki Prijatelj“, onaj
koji nas uistinu razumije jer je
savrSen Bog i savrSen Covjek.

4.08.2018.

Evandelja prikazuju Isusa u stalnom
doticaju s razlicitim Jjudima: s
bolesnima u trazenju lijeka, s
grjeSnicima u trazenju oprostenja, s
tek znatiZeljnicima i ¢ak sa
Spijunima. No najblizi Ucitelju su



njegovi prijatelji. Tako Isus naziva
svoje ucenike: moji prijatelji (Lk
12:4). Isusova molitva na Lazarovu
grobu izuzetno je dirljiva. Vidjevsi ga
kako place, Izraelci uzviknuse: Gle
kako ga je ljubio (Iv 15:15).

Iz ove ljubavi prema nama Isus nas
je ucio svojim prijateljima. Dar Duha
Svetoga stavlja nas u novu vezu s
Bogom. Primamo samog Duha Krista
postajuci tako djecom Boga Oca i
ulazeci u posebnu intimu s Isusom.
Po djelovanju Duha Svetoga
sjedinjeni smo u jedno s Isusom bez
rastakanja naSeg identiteta ili
gubitka osobnosti. Stoga je nase
poistovjecivanje s Kristom usko
povezano uz nase prijateljstvo s
Njim. Zivot milosti donosi nam Zivot
licem u lice s Bogom. Bolje Ga
upoznajemo u Njegovim tajnama i
moZemo se ponasati kao On. Ovo
duboko jedinstvo znanja i namjera
omogucava nama slabim
stvorenjima iskusiti Boga, kako je



sveti Augustin rekao, duboku o
nama. [1] moZemo traziti i Zeljeti iste
stvari. To je ono Sto pravo
prijateljstvo znaci; idem velle, idem
nolle, voljeti i odbacivati iste stvari.

,JOS jedno Sredozemlje®

Jos za mladosti, sveti Josemaria je
naucio da je Isus prijatelj i to vrlo
poseban prijatelj. Ovo rano iskustvo
naslo je izricaj u jednoj od toCaka
Puta: ,,TraZi$ drustvo prijatelja koji ti
svojim razgovorom i svojom
naklonosti, svojim vladanjem, ¢ine
podnosljivijim progonstvo ovoga
svijeta... iako prijatelji ponekad
izdaju. — To mi se ne Cini loSe. Ali...
kako to da svaki dan s ve¢im
zanosom ne traZi$ drustvo, razgovor
s Velikim Prijateljem, koji nikada ne
izdaje?“ [2]

Naucio je ovu istinu prije mnogo
godina. Njegovi Zivotopisci povezuju
je sa savjetima koje je primio tijekom
duhovnih usmjerenja na



seminarima. [3] Kako su godine
prolazile, produbljivao je svoje
otkrice prijateljstva s Kristom. Vazan
korak u ovom razvoju moglo je biti
vrijeme Zivota u kojem su mu oci bile
otvorene prema neizmjernoj
panorami boZanskog ocinstva. Za
vrijeme duhovne obnove u Segoviji
napisao je: ,Prvi dan. Bog je moj Otac
—ine napustam ovo razmatranje.
Isus je moj intimni prijatelj (joS jedna
Amerika) koji me voli boZanskom
ludos¢u svoga Srca. Isus... Moj Bog...
koji je i Covjek®. [4]

Svoj rastuci osjecaj prijateljstva s
Kristom opisao je kao ,,jos jedno
Sredozemlje®, jos jedno izvanredno
otkrice (prvo je bilo BoZje oc¢instvo).
Bilo je to nesto Sto je vec€ znao, ali ga
je sad vidio novim ocima. Ovo je
otkrice za svetog Josemariju bilo
veliki izvor utjehe. U ranim 1930-
tima suocio se s velikom zadacom
iznijeti ono Sto mu je Bog pokazao 2.
listopada 1928. godine. Covje€anstvu



je trebao predati poruku i donijeti
ostvarenje u Crkvi. No trebao je to
uciniti uz ,,potpuni nedostatak
materijalnih sredstava. Imao sam
samo 26 godina, milost Bozju i dobar
smisao za humor. No to je bilo
dovoljno.“[5] Obzor otvoren ovim
novim otkri¢em uvjerio ga je da nije
sam u ovoj misiji. Isus je bio uz njega,
njegov prijatelj, koji je savrSeno
razumio njegove brige i tjeskobe jer
je takoder ,bio i Covjek“.

Za svetog Josemariju Srce Isusovo
bilo je dvostruko otkrice. Bilo je to
otkrice ,neizmjernog milosrda
Gospodinova“, jer Srce Isusovo je
Srce Boga nacinjeno od tijela.” [6]
Ono mu je donijelo Isusovo
razumijevanje i njeZznost u
suoCavanju s naSim ograniCenjima,
poteskocama i padovima. U svojim
osobnim molitvama mogao je osjetiti
ono Sto je iznio u tocki Puta: ,, Isus je
tvoj prijatelj. — Prijatelj. - S tjelesnim
srcem, kao Sto je tvoje. — S oima



najljubaznijeg pogleda, koje placu za
Lazarom... I tebe voli toliko koliko i
Lazara.“ [7] Ova Ljubav, boZanska i
ljudska, beskrajna i pri ruci, bila je
¢vrsta podrska koja mu je
omogucavala nastaviti naprijed u
svim okolnostima. Stovise, dala je
realnost i novu nuznost njegovu
unutarnjem zivotu. [8]

Put otvoren svima

Sveti Josemaria ohrabrivao je ljude
koji su mu dolazili da slijede put
prijateljstva s Kristom. Objasnio im je
da biti u blizini U¢itelja ne zahtjeva
formalnosti ili sloZene metode.
Dovoljno je jednostavno razgovarati
s Njim kao sa svakim drugim
prijateljem. Naposlijetku, na taj
nacin su se prema njemu odnosili oni
koji su ga najvisSe voljeli, dok je Zivio
s njima. ,Jeste li vidjeli ljubav i
povjerenje s kojim su se Isusovi
prijatelji odnosili prema njemu? Na
potpuno prirodan nacin su Lazarove



sestre Kkrivile Isusa $to nije bio ondje.
»,Rekle smo ti! Da si samo bio ovdje!*
razgovarajte s njim u mirnom
povjerenju: ,Jesi li vidio s kolikom
njeznoScu, s koliko povjerenja su se
odnosili prema Kristu njegovi
prijatelji? Sa svom prirodnos¢u mu
Lazarove sestre prigovaraju
odsutnost: Bile smo ti rekle! Da si ti
bio ovdje!... Tiho Mu, tiho povjeri:
nauci me prema tebi se ophoditi s
ljubavlju i prijateljstvom Marte,
Marije, Lazara; kako su se ophodila
prva Dvanaestorica, premda te na
pocetku mozda i nisu nasljedovali iz
posve nadnaravnih pobuda.“ [9]

Mladi ljudi koji su dolazili svetom
Josemariji bili su vrlo impresionirani
prirodnoscu kojom je govorio naSem
Gospodinu, ohrabrivao ih je da i oni
Cine tako. Tijekom Zivota neumorno
je nastojao privuci ljude da slijede
ovaj put. Jedna od prvih osoba koja je
napisala komentar na ucenje svetog
Josemarie rekla je: ,,Da bi postigli ovo



prijateljstvo viija moram pristupiti
Isusu, upoznati ga i zavoljeti ga.“[10]
Prijateljstvo zahtjeva upoznati drugu
osobu i to je prvo Cemu upoznavanje
Isusa kao naSeg Prijatelja vodi. ,,Pisao
si mi: 'Moliti znaci govoriti s Bogom.
Ali o Cemu govoriti?' — O cemu? O
njemu, o sebi: o radostima, o
zalostima, uspjesima, neuspjesima,
plemenitim ambicijama, dnevnim
brigama... o slabostima! Govori mu o
svojoj zahvalnosti i prosnji, o Ljubavi
i zadovoljStini. U dvije rijeci:
spoznavati Njega 1 spoznavati sebe:
"postici intimnost'". [11]

Ove rijeci sadrZe teZznju svetog
Augustina Noverim Te, noverim me —
Gospodine daj da Te upoznam i da
upoznam sebe. [12] Jednako tako i
opis svete Terezije molitve kao
srazgovora izmedu prijatelja: Cestog
razgovora lice u lice s osobom za
koju znamo da nas voli.“ [13]
Ukratko, osobna veza s Isusom temelj
je nutarnjeg zZivota. I za one koji



traZe svetost usred svijeta, to znaci
uCenje nalaZenja Isusa u okolnostima
svakodnevnog Zivota, kao i stalnog
otvorenog razgovora s Njim.

Ovo nije nedostizan ideal. To je neSto
Sto su mnogi naucili Ciniti u svom
zivotu. U svakodnevnom radu, u
obiteljskom Zivotu, na ulicama grada,
na selu, na planinskim stazama i na
moru, svagdje moZemo prepoznati
Krista koji ¢ceka na nas kao Prijatelj
da nas prati. Sveti Josemaria Cesto je
naglasavao: ,Nikad se necu sloZziti s
miSljenjem onoga — makar ga
postujem — tko odvaja molitvu od
djelatna Zivota, kao da su nespojivi.
Mi, djeca BoZja, moramo biti
kontemplativni. Oni koji usred buke
mnosStva znaju pronaci mir dusi u
neprekidnu razgovoru s Gospodinom
i znaju Ga promatrati kako se gleda
Oca, kako se gleda Prijatelja, kojeg se
ludo voli.“ [14] Svako glediSte naSeg
Zivota ima mjesto u nasSim
molitvama, jednako kao iu



razgovoru medu prijateljima kad
razgovaraju o svemu i svacemu.

» Djela Apostolska govore nam da se
nakon Uskrsnuca na$ Gospodin
pridruzio svojim ucenicima i
razgovarali su in multis argumentis.
Razgovarali su o mnogim stvarima, o
svemu o Cemu su ga pitali, druZili su
se.“[15]

Usporedo s ovim neprekidnim
osobnim razgovorom Kkoji nas zivot
¢ini temom za dijalog s Bogom,
moZzemo takoder nastojati upoznati
ga bolje u svakom trenutku, trazeci
ga na raznim mjestima na kojima
izricito Zeli da boravimo. MoZemo
sada gledati na tri takva , mjesta“.

Iskazi prijatelja Gospodnjih

Nadahnuti Duhom Svetim,
evandelisti nam prikazuju najvaznije
dogadaje u Kristovom Zivotu. Sveti
Josemaria je bio zaljubljen u naSeg
Gospodina, tako je ,Biblija, posebice
Evandelja, bila u njegovoj ruci ne



samo knjiga ispunjena korisnim
naputcima, vec i mjesto susreta s
Kristom.“ [16]

Od samog su pocetka, oni koji su
pristupili Djelu, shvatili da je ovaj
mladi svecenik Zivio u bliskom
jedinstvu s Bogom, Sto su jasno
vidjeli u njegovim
propovijedima.“Kada se obracao
Bogu u SvetohraniStu ¢inio je to s
istom izravnoscu s kojom se obracao
nama tako da smo se osjecali kao da
smo tamo, s Gospodinovim
apostolima i u€enicima, kao jedni od
njih.“ [17] To je pristup Svetom
Pismu koji je uvijek preporucivao.

» MOj je savjet u svojim molitvama
sudjelujete u razlic¢itim scenama
Evandelja kao jedan viSe medu
prisutnima. U prvom redu, zamislite
scenu ili otajstvo koje ste odabrali
kako bi sabrali misli i razmatrali.
Nakon toga, koristite razum
koncentrirajuci se na specifican
aspekt Uciteljevog Zivota dok



razmatrate Njegovo milosrdno srce,
Njegovu poniznost, Njegovu Cistocu,
nacin na koji ispunja Ocevu volju.
Tada Mu recite Sto vam se dogada po
tim pitanjima, kako ste, $to vam se
dogada u dusSi. Budite pozorni buduci
vam moze nesto napomenuti i iskusit
Ce te savjete duboko u svojoj dusi
razlucCujuci stvari i osjecajuci
Njegove njeZzne ukore.“ [18]

Ovim nam je savjetom otvarao tajne
svoje duSe. Komentirajuci njegov
pristup Svetom pismu, blazeni
Alvaro je napisao: ,, Vrlo dobro
poznaje naSeg Gospodina, njegovu
Majku Mariju, svetog Josipa, prvih
dvanaest Apostola, Martu, Mariju i
Lazara, Josipa iz Arimateje i
Nikodema, uCenike iz Emausa i svete
Zene. Upoznao ih je kroz stalne
razgovore smjeStajuci se u Evandelja,
postajuci jedan od sudionika

scena.“ [19]



Ispravnost ovakve molitve potvrdena
je Zivotima i u€enjima mnogih
svetaca. To su takoder preporucivali
nekoliko posljednjih Papa kada su
govorili o vaznosti pristupanja
Evandeljima kroz molitvu
prakticirajuci lectio divina. To znaci
pristupati Evandeljima smireno, ne
Zurecl. Kada Citamo odlomak
moZemo zastati i razmisljati, ,,Kako je
to tada bilo?“ SmjeStajuci se u scenu
kao jedan od sudionika, moZemo
zamisliti kakvi su ljudi bili, i zamisliti
Isusovo lice. Tada ¢emo pokuSati
razumjeti Sto Njegove rijeci znace,
znajuci da ¢emo Cesto trebati neko
pojasSnjenje buducdi je to drevan tekst
koji izvoriSte ima u kulturi razlicitoj
od naSe. Vazno se stoga koristiti se
izdanjima s primjerenim biljeSkama i
knjigama o Evandelju i Svetom
Pismu.

Citajuc¢i odlomak ponovo pitamo,
»,Gospodine Sto ove rijeci govore
meni? Sto u mome Zivotu Zeli$ da



promijenim? Sto me mudi u vezi s
ovim odlomkom? Zasto nisam
zainteresiran za ovo? Ili mozda: ,,Sto
mi se ovdje svida? Sto me od ovih
rijeci ne ostavlja ravnodusnim? Sto
me privlaci? Zasto me privlaci?“ [20]

MoZda nas podsjeca na nekoga nama
bliskog tko je u potrebi ili kome se
moramo ispricati... Konac¢no, trebali
bismo razmotriti: Kako mogu u svom
Zivotu odgovoriti na to Sto Isus
sugerira u ovom odlomku? ,Budite
pozorni buduci vam moze nesto
napomenuti i iskusit ¢ete savjete
duboko u svojoj dusi razlucujuci
stvari i osjecajuci Njegove njezne
ukore.“ [21] Ponekad ¢e potaknuti
nasu ljubav, Zelju za sebedarjem i
uvijek sigurnost da je Isus s nama.
Razmatranje o Zivotu nasSeg
Gospodina na ovaj nacin neophodno
je za svakog krSc¢ana jer tezi
stvaranju u nama istinske,
prociScene vizije realnosti kako je



Bog vidji, stvarajuci u nama misao
Kristovu (1 Kor 2:16).“ [22]

Postoji nedvojbeno puno nacina kako
se pribliZiti Isusu kroz Sveto Pismo.
Sveti Josemaria nije nastojao
ponuditi nacin ve¢ pruZiti prakticne
savjete koji mogu biti korisni za
meditaciju i kontemplaciju sve dok
ne ,prodremo u djela ljubavi ili tuge,
djela zahvale, molitve, razlucivosti...
koja su zreli plodovi molitve.“ [23]

Nas Gospodin nas ¢eka u
svetohranistu

»,Kada se pribliZi§ svetohranisStu, sjeti
se da On... na tebe Ceka vec dvadeset
stoljeca.“ [24] Sveta misa je bez
dvojbe privilegirano mjesto za susret
s Kristom 1 za prijateljevanje s Njim.
To je takoder put koji je sveti
Josemaria slijedio. Njegova vjera u
stvarnu prisutnost mogla se vidjeti u
svemu Sto je vezano uz Sveti
Sakrament. Encarnita Ortega, koja ga
je prvi put susrela 1940-tih godina,



sjeca se prve meditacije, na koju je
krenula s dozom znatiZelje i tijekom
koje ga je Cula propovijedati:
»,Njegovo razmatranje, potpuno
prirodno, klanjanje pred Presvetim,
nacin na koji ulaZe Citavog sebe u
pripravnu molitvu prije meditacije,
ohrabrujuéi nas da je nas Gospodin
ondje, da nas vidi, da nas Cuje, ubrzo
je u meni ugaslo Zelju da Cujem
velikog govornika. Umjesto toga
razumjela sam da moram sluSati
Boga i biti velikodu$na prema
Njemu.“ [25]

Isto je bilo s onima koji su bili
prisutni dok je vodio Misu. ,Nacin na
koji je Na$ Otac vodio Misu, iskren
ton glasa, potpuna pozornost kojom
je molio razne molitve, bez traga
pretvaranja, njegovo klanjanje i
drugi dijelovi liturgije, sve me to
duboko impresioniralo. Bog je tamo
uistinu bio prisutan.“ [26] Ne radi se
o tome da je ucinio nesto posebno,
vecC o tonu 1 njegovim gestama, snazi



njegovih molitava, njegovog
razmatranja. Mi cemo Ciniti isto ako
smo uvjereni da je Krist, nas$ ,,dragi
Prijatelj* uistinu prisutan u
Euharistiji. Kada je napokon bilo
moguce postaviti SvetohraniSte u
prvom studentskom domu, sveti
Josemaria je podsjetio studente koji
su tamo zivjeli da je Bog ,,joS jedan
stanar, prvi od svih, i tako nas
ohrabrio da provodimo vrijeme s
Njim, da Ga pozdravimo po dolasku i
odlasku iz DYA, ili da u mislima
odemo pred Svetohraniste kada smo
u svojim sobama.“ [27] Kada u ove
male detalje unesemo svoje srce oni
postaju izraz i hrana nase vjere,
okrecuci naSe misli k Bogu kada
vidimo crkvu, posjecujucdi ga kratko
tijekom dana, prate¢i Misu pozorno i
u duhu razmatranja, odlazeci do
SvetohraniSta u mislima pozdraviti
Gospodina ili prikazuju¢i Mu nas
rad... Svi oni mali detalji paZnje,
stvari koje radimo obi¢no za svoje



prijatelje kada ih posjec¢ujemo ili im
Saljemo poruku tijekom dana.

Krist prisutan u onima oko nas

Zapovijed ljubavi je prepoznatljiv
znak onih koji slijede Krista. Uredeno
nam je uvjerenje da je Krist osobno
prisutan u lJjudima oko nas i duboko
je ukorijenjeno u u€enju naseg
Gospodina. Cesto nas je podsje¢ao da
kada brinemo o potrebitima, a svi
nas trebaju svaki na svoj nacin, u
stvarnosti se brinemo o njemu. [28]
Iz tog je razloga tako vazno
»prepoznati Krista kada ga
susrecemo u nasoj braci i sestrama,
ljudima oko sebe.“[29]

Sveti Josemaria nastojao je u
potrebitima u prvom redu naci
Krista. U ranim 1930-ima proveo je
mnoge sate u posjeti obiteljima u
potrebi u najsiromasnijim dijelovima
Madrida, brinuci se za pacijente u
bolnicama i dajuci kateheze
siromasnoj djeci. Kasnije je mladima



koje je privuklo Djelo prenio osjecaj
vaznosti za ova pitanja. Stovise, ovi
su mladi ljudi iskusili OCevu ljudsku i
duhovnu prisnost za ove ljude.
Francisco Botella, primjerice, sjeca se
da ga je Otac za prvog susreta
pozdravio ,kao da me oduvijek zna.
Jos se sjecam njegovog intenzivnog
pogleda koji mi je prodro u dusu i
njegove radosti koja me ispunila
veseljem i mirom. Cinilo mi se kao da
me poznaje iznutra, a istodobne se
prema meni odnosio tako prirodno i
jednostavno da sam se osjecao kao
da sam u vlastitoj obitelji.“ [30] Drugi
mladi¢, ne posebno sentimentalan,
rekao je da ,,je za njih brinuo bolje
nego njihove majke.“ [31]

U tim mladim ljudima kaoiu
siromasnima i bolesnima, sveti
Josemaria je ,nasao“ svog Prijatelja.
Godinama kasnije, zamiSljeno,
okruZen svojim sinovima upitao ih
je: ,Djeco moja, znate li zaSto vas
toliko volim?“ Vladala je tiSina 1 otac



je nastavio: ,,Zbog toga Sto vidim
Kristovu krv koja te¢e u vama.“[32]
Isus, njegov Prijatelj, vodio ga je da
Ga pronade u ljudima oko sebe,
posebice potrebitima. Mi smo,
takoder, uz to Sto Ga pronalazimo u
Evandeljima i Euharistiji, ,,pozvani
na sluzenje raspetom Isusu u svima
koji su marginalizirani, da
dotaknemo Njegovo sveto tijelo u
onima koji su uskraceni, u onima koji
gladuju i Zedaju, u golima i
zatvorenima, bolesnima i
nezaposlenima, u onima koji su
progonjeni, izbjeglima i
emigrantima. Tamo nalazimo naSeg
Boga, tamo dotiCemo

Gospodina.“ [33]

[1] Sveti Augustin, Ispovijesti, III, 6,
11: interior intimo meo, “You were
deeper within me than my inmost
self”



[2] Sveti Josemaria, Put, br. 88.

[3] Pogledajte komentar na br. 88 u
Putu: Critical-Historical Edition, ed.
Pedro Rodriguez.

[4] Apuntes Intimos no. 1637
(navedeno u Putu: Critical-Historical
Edition, Komentar na br. 422). The
first day of his retreat was 4 October
1932. Ovaj tekst je bio osnova za br. 2
u Kovacnici.

[S] Pismo od 29. prosinca 1947.,
navod u Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. I, p. 231.

[6] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 169.

[7] Put, br. 422.
[8] Pogledajte Put, br. 244 i 436.

[9] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
495.



[10] Salvador Canals, Jesus as Friend,
Chapter One.

[11] Sveti Josemaria, Put, br. 91.

[12] Sveti Augustin, Soliloquies II, 1,
1.

[13] Sveta Tereza od Isusa, Zivot,
Poglavlje 8, 5.

[14] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
738.

[15] Sveti Josemaria, navod u Dos
meses de catequesis vol. 2, p. 651.

[16] Scott Hahn, “Saint Josemaria
Escriva, Reader of Sacred Scripture,”
Romana, 40 (2005), p. 176.

[17] F. Botella, citirano uJ. L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la Historia del Opus
Dei, p. 429.

[18] Sveti Josemaria, Prijatelj Bozji,
br. 253.



[19] BlaZeni Alvaro de Portillo, U
susret s Kristom, Predgovor.

[20] papa Franjo, Ap. Exhort.
Evangelii Gaudium, 24. studeni 2013.,
br. 153.

[21] Sveti Josemaria, Prijatelj Bozji,
br. 253.

[22] Papa Benedict XVI, Ap. Exhort.
Verbum Domini, 30. rujan 2010., br.
87.

[23] Javier Echevarria, “San
Josemaria Escriva, maestro de
oracion en la vida ordinaria.”
Magnificat (Spanish edition) 2006.

[24] Sveti Josemaria, Put, br. 537.

[25] Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei vol. II, pp.
394-5.

[26] Francisco Ponz, citiran u knjizi:
Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei vol. I, p. 294.



[27] DYA. La Academia y Residencia,
p. 342.

[28] Pogledajte Mt 10:40; 25:40; Lk
10:16.

[29] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 111.

[30] DYA. La academia y residencia,
p- 431.

[31] Juan Jiménez Vargas, in DYA. La
academia y residencia, p. 443.

[32] Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, vol. III, p. 223.

[33] Papa Franjo, Put Kriza, Svjetski
dan mladih, 29. srpnja 2016.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nove-amerike-ii-isus-je-
moj-dragi-prijatelj/ (23.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/nove-amerike-ii-isus-je-moj-dragi-prijatelj/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nove-amerike-ii-isus-je-moj-dragi-prijatelj/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nove-amerike-ii-isus-je-moj-dragi-prijatelj/

	Nova Sredozemlja (II): „Isus je moj dragi prijatelj“

