
opusdei.org

Nova Sredozemlja
(IV): Nemoj pričati –
slušaj ga

Odluka: gajiti, bez prestanka
ako je moguće, prijateljstvo i
ljubavlju ispunjen blagi
razgovor sa Duhom Svetim.
Sveti Josemaría otkriva još
jedno novo Sredozemlje u svom
duhovnom životu.

18.09.2018.

Prije nego što će se vratiti k Ocu, Isus
je rekao svojim apostolima: I evo, ja
šaljem na vas Obećanje Oca svojega.



Ostanite zato u gradu dok se ne
obučete u Silu odozgor (Lk 24, 49).
Tako su apostoli ostali ostali u
Jeruzalemu čekajući Božje obećanje.
U stvari, to obećanje, dar, bio je sam
Bog, Duh Sveti. Nekoliko dana
kasnije, na blagdan Pedesetnice
primili su taj dar i bili ispunjeni
Božjom milošću. Učenici, svjedoci
slave uskrslog Krista, bili su ispunjeni
snagom Duha Svetoga, njihovi umovi i
srca bili su otvoreni novom svjetlu.[1]
Toga istoga dana započeli su odvažno
propovijedati, a Sveto nam pismo
govori da su oni koji su prihvatili
riječi sv. Petra bili kršteni te im se u
onaj dan pridruži oko tri tisuće duša.

Sveti nas je Josemaría često
podsjećao na to da dar Duha Svetoga
nije uspomena iz prošlosti, već trajno
prisutna stvarnost. Poput muškaraca
i žena koji su prišli Petru na
Pedesetnicu i mi smo također kršteni.
U krštenju naš Bog Otac zaposjeo je
naše živote, učinio nas dionicima



života u Kristu te nam dao Duha
Svetoga.[2] Najprije na krštenju, a
zatim i na krizmi, primili smo
puninu Božjega dara: život Presvetog
Trojstva.

Otkrivanje Tješitelja

Božji dar, spasenje koje primamo,
nije objekt, nego Osoba. Stoga se
cjelokupni kršćanski život rađa iz
osobnog odnosa s Bogom koji se
dolazi nastaniti u našim dušama.
Ovo je općepoznata istina, temelj
vjerskog života. Ipak, može biti i
nešto što još trebamo otkriti.

Jedan od ljudi koji su najbolje
upoznati s pisanim djelima sv.
Josemaríe kaže: Tijekom cijele 1932.
postojao je primjetan rast u
pobožnosti sv. Josemaríe prema Duhu
Svetomu.[3] Nakon mjeseci
provedenih u nastojanju da se
približi Duhu Svetomu, primio je
posebno svjetlo, otkrivanje nove



panorame, što možemo vidjeti iz
bilješke koju je zapisao toga dana:

Osmina Svih svetih – utorak – 8.
studenog 1932. Jutros, prije ni sat
vremena, moj vlč. Sanchez otkrio mi
je „još jedno Sredozemlje“. Rekao mi
je: „Sprijatelji se s Duhom Svetim.
Nemoj pričati: slušaj ga.“ I dok sam se
molio na putu kući iz Leganitosa,
moja je molitva bila i blaga i
ispunjena svjetlom. I vidio sam kako
me život djetinjstva, osvješćujući mi
da sam sin Božji, doveo da ljubim Oca;
da sam, čak i prije toga, preko Marije
došao do Isusa, koga obožavam kao
prijatelja, kao brata, kao onoga kojeg
ljubim. Sve do sada znao sam da je
Duh Sveti boravio u mojoj duši kako bi
je posvetio, ali nisam dokučio istinu
njegove prisutnosti. Riječi oca
Sancheza bile su ono što sam trebao.
Osjećam Ljubav u sebi i želim ga
upoznati, postati njegov prijatelj,
osoba od povjerenja. Želim pospješiti
njegovo djelo uglađivanja,



iskorjenjivanja, ražarivanja. Neću
znati kako, ali On će mi dati snagu.
On će sve učiniti, ako ja to želim – a
želim! Božanski Goste, Gospodaru,
Svjetlo, Voditelju, Ljubavi: neka ti ovaj
siroti magarčić ukaže dobrodošlicu i
bude poslušan tvojim podukama te
bude ražaren, i neka te slijedi i ljubi.
Odluka: gajiti, bez prestanka ako je
moguće, prijateljstvo i ljubavlju
ispunjen blagi razgovor s Duhom
Svetim. Veni Sancte Spiritus![4]

U tim je bilješkama sv. Josemaría
sažeo duhovno putovanje kroz koje
ga je Bog poveo: otkriće božanskog
sinovstva, Marijin zagovor kod Isusa,
bogatstvo Kristova prijateljstva, do
spoznaje prisutnosti Božje ljubavi u
vlastitoj nutrini. Kako je napisao
puno godina kasnije, dođe trenutak
kada srce treba razlikovati i častiti
svaku od Božanskih Osoba te
provoditi ljubavlju ispunjeno vrijeme i
s Ocem i sa Sinom i s Duhom Svetim te
se svojevoljno podložiti aktivnostima



životvornog Tješitelja koji nam bez
naših ikakvih zasluga daje sebe –
nadnaravne darove i krjeposti![5]

Da Duh Sveti boravi u našoj duši,
nešto je što je on već znao, ali tada
još nije dokučio tu istinu u svoj
njezinoj dubini proživljenog
iskustva. Riječi njegova duhovnog
voditelja otvorile su novi obzor pred
njegovim očima, ne samo kao nešto
shvaćeno već iznad svega življeno.
Osjećam Ljubav u sebi. Pred tom
veličanstvenom stvarnošću žarko je
želio odgovoriti u potpunosti, staviti
se u službu Ljubavi. Želim ga
upoznati, postati mu prijatelj, osoba
od povjerenja. Želim pospješiti
njegovo djelovanje uglađivanja,
iskorjenjivanja, ražarivanja. I
pribojavajući se da nije dorastao
zadatku, hvata se za sigurnost da je
Bog taj koji će to učiniti ako mu on
dopusti.



Primati Božji dar

Prva stvar za primijetiti u ovom 
Sredozemlju koje se otvorilo pred sv.
Josemaríom jest da je Bog taj koji
djeluje. Nekoliko tjedana kasnije
nadahnula je točku 57 u Putu:
Upoznaj Duha Svetoga, tog Velikog
Neznanca, onoga koji te treba
posvetiti.[6] Naša svetost Božje je
djelo iako je Bog koji nas posvećuje
često Veliki Neznanac.

U svijetu poput našeg, u kojem je sav
naglasak stavljen na ljudske pothvate
i rezultate vlastitih nastojanja, ne
shvaćamo uvijek da je spasenje koje
primamo od Boga u konačnici 
slobodan dar. Riječima sv. Pavla: Ta
milošću ste spašeni po vjeri (Ef 2, 8).
Sigurno da su naši vlastiti napori
važni te da je način na koji živimo
zaista bitan. Ipak, sve što činimo
započinje iz sigurnosti da je
kršćanstvo milost; ono je čudo Boga
koji nije zadovoljan stvaranjem svijeta



i čovjeka, već sebe stavlja na istu
razinu kao i stvorenje koje je stvorio.
[7] I to je nešto što svatko treba 
osobno otkriti. Kao što Papa Franjo
voli naglasiti, trebamo prepoznati da 
Bog stiže prvi. Mi idemo u potragu za
njim, ali on nas prvi nalazi.[8]

Iz tog otkrića rađa se nužan princip
kršćanskog pogleda na život: „primat
milosti“.[9] Kako godine prolaze,
riječi kojima je sv. Ivan Pavao II.
pripremao Crkvu za novo tisućljeće
nastavljaju biti važne. Na poseban
nas je način upozorio na iskušenje
koje nastoji potkopati naš duhovni
život i apostolsku zadaću: misliti da
rezultati ovise o našoj sposobnosti
djelovanja i planiranja.[10] Ako
upadnemo u tu zamku, lako možemo
pomisliti da je razlog zbog kojeg je
naš nutarnji život manje intenzivan
nego što bismo htjeli taj što ne
ulažemo dovoljno truda ili da je
razlog zbog kojeg naš apostolat ne
daje plod koji očekujemo taj što



nismo bili dovoljno zahtjevni. To
može biti dio problema, ali nije jedini
razlog. Mi kršćani znamo da je Bog
taj koji čini nešto uspješnim. 
Apostolski pothvati ne razvijaju se
putem ljudskog napora, već dahom
Duha Svetoga.[11]

To je još jedna prilika za prepoznati
da naš život vrijedi ne zbog onoga što
činimo niti gubi svoju vrijednost zato
što činimo manje ili zato što ne
uspijevamo dokle god se vraćamo
tom našem Bogu koji je htio živjeti
među nama. Živjeti po Duhu Svetomu
znači živjeti po vjeri, nadi i ljubavi –
znači dopustiti Bogu da zaposjedne
naše živote i promijeni naša srca te
učini da mu sličimo sve više i više.[12]
Vjerodostojan početak kršćanskog
života za dobra djela koja naš Bog
Otac hoće (usp. Ef 2, 10) jest zahvalno
prihvaćanje i primanje Božjega dara
koji nas vodi da živimo u nadom
ispunjenom predanju samih sebe
koje označava život djece Božje.[13]



Gajiti ljubavlju ispunjen
krotak razgovor s Duhom
Svetim

Primiti Božji dar znači primiti Osobu
i stoga možemo razumjeti savjet oca
Sancheza sv. Josemaríji: Sprijatelji se
s Duhom Svetim. Nemoj govoriti:
slušaj ga. Prijateljstvo postoji između
osoba i prijateljstvo raste kroz
dijalog. To je razlog zbog kojeg je
nakon otkrića Božje prisutnosti u
svome srcu sv. Josemaría donio
konkretnu odluku: gajiti, bez
prestanka ako je moguće, prijateljstvo
i ljubavlju ispunjen blagi razgovor s
Duhom Svetim. To možemo i mi činiti
kako bismo ga mogli slušati.

To je put otvoren svim kršćanima:
neprestano se otvarati djelovanju
Tješitelja, slušati njegova nadahnuća
i dopustiti si biti upućivan u svu
istinu (Iv 16, 13). Isus je obećao
Dvanaestorici: Poučavat će vas o
svemu i dozivati vam u pamet sve što



vam ja rekoh (Iv 14, 26). Duh je Sveti
taj koji nam omogućava živjeti po
Božjim planovima jer on je taj koji će
vam navješćivati ono što dolazi (Iv 16,
13).

Prvi kršćani razumjeli su tu stvarnost
te su je iznad svega proživljavali u
vlastitom životu. Gotovo da nema
stranice u Djelima apostolskim gdje
ne čitamo o njemu i djelovanju po
kojem vodi, upravlja i oživljuje život i
djelovanje rane kršćanske zajednice.
[14] Zaista, svi koje vodi Duh Božji
sinovi su Božji (Rim 8, 14). A mi sebi
dopuštamo biti vođeni njime u onoj
mjeri u kojoj se dan za danom
vježbamo u zahtjevnoj disciplini
slušanja.[15] Prijateljstvo s Duhom
Svetim znači slušati mu glas, koji ti
govori putem svakodnevnih događaja,
putem tvojih radosti i patnja, putem
ljudi koji su ti blizu, putem glasa tvoje
savjesti koja žeđa za istinom, radošću,
dobrotom i ljepotom.[16]



U tom smislu postoji zanimljiv
odlomak u nedavno objavljenoj
knjizi intervjua s Benediktom XVI.
Novinar ga je pitao je li ikad doživio
usamljene sate tijekom kojih se
iznutra osjećao strašno usamljenim. 
Svakako, odgovorio je Benedikt XVI., 
ali budući da se osjećam toliko
povezan s Gospodinom, nisam stoga
nikada u potpunosti sam. I odmah je
zatim dodao: Čovjek jednostavno zna
– ja nisam taj koji čini stvari. Niti bi ih
mogao sam učiniti. On je stalno tu. Ja
samo moram slušati i sasvim mu se
otvoriti.[17] Cilj dijeljenja vlastitog
života s Bogom i življenja u
prijateljstvu s njime privlačan je
danas kao što je uvijek i bio.
Međutim, novinar je upitao: Kako
čovjek može slušati i sasvim mu se
otvoriti? Papa se emeritus nasmijao,
a novinar je ustrajao: Kako čovjek to
na najbolji način može učiniti?“
Benedikt XVI. odgovorio je: Pa,
jednostavno zamoliš Gospodina –
Moraš mi hitno pomoći! – i sabereš



nutrinu, ostaneš tiho. Tada čovjek
može uvijek iznova pokucati na vrata
molitvom i time već to činiš.[18]

Naučiti prepoznati mu glas

U našem molitvenom životu ponekad
se, možda i nenamjerno, možemo
nadati nečemu pomalo izvanrednom
što bi nam potvrdilo da razgovaramo
s Bogom, da nas on sluša, da nam
govori. Međutim, duhovni je život
ustvari više svakodnevna stavka.
Umjesto da tražimo izvanredne
milosti trebali bsmo biti svjesni
djelovanja Duha Svetoga svuda oko
nas i u nama samima.[19]

Jer svi koje vodi Duh Božji sinovi su
Božji (Rim 8, 14). Duh Sveti najčešće
nas ne vodi konkretnim uputama,
već pružajući nam svjetlo i vodstvo
na našem svakodnevnom putu.
Vidimo detalj za detaljem na jedan
novi, drugačiji način, sa svjetlom koje



otkriva značenje nečega što je do
tada bilo zamagljeno i nesigurno.

Kako ovo svjetlo dolazi do nas? Na
tisuću različitih načina: čitanjem
Svetoga pisma, djela svetaca ili knjige
duhovnog štiva; u neočekivanim
okolnostima, u razgovoru između
prijatelja ili čitanjem neke vijesti.
Postoje nebrojeni točno određeni
trenutci kada nam Duh Sveti možda
nešto predlaže. Ipak, on se oslanja na
naš razum i našu slobodu za
oblikovanje njegovih prijedloga.
Dobro je ova nadahnuća unijeti u
molitvu, razmatrati o njima polako,
dan za danom; zastati u svojoj
molitvi i upitati Gospodina: Ova stvar
koja me brine, ovo što se dogodilo, što
mi time želiš poručiti? Što to znači za
moj život?

U ovom strpljivom slušanju dobro je
imati na umu da glas Duha Svetoga
može stići do našeg srca izmiješan s
drugim, sasvim drugačijim stvarima:



našom sebičnošću, osobnim željama,
napastima od đavla. Na koji način
možemo prepoznati što dolazi od
Duha Svetoga? U tome, kao i u
mnogim drugim stvarima, nema
čvrstih i brzih pravila, ali postoje
znaci koji nam mogu pomoći
razlučiti njegovu prisutnost. Prvo,
moramo imati na umu da Bog sebi ne
proturječi: neće od nas tražiti ništa
što je protivno Isusovu nauku danom
u Svetom pismu i naučavanom od
strane Crkve. Niti će predložiti nešto
suprotno našem pozivu. Drugo,
moramo uzeti u obzir što pojedina
nadahnuća uključuju. Drvo se
prepoznaje po njegovim plodovima
(usp. Mt 7, 16 – 20); i kao što je sv.
Pavao rekao Plod je pak Duha: ljubav,
radost, mir, velikodušnost, uslužnost,
dobrota, vjernost, blagost,
uzdržljivost (Gal 5, 22-23).

Duhovna tradicija Crkve bila je
postojana u svom učenju da Duh
Božji bez iznimke daje mir našim



dušama, dok đavao bez iznimke
uzrokuje uznemirenost.[20] Tijekom
dana mnogo nam dobrih misli može
pasti na pamet: misli o služenju, brizi
za druge, opraštanju drugima. Često
puta te dobre misli ne dolaze od nas
samih, već od Duha Svetoga u našem
srcu. Djelovanje po ovim
Tješiteljevim nadahnućima ispunit će
nas s gaudium cum pace, mirom
ispunjenom radošću.

Stoga trebamo gajiti spokojnu
poslušnost Tješitelju uz pomoć
duhovnoga vodstva. Važno je imati
na umu da je taj novi obzor sv.
Josemaríji otvoren upravo u okviru
duhovnoga vodstva. Savjet koji je
primio – slušaj ga – također otkriva i
svijest koju je otac Sanchez imao o
svome poslanju kao duhovnog vođe:
olakšati Duhu Svetomu da postepeno
preuzme veću ulogu u vođenju duše
sv. Josemaríje, pospješiti njegovo djelo
uglađivanja, iskorjenjivanja,
ražarivanja. To je zadatak onih koji



druge prate u njihovu duhovnom
životu: pomagati im da upoznaju
sebe kako bi jasnije mogli razlučiti
što bi Tješitelj mogao tražiti od njih.
Tako malo pomalo svaka duša uči
vidjeti Boga u onome što joj se
događa te u događajima u svijetu oko
nje.

Usidreni u Božjoj ljubavi s
dahom Duha Svetoga

Sve od trenutka Gospodinova
uzašašća na nebo i silaska Duha
Svetoga na Pedesetnicu živimo u
vremenu poslanja. Sam Krist dao
nam je zadatak naviještanja spasenja
cijelome svijetu. Papa Franjo često je
govorio o toj stvarnosti, spominjući
kako Bog potiče one koji vjeruju u
njega da „idu“,[21] ističući da nam
zajedno s tim poslanjem naš
Gospodin daje i snagu za njegovo
izvršenje. Uistinu, ta dinamika nije
strategija, već stvarna snaga Duha
Svetoga, nestvorene Ljubavi.[22]



U svojoj katehezi o nadi papa Franjo
podsjeća nas na važnost dopuštanja
sebi da budemo vođeni Duhom
Svetim, koristeći sliku veoma dragu
crkvenim Ocima. Poslanica
Hebrejima uspoređuje nadu sa sidrom
(usp. 6, 18-19); i toj slici možemo
dodati onu jedra. Ako je sidro to koje
brodu daje njegovu stabilnost i drži ga
„usidrenim“ na morskom valovlju,
jedro je to koje čini da se brod kreće i
plovi vodama. Nada je uistinu poput
jedra: ona skuplja vjetar Duha
Svetoga i pretvara ga u pokretačku
snagu koja pogoni brod, bilo prema
pučini ili obali.[23]

Biti usidreni u dubinama Božje
Ljubavi daje nam sigurnost, dok nam
bivanje poslušnim Duhu Svetome
omogućuje napredovati s Božjom
snagom i u smjeru koji on predlaže.
Kao što sv. Joseamaría inzistira,
moramo letjeti veoma visoko, bez
potpore ičega zemaljskog, oslanjajući
se na glas i nadahnuća Duha.[24]



Stoga vidimo zašto Crkva hitno treba
duboko disanje molitve.[25] Nedavne
pape često su nas podsjećali da ako
želimo izvršiti poslanje koje nam je
Krist povjerio s istim Duhom koji je i
njega pokretao, nema drugog načina
osim molitve – neprestanog,
povjerljivog razgovora s Tješiteljem.

Tako ćemo otkriti Sredozemlje žive
prisutnosti Boga u našim srcima te
izvesti na pučinu vođeni Duhom
Svetim koji je svjetlo, vatra i
pokretački vjetar koji zapaljuje
plamen i čini ga sposobnim ražariti
veliku vatru ljubavi.[26]

[1]Sv. Josemaría, Susret s Kristom, br.
127.

[2]Susret s Kristom, br. 128.



[3]Pedro Rodriguez, Kritičko-
povijesno izdanje Puta, komentar na
točku br. 57; str. 251-2.

[4]Isto.

[5] Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
306.

[6]Rodriguez, Kritičko-povijesno
izdanje Puta, komentar na točku br.
57.

[7]Sv. Ivan Pavao II., Apostolsko
pismo Novo Millennio Ineunte (6.
siječnja 2001.), br. 4.

[8]Citirano u S. Rubin i F.
Ambrogetti, El Papa Francisco:
Conversaciones con Jorge Bergoglio,
Barcelona 2013., str. 48.

[9]Sv. Ivan Pavao II., Novo Millennio
Ineunte, br. 38.

[10]Isto.

[11]Sv. Josemaría, Razgovori, br. 40.



[12]Susret s Kristom, br. 134.

[13]Vidi Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14. veljače 2017., br. 8.

[14]Susret s Kristom, br. 127.

[15]Sv. Ivan Pavao II., Obraćanje, 5.
lipnja 2004.

[16]Isto.

[17]Papa Benedikt XVI. sa Peterom
Seewaldom, Posljednji razgovori, str.
234-5.

[18]Isto.

[19]Susret s Kristom, br. 130.

[20]Jacques Philippe, U školi Duha
Svetoga, Scepter, New York, 2007.,
str. 52.

[21]Papa Franjo, Apost. pob. 
Evangelii Gaudium (24. studenog
2013.), br. 20.



[22]Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14. veljače 2017.

[23]Papa Franjo, Opća audijencija,
31. svibnja 2017.

[24]Kovačnica, br. 994.

[25]Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
br. 262.

[26]Prijatelji Božji, br. 244.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/nova-sredozemlja-iv-
nemoj-pricati-slusaj-ga/ (14.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-iv-nemoj-pricati-slusaj-ga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-iv-nemoj-pricati-slusaj-ga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-iv-nemoj-pricati-slusaj-ga/

	Nova Sredozemlja (IV): Nemoj pričati – slušaj ga
	Otkrivanje Tješitelja
	Primati Božji dar
	Gajiti ljubavlju ispunjen krotak razgovor s Duhom Svetim
	Naučiti prepoznati mu glas
	Usidreni u Božjoj ljubavi s dahom Duha Svetoga


