opusdei.org

Nova Sredozemlja
(I): ,Ta prva molitva
BozZjeg djeteta“

Duboka spoznaja da smo Bozja
djeca mijenja sve, kao Sto je
promijenila Zivot sv. Josemarije
nakon Sto je neocCekivano otkrio
ovo ,novo Sredozemlje®.

13.08.2018.

,OVO su trenuci, kceri i sinovi moji,
kada se moramo viSe zadubiti na
putovima kontemplacije usred
svijeta.“[1] Ovim rijeCima Prelat
Opusa Dei ukazuje na jedan od



prioriteta sadasnjeg vremena.
Apostolat krScana je, danas kao i
uvijek, ,,prelijevanje naSeg
unutarnjeg zZivota.“[2] Prvenstveno
zato Sto oznacCava prenosenje
Kristovog Zivota drugima, Zivota
kojeg smo svi dionici. S druge strane,
da bismo mogli vjeru donijeti svijetu,
najprije je moramo sami dobro
razumjeti i istinski zivjeti. Ukratko,
kao $to je rekao sv. Josemaria, radi se
0 ,napredovanju kroz dubine BoZje
ljubavi kako bismo mogli drugima
pokazati tu ljubav kroz svoje
postupke 1 rijeci.“[3]

Ovo nastojanje za ,napredovanjem®
u vjeri ima posebno obiljezje. Ne radi
se 0 putovanju iz nepoznatog mjesta
u poznato, vec o dubljem ulaZenju u
ono Sto je vec poznato, Sto se €ini
oCitim, Sto smo toliko Cesto culi. Tada
,0tkrijemo“ nesto Sto smo vec znalj,
ali odjednom shvacamo s novom
snagom i dubinom. Sv. Josemaria
naziva ova iskustva otkrivanjem



,nhovih Sredozemlja“ koja se otvaraju
pred nasim ocima na neocekivani
nacin. Primjerice, u Kovacnici kaze:

,U nutarnjem Zzivotu, kao i u ljubavi,
treba biti ustrajan. Da, trebas
razmatrati ¢esto o istim temama,
nastavljajuci dok ne otkrije$ novo
Sredozemlje'.

,Kako ovo nisam ranije tako jasno
vidio?' pitat ceS iznenadeno.
Jednostavno zato $to smo ponekad
poput kamenja preko kojeg tecCe
voda, a da ne upije ni kapi.

»Zbog toga moramo uvijek iznova
ponavljati iste stvari — one nisu iste! —
ako Zelimo upiti BoZje
blagoslove.“[4]

»,Stalno ponavljati iste stvari“ kako
bismo otkrili sve blago sadrzano u
njima i tako otkrili da to ,nisu iste
stvari!“ To je put kontemplacije na
koji smo pozvani. On podrazumijeva
trazenje blaga u moru koje, na prvi



pogled, ne sadrzi niSta novo jer je vec
dio naSeg svakodnevnog krajolika.
Rimljani su Sredozemlje nazivali
Mare nostrum, naSe more: more koje
im je bilo dobro poznato, more koje
je bilo dio njihovog svakodnevnog
Zivota. Sveti Josemaria je govorio o
otkrivanju novih Sredozemlja jer
kada napredujemo na morima za
koja mislimo da ih dobro poznajemo,
pred nasim ocima se otvaraju Siroka
i neoCekivana obzorja. Tada moZemo
rec¢i Presvetome Trojstvu; zajedno sa
sv. Katarinom Sienskom: ,,ti si poput
mora dubokog; Sto viSe ulazim u te,
viSe otkrivam; a Sto viSeotkrivam,
viSe te trazim.“[5]

Ova otkrica su svjetla koja Bog daje
kada i kako zeli. Ali naSe marljivo
traZenje i razmisljenje takoder moze
pripremiti nasu dusu za primanje
ovih svjetala od Boga. ,Kao Sto
tjelesni vid osobe koja je prije bila u
tami i odjednom ugleda sunce biva
prosvijetljen, te ona jasno vidi stvari



koje prije nije vidjela, tako i osoba
koja primi Duha Svetoga biva
prosvijetljena u dusi.“[6]

U ovom novom nizu ¢lanaka teme ce
biti neke od ovih Sredozemlja koje je
sv. Josemaria otkrio u svom
nutarnjem Zivotu kako bi s njim
dublje mogli prodrijeti ,,u dubine
BozZje ljubavi.“

Abba Pater!

Jedno od najdubljih uvjerenja prvih
krS$cana bilo je da se Bogu mogu
obracati kao njegova ljubljena djeca.
Sam Isus ih je ucio: Vi, dakle, ovako
molite: Oce nas, koji jesi na
nebesima... (Mt 6, 9). Zidovima se
predstavio kao ljubljeni Sin Ocev, te
je 1svoje ucenike poducavao da se
ponasaju na jednak nacin. Apostoli
su ga Culi kako se Bogu obraca
izrazom koji hebrejska djeca koriste
za obracanje svojim ocCevima. I po
primitku Duha Svetoga, sami su



poceli koristiti taj izraz. Radi se o
necemu Sto je, gledajuci iz
perspektive poboznosti Izraela, bilo
radikalno novo, ali se sv. Pavao
pozvao na to kao na nesto opce
poznato: Ta ne primiste duh
robovanja da se opet bojite, nego
primiste Duha posinstva u kojem
klicemo: ,Abba! Oce!“ Sam Duh
susvjedok je s nasim duhom da smo
djeca BoZja (Rim 8, 15-16).

Radi se o uvjerenju koje ih je
ispunjalo pouzdanjem i davalo im
neocekivanu smjelost: ako pak djeca,
onda i bastinici, bastinici BoZji, a
subastinici Kristovi (Rim 8, 17). Isus je
ne samo jedinorodeni Sin Bozji, veC i
prvorodenac medu mnogom bracom
(usp. Rim 8, 29; Kol 1, 15). Novi Zivot
koji je Krist donio prikazan im je kao
zivot ljubljene djece Bozje. Ne radi se
ni o teoretskoj niti o apstraktnoj
istini, vec¢ o stvarnosti koja ih je
ispunjavala preobilnom radoscu. To
iSCitavamo iz radosnih rijeci sv.



Ivana apostola u njegovoj prvoj
poslanici: Gledajte koliku nam je
ljubav darovao Otac: djeca se BoZja
zovemo, ijesmo (1 Iv 3, 1).

BoZje ocinstvo, njegova veoma
posebna i njezna ljubav prema
svakome od nas, nesto je o Cemu mi
krséani ucimo vec od djetinjstva. I
unato€ tome smo pozvani otkriti je
na osoban i Ziv nacin koji
preobrazava nas odnos s Bogom.
Tako Cineci, Sredozemlje mira i
povjerenja otvara se pred nasim
oCima, neizmjeran horizont u kojeg
moZzemo dublje napredovati tijekom
cijeloga Zivota. Za sv. Josemariu ovo
je bilo neocekivano otkrice,
iznenadno otkrivanje panorame koja
je bila skrivena u necemu $to je vec
poprilicno dobro poznavao.

Ovo se dogodilo u jesen 1931., Cega se
prisjetio mnogo godina kasnije:
»Mogu vam toCno do u trenutak reci
kada i kako se odvila moja prva



molitva kao sina Bozjeg. Naucio sam
Boga zvati Ocem, kao u Ocenasu, u
svom djetinjstvu. Ali osjecati, vidjeti,
biti zadivljen tom BoZjom Zeljom da
budemo Njegova djeca... to se
dogodilo na ulici, u tramvaju. Kroz
sat, sat i pol, nisam siguran, morao
sam vikati Abba, Pater!“[7]

U nadolazec¢im mjesecima sv.
Josemaria se opetovano vracao na
ovu to¢ku razmatranja. Primjerice,
tijekom duhovne obnove na kojoj je
sudjelovao godinu dana kasnije,
zapisao je: ,,Prvi dan. Bog je moj Otac.
I ne odstupam od ovog
razmatranja.“[8] Cijeli dan proveden
u razmatranju Bozjeg Ocinstva! Iako
bi nas tako dugo razdoblje
razmatranja isprva moglo iznenaditi,
ono u stvari pokazuje koliko duboko
se iskustvo boZanskog sinovstva
usadilo u njegovom srcu. I mi,
takoder, u svojoj molitvi i svaki puta
kada se obratimo Bogu, trebali bismo
gajiti stav pouzdanjem ispunjenog



prepustanja i zahvalnosti. Ali da bi
na$ odnos s Bogom poprimio ovakav
sadrZaj, trebamo ponovno otkriti da
on uistinu Zeli biti na$ Otac.

Tko je Bog za mene?

Mozda smo 1 mi, poput sv.
Josemarije, kao veoma mladi takoder
naucili da je Bog nas Otac. Ali mozda
je joS dug put pred nama dok ovu
radikalnu istinu da smo BoZja djeca
uistinu ne ucinimo sastavnim
dijelom svoga zivota. Kako mozemo
pospjesiti ovo otkrice?

Prije svega, da uistinu otkrijemo
BoZje ocinstvo, Cesto Ce biti potrebno
obnoviti Njegov istinski lik. Tko je Bog
za mene? Svjesno ili nesvjesno, neki
smatraju Boga kao Nekoga tko
propisuje zakone i prijeti kaznom
svakome tko ih se ne pridrzava.
Nekoga tko ocekuje da se njegova
volja postuje i tko se Jjuti kada ga se
ne slusa; jednom rijecju, Gospodara,



a nas kao njegove nevoljke podanike.
Drugi (medu kojima i neki krsc¢ani),
Boga gledaju kao razlog zbog kojeg se
treba dobro ponasati. Gleda ga se kao
na razlog zbog kojeg trebamo teziti
cilju kojem bi trebali teZiti, ali bas$ i
ne Zelimo. UnatoC svemu, Bog ,nije
niti tiranin niti strogi 1 nepopustljivi
sudac: on je na$ Otac. Progovara nam
o naSem nedostatku velikodusnosti,
nasim grijesima, nasim pogrjeSkama;
ali to ¢ini kako bi nas od njih
oslobodio, kako bi nam obecao svoje
prijateljstvo i svoju ljubav.“[9]

Teskoca u shvacanju da Bog je ljubav
(1 Iv 4, 8) takoder je katkad
uzrokovana i krizom koju ocinstvo
prolazi na razliitim mjestima.
Mozda smo primijetili u razgovoru s
nekim od prijatelja ili kolega da im
razmiSljanje o vlastitom ocu ne budi
dobre uspomene te ih Bog koji je
Otac posebno ne privlaci. Kada s
njima razgovaramo o vjeri, dobro je
pomoci im uvidjeti kako njihova bol



zbog tog nedostatka u zZivotu
pokazuje koliko duboko je potreba za
oCinstvom usadena u njihovom srcu:
oCinstvu koje ih prethodi i koje ih
doziva. Prijatelj, ili sveCenik, mogu
im svojom blizinom pomo¢i otkriti
ljubav Oca, od koga ime svakom
ocinstvu na nebu i na zemlji (Ef 3,14); i
takoder da iskuse ovu njeznost u
»,pozivu da budu 'zastitnici'“[10] koji
se nalazi u svacijem srcu, a koji svoj
izri¢aj nalazi u majci ili ocu kakvim
oni sami vec jesu, ili bi jednog dana
htjeli biti. Tako mogu u dubini svoje
duse nastaviti otkrivati istinsko Bozje
lice i nacin na koji smo mi, Njegova
djeca, pozvani Zivjeti, znajuci da nas
On promatra bezgranicnom
naklonoscu. Otac ne voli svoje dijete
zbog onoga Sto ono radi, zbog
pokazanih rezultata, vec jednostavno
jer je njegovo dijete. On Zeli da mu
djetetu bude dobro u Zivotu i nastoji
izvuci najbolje iz svakog
pojedinacno, ali je i stalno svjestan



koliku vrijednost to dijete ve¢ ima u
njegovim ocima.

Imati to na umu nam moze pomoci
kada u necemu ne uspijemo ili kada
nam razlika izmedu naSeg vlastitog
Zivota i ,uzora“ koje svijet za nas
odreduje stvori loSe miSljenje o nama
samima. ,,0vo je nas istinski 'status,’
na$ duhovni identitet: mi smo
ljubljena djeca Bozja, uvijek. Stoga
vidite kako ne prihvatiti sebe, Zivjeti
potiSteno i biti negativni znaci ne
prepoznati svoj najdublji identitet.
To je poput odlaZenja u trenutku
kada me Bog Zeli pogledati, nastojeci
pokvariti njegov san kojeg ima za
mene. Bog nas voli kakvi jesmo, 1
nijedan nas grijeh, mana ili
pogrjeska nece ga navesti da se
predomisli.“[11]

Spoznaja da je Bog nas Otac takoder
ukljucuje dopustiti Mu da nas gleda
kao na svoju Zarko ljubljenu djecu.

Tada shvatimo da nasa ,vrijednost“



ne ovisi o onome Sto imamo — nasim
talentima - ili 0 onome Sto ucinimo -
nasim uspjesima — vec radije o
Ljubavi koja nas je stvorila, koja nas
je ,sanjala“i potvrdila prije postanka
svijeta (Ef 1, 4). S obzirom na hladno
poimanje Boga na koje se katkad
moZe nai¢i u suvremenom svijetu,
Benedikt XVI je odmah na pocetku
svog pontifikata Zelio prizvati u
sjecanje da ,,nismo slucajan i
besmislen proizvod evolucije. Svatko
od nas plod je BoZzje misli. Svatko od
nas je Zeljen, svatko od nas je voljen,
svatko od nas je potreban.“[12]
Utjece li ova ideja uistinu na nas
svakodnevni Zivot?

Povjerenjem ispunjena nada
BoZje djece

Sveti Josemaria je Cesto podsjecao
vjernike Opusa Dei da ,temelj naSeg
duhovnog Zivota jest svijest o naSem
boZanskom sinovstvu.“[13]
Usporedio ju je s ,niti koja povezuje



biserje prekrasne ogrlice. BoZzansko
sinovstvo jest nit koja povezuje sve
krjeposti jer su krjeposti djeteta
BoZjeg.“[14] Stoga je vrlo vazno
zamoliti Boga da nam otkrije ovaj
»,novi Mediteran“ koji uzdrzava i
oblikuje nas cjelokupni duhovni
Zivot.

,Nit“ bozanskog sinovstva dovodi do
»Svakodnevnog stava prepustanja u
nadi,“[15] stava kojeg se moZe naci u
djece, posebice kada su malena.
Stoga je u zZivotu i djelima sv.
Josemarie boZansko sinovstvo Cesto
usko vezano uz duhovno djetinjstvo.
Kakvu vaznost dijete pridaje svojim
Cestim padovima dok uci voziti
bicikl? Nikakvu, dokle god u blizini
vidi svoga oca koji ga potice da
iznova pokusa. To je znacenje
njegovog nadom ispunjenog
prepustanja. ,Tata je rekao da
mogu... pa hajdemo!“



Svijest da smo BoZja djeca daje nam
sigurnost koja nam je potrebna za
izvrSenje zadace koju nam je
Gospodin povjerio. Poistovjetit cemo
se s onim djetetom kojem otac kaze:
Sinko, hajde danas na posao u
vinograd! (Mt 21, 28). MoZda Ce nasSa
prva reakcija biti osjecaj
uznemirenosti, te zamisljanje
mnosStva razli¢itih poteskoca. Ali
istoga trenutka ¢emo se prisjetiti da
je nas Otac taj koji nas traZi da to
ucinimo, pokazujuci tako veliko
pouzdanje u nas. Poput Krista, naucit
¢emo se prepustiti u Oceve ruke i reci
mu iz dubine svoje duSe: Ali ne sto ja
hocu, nego Sto hoces ti! (Mk 14, 36).
Sv. Josemaria nas je svojim Zivotom
naucio ponasati se na ovaj nacin, po
Kristovom primjeru: , Tijekom
godina, nastojao sam nepokolebljivo
traziti oslonac u ovoj radosnoj
stvarnosti. Bez obzira kakva bila
situacija, moja molitva, iako
promjenjivog tona, uvijek je bila ista.
Rekao bih mu: 'Gospodine, ti si me



ovdje stavio. Ti si mi povjerio ovo ili
ono, i ja svoje povjerenje polazem u
tebe. Znam da si ti moj Otac i vidio
sam da su malena djeca uvijek
potpurno sigurna u svoje
roditelje."“[16]

Ne moZemo poricati da Ce biti
poteskoca. Ali cemo se s njima suociti
sa spoznajom da nas, ma Sto god se
dogodilo, nas svemoguci Otac prati;
on je uz nas i bdije nad nama. On ce
uciniti ono Sto mi pokusavamo jer je
u konacnici to Njegovo djelo; mozda
na drugaciji, ali plodonosniji nacin.
,Cim se u potpunosti pouzdas u
Gospodina, znat ¢es kako biti
zadovoljan sa bilo ¢ime S$to se dogodi.
Neces gubiti svoj mir ako tvoji
pothvati ne uspiju onako kako si se
nadao, ¢ak i ako si sve uloZio u njih,
te iskoristio sva raspoloziva sredstva.
I to zato Sto Ce 'uspjeti' onako kako
Bog hoce.“[17]



Jacati nasu ,svijest o
bozanskom sinovstvu*

Sveti Josemaria, treba istaknuti, nije
ukazao na bozZansko sinovstvo kao
temelj duha Opusa Dei, ve¢ na svijest
0 nasem bozanskom sinovstvu. Nije
dovoljno biti dijete BoZje; trebamo
shvatiti da smo djeca BoZja tako da
nas$ Zivot poprimi taj ,,smisao.“
Posjedovanje te sigurnosti u nasim
srcima najsigurniji je moguci temelj;
istina o0 naSem boZanskom sinovstvu
tada postaje Ziva stvarnost, sa
konkretnim posljedicama u nasim
Zivotima.

Da bismo ojacali ovu ,svijest,“ dobro
je dublje udi u tu stvarnost nasim
umom i srcem. Nasim umom,
prvenstveno kroz razmatranje
odlomaka iz Svetog Pisma koji
govore o Bozjem ocinstvu, o naSem
sinovstvu te o Zivotu djece BoZje.
Ovdje se moZemo posluZiti i
mnogobrojnim tekstovima sv.



Josemarije o tome Sto znaZzi biti Bozje
dijete,[18] kao i razmatranjima
drugih svetaca i krScanskih pisaca.
[19]

Nasim srcem moZemo dublje ulaziti u
stvarnost da smo BoZja djeca
odnoseci se s povjerenjem prema
Bogu Ocu, prepustajuci se Njegovoj
Ljubavi. MoZemo potaknuti svoje
sinovsko povjerenje, rijeCima ili bez
njih, stalno nastojeci biti svjesni
njegove Ljubavi prema nama. Jedan
nacin da se takvo Sto €ini jest
obracati mu se kratkim zazivima ili
uzdasima. Sveti Josemaria je
predlozio: ,Zazovi ga 'OCe' mnogo
puta u danu i reci mu - sam, u svome
srcu — da ga volis, da ga obozavas, da
se osjecas$ ponosnim i snaznim jer si
njegovo dijete.“[20] Takoder moZemo
1 koristiti neke od njegovih kratkih
molitava koje nam mogu pomoci
suocCiti se svakim danom sa
sigurnoscu svijesti da smo djeca
BoZja, ili ga zavrsiti molitvom



zahvale, kajanja i nade. Papa Franjo
je predloZio sljedec¢u molitvu mladim
ljudima: ,,Gospodine, hvala ti Sto me
ljubis; siguran sam da me voliS;
pomozi mi zaljubiti se u vlastiti zZivot!
Ne u moje mane, koje treba ispraviti,
vec u sam zivot koji je veliki dar jer
je vrijeme da ljubim i budem
ljubljen.“[21]

Povratak u Ocev dom

Obitel;j je opisivana kao ,mjesto
kojem se vra¢amo,“ gdje
pronalazimo utociSte i odmor. Kao
Sto je sv. Ivan Pavao II volio kazati,
ona je ,svetiSte ljubavi i Zivota.“[22]
Zato S$to u njoj iznova pronalazimo
Ljubav koja daje znacenje i
vrijednost nasem Zivotu jer je u
samom njegovom sredistu.

Na sli¢an nacin, spoznaja da smo

BoZja djeca omogucava nam vratiti
se k njemu s povjerenjem kada smo
umorni, kada su nam drugi naudili,



ili kada se osjecamo ranjeni... a
takoder i nakon Sto smo ga uvrijedili.
Povratak Ocu je joS jedan nacin
Zivljenja ,nadom ispunjenog
prepustanja“. Trebali bismo Cesto
razmatrati prispodobu o ocu koji je
imao dva sina koju nam je prenio sv.
Luka (usp. Lk 15, 11-32). ,,Bog nas
Ceka, poput oca u prispodobi,
raSirenih ruku, iako to ne
zasluzujemo. Nije vazno koliko je nas
dug velik. Ba$ poput razmetnoga
sina, sve Sto trebamo uciniti jest
otvoriti svoje srce, osjetiti ceZnju za
Ocevom kucom, ¢uditi se i radovati
daru koji nam Bog daje kada nam
omogucava zvati se njegovom
djecom, uistinu biti njegovom
djecom, iako je nas odgovor njemu
bio toliko manjkav.“[23]

Mozda taj sin nije previSe razmisljao
0 patnji koju je nanio svome Ocu; ono
Sto mu je nedostajalo viSe od svega
bio je Zivot kojeg je imao u domu
svoga oca (usp. Lk 15, 17-19). Uputio



se kudi s idejom da bude jednostavno
jos jedan od slugu. Ipak, njegov ga
otac prima - izaSao mu je u susret,
zagrlio ga i obasuo poljupcima! -
podsjecajuci ga na njegov najdublji
identitet: on je njegov sin. I odmah je
izdao naredbu da mu se vrati
njegova odjeca, njegove sandale i
njegov prsten — znakovi sinovstva
koje Cak ni njegovo loSe ponaSanje
nije moglo izbrisati. ,Pa ipak, u
konacnici, radilo se o njegovom
vlastitom sinu, a takav odnos ne
moZe nikada biti promijenjen ili
unisten ikakvim nac¢inom
ponasanja.“[24]

UnatoC tome Sto na Boga ponekad
moZemo gledati kao na Gospodara
Ciji smo mi sluge, ili kao na
hladnokrvnog suca, On ostaje vjeran
svojoj Ljubavi koju ima kao Otac.
Mogucnost da Mu se pribliZimo
nakon Sto padnemo uvijek je cudesna
prilika da Ga uistinu otkrijemo. A
takoder nam otkriva i nas vlastiti



identitet. Ne radi se samo o ¢injenici
da je On odlucio ljubiti nas jer to Zelj,
vec o tome da uistinu jesmo, po
milosti, BoZja djeca. Mi jesmo BoZja
djeca: nitko i niSta ne moZe nas
nikada lisiti tog dostojanstva. Cak ni
mi sami. Stoga, uvidajuci stvarnost
naSe slabosti i nasSeg svjesnog i
namjernog grijeha, ne bismo smjeli
nikada gubiti nadu. Kao Sto je sv.
Josemaria rekao: ,,To nije sve. Bog je
taj koji ima zadnju rijec¢ — a to je rijec
Njegove spasiteljske i milosrdne
ljubavi te, stoga, rijeC naseg
boZanskog posinjenja.“[25]

Zaokupljeni ljubavlju

»,0sjecaj“ bozanskog sinovstva
mijenja sve, kao Sto je promijenio
Zivot sv. Josemarije kada je
neocekivano otkrio ovaj ,novi
Mediteran“. Koliko drugaciji postaje
nutarnji Zivot onda kada ga, umjesto
da ga temeljimo na vlastitom
napretku ili odlukama da postanemo



boljima, usredotofimo na Ljubav
koja ide pred nama i oCekuje nas!
Ako damo prednost onome $to mi
sami ¢inimo, ¢inimo da se nas
duhovni Zivot vrti gotovo
iskljuc¢ivo oko naseg osobnog
poboljsanja. Dugoro¢no gledajudi,
ovakav nacin Zivota ne samo da
riskira ostavljanje BoZje ljubavi
zaboravljene u kutku nase duse,
vec vodi i k obeshrabrenju jer
stojimo sami u nasoj borbi protiv
neuspjeha.

Ali kada se usredoto¢imo na sve ono
Sto Bog Cini, na to da Mu dopustimo
da nas ljubi, na svakodnevno
prihvacanje Njegovog spasenja, nasa
borba poprima sasvim drugaciji ton.
Ako se dogodi da postignemo neki
uspjeh, zahvalnost i hvala ¢e izvirati
iz nas sasvim prirodno; a ako
pretrpimo poraz, S povjerenjem
¢emo se vratiti Bogu nasem Ocu,
trazeci Ga za oprost i dopustajuci si
da nas On zagrli. Tako dolazimo do



spoznaje da ,bozansko sinovstvo nije
odredena krjepost s vlastitim ¢inima,
vec radije trajno stanje subjekta
krjeposti. Sva nasa djelatnost,
vrSenje nasih krjeposti, mogu i
trebali bi biti izraz naSeg boZanskog
sinovstva.“[26]

Za osobu koja svakoga dana nastoji s
dobrodoslicom primiti Bozju Ljubav
ne postoji poraz. Cak i grijeh moze
postati prigoda za prisjecanje naseg
identiteta djeteta i vracanja Bogu
naSem Ocu, koji inzistira na tome da
nas pozdravi rijeima ,,sine, moj
sine!“ I kao sv. Josemariji, ova
spoznaja ¢e nam dati potrebnu snagu
da iznova slijedimo naSeg Gospodina.
»Znam da ¢emo tiija zasigurno
vidjeti, sa svjetloS¢u i uz pomoc
milosti, koje stvari trebaju biti
spaljene i spalit ¢emo ih; koje trebaju
biti iskorijenjene i iskorijenit cemo
ih; kojih se stvari treba odredi i
odreci cemo ih se.“[27] Ali to ¢emo
uciniti bez tjeskobe ili obeshrabrenja,



nastojeci nikada ne zamijeniti ideal
krS¢anskog Zivota sa
perfekcionizmom.[28] Tada ¢emo
osloniti nasSe Zivote na BoZjoj Ljubavi
prema nama, zaokupljeni ljubavlju.
Biti ¢emo poput malene djece koja su
otkrila djelic¢ oCeve ljubavi i koja
traZe tisuce nacina da pokazu svoju
zahvalnost i odgovore svom
ljubavlju, bilo to malo ili mnogo, koju
su sposobna izraziti.

[1]Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 14. veljace 2017, br. 30

[2]Isto. Usp. Sv. Josemaria, Put, br.
961; Prijatelji BoZji, br. 239

[3]1Sv. Josemaria, Susret s Kristom, br.
97

[4]Sv. Josemaria, Kovacnica, br. 540

[5] Sv. Katarina Sienska, Razgovori,
pog. 167



[6]1Sv. Ciril Jeruzalemski, Kateheza,
16

[7]Sv. Josemaria, Razmatranje, 24.
prosinca 1969. (u Andres Vazquez de
Prada, Osnivac¢ Opusa Dei, sv. 1,
Scepter, str. 334)

[8]Sv. Josemaria, Osobne biljeske, br.
1637 (u Andres Vazquez de Prada,
Osnivac Opusa Dei, sv. 1, Scepter, str.
400)

[91Susret s Kristom, br. 64

[10]Papa Franjo, Homilija na
inauguracijskoj misi njegovog
pontifikata, 19. oZujka 2013.

[11]Papa Franjo, Homilija tijekom
Svjetskog dana mladih u Poljskoj, 31.
srpnja 2016.

[12]Papa Benedikt XVI., Homilija na
inauguracijskoj misi njegovog
pontifikata, 24. travnja 2005.



[13]Sv. Josemaria, Pismo, 25. sijeCnja
1961.

[14]Sv. Josemaria, Biljeske njegovih
propovijedi, 6. srpnja 1974.

[15]Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 14. veljace 2017., br. 8

[16]Prijatelji BoZji, br. 143.
[17]1Brazda, br. 860.

[18]Usp. Fernando Ocariz, ,Filiacion
divina“ u Diccionario de san
Josemaria Escriva de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, str. 519 — 526.

[19]Jubilejska Godina milosrda
pomogla je naglasiti neke od ovih.
Usp. Papinsko vijecCe za novu
evangelizaciju, Milosrdni poput Oca,
Sredstva za Jubilej milosrda 2015 -
2016.

[20]Prijatelji BoZji, br. 150.

[21]Franjo, Homilija, 31. srpnja 2016.



[22]Sv. Ivan Pavao II., Homilija, 4.
svibnja 2003.

[23]Susret s Kristom, br. 64

[24]Sv. Ivan Pavao II., Enciklika Dives
in Misericordia (30 studenog 1980),
br.5

[25]Susret s Kristom, br. 66

[26]F. Ocariz i 1. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, str. 54

[27]1Susret s Kristom, br. 66

[28]Usp. Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 14. veljace 2017., br. 8

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-
prva-molitva-bozjeg-djeteta/ (8.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-prva-molitva-bozjeg-djeteta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-prva-molitva-bozjeg-djeteta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-prva-molitva-bozjeg-djeteta/

	Nova Sredozemlja (I): „Ta prva molitva Božjeg djeteta“
	Abba Pater!
	Tko je Bog za mene?
	Povjerenjem ispunjena nada Božje djece
	Jačati našu „svijest o božanskom sinovstvu“
	Povratak u Očev dom
	Zaokupljeni ljubavlju


