
opusdei.org

Nova Sredozemlja
(I): „Ta prva molitva
Božjeg djeteta“

Duboka spoznaja da smo Božja
djeca mijenja sve, kao što je
promijenila život sv. Josemaríje
nakon što je neočekivano otkrio
ovo „novo Sredozemlje“.

13.08.2018.

„Ovo su trenuci, kćeri i sinovi moji,
kada se moramo više zadubiti na
putovima kontemplacije usred
svijeta.“[1] Ovim riječima Prelat
Opusa Dei ukazuje na jedan od



prioriteta sadašnjeg vremena.
Apostolat kršćana je, danas kao i
uvijek, „prelijevanje našeg
unutarnjeg života.“[2] Prvenstveno
zato što označava prenošenje
Kristovog Života drugima, Života
kojeg smo svi dionici. S druge strane,
da bismo mogli vjeru donijeti svijetu,
najprije je moramo sami dobro
razumjeti i istinski živjeti. Ukratko,
kao što je rekao sv. Josemaría, radi se
o „napredovanju kroz dubine Božje
ljubavi kako bismo mogli drugima
pokazati tu ljubav kroz svoje
postupke i riječi.“[3]

Ovo nastojanje za „napredovanjem“
u vjeri ima posebno obilježje. Ne radi
se o putovanju iz nepoznatog mjesta
u poznato, već o dubljem ulaženju u
ono što je već poznato, što se čini
očitim, što smo toliko često čuli. Tada
„otkrijemo“ nešto što smo već znali,
ali odjednom shvaćamo s novom
snagom i dubinom. Sv. Josemaría
naziva ova iskustva otkrivanjem



„novih Sredozemlja“ koja se otvaraju
pred našim očima na neočekivani
način. Primjerice, u Kovačnici kaže:

„U nutarnjem životu, kao i u ljubavi,
treba biti ustrajan. Da, trebaš
razmatrati često o istim temama,
nastavljajući dok ne otkriješ novo
Sredozemlje'.

„Kako ovo nisam ranije tako jasno
vidio?' pitat ćeš iznenađeno.
Jednostavno zato što smo ponekad
poput kamenja preko kojeg teče
voda, a da ne upije ni kapi.

„Zbog toga moramo uvijek iznova
ponavljati iste stvari – one nisu iste! –
ako želimo upiti Božje
blagoslove.“[4]

„Stalno ponavljati iste stvari“ kako
bismo otkrili sve blago sadržano u
njima i tako otkrili da to „nisu iste
stvari!“ To je put kontemplacije na
koji smo pozvani. On podrazumijeva
traženje blaga u moru koje, na prvi



pogled, ne sadrži ništa novo jer je već
dio našeg svakodnevnog krajolika.
Rimljani su Sredozemlje nazivali 
Mare nostrum, naše more: more koje
im je bilo dobro poznato, more koje
je bilo dio njihovog svakodnevnog
života. Sveti Josemaría je govorio o
otkrivanju novih Sredozemlja jer
kada napredujemo na morima za
koja mislimo da ih dobro poznajemo,
pred našim očima se otvaraju široka
i neočekivana obzorja. Tada možemo
reći Presvetome Trojstvu; zajedno sa
sv. Katarinom Sienskom: „ti si poput
mora dubokog; što više ulazim u te,
više otkrivam; a što višeotkrivam,
više te tražim.“[5]

Ova otkrića su svjetla koja Bog daje
kada i kako želi. Ali naše marljivo
traženje i razmišljenje također može
pripremiti našu dušu za primanje
ovih svjetala od Boga. „Kao što
tjelesni vid osobe koja je prije bila u
tami i odjednom ugleda sunce biva
prosvijetljen, te ona jasno vidi stvari



koje prije nije vidjela, tako i osoba
koja primi Duha Svetoga biva
prosvijetljena u duši.“[6]

U ovom novom nizu članaka teme će
biti neke od ovih Sredozemlja koje je
sv. Josemaría otkrio u svom
nutarnjem životu kako bi s njim
dublje mogli prodrijeti „u dubine
Božje ljubavi.“

Abba Pater! 

Jedno od najdubljih uvjerenja prvih
kršćana bilo je da se Bogu mogu
obraćati kao njegova ljubljena djeca.
Sam Isus ih je učio: Vi, dakle, ovako
molite: Oče naš, koji jesi na
nebesima... (Mt 6, 9). Židovima se
predstavio kao ljubljeni Sin Očev, te
je i svoje učenike podučavao da se
ponašaju na jednak način. Apostoli
su ga čuli kako se Bogu obraća
izrazom koji hebrejska djeca koriste
za obraćanje svojim očevima. I po
primitku Duha Svetoga, sami su



počeli koristiti taj izraz. Radi se o
nečemu što je, gledajući iz
perspektive pobožnosti Izraela, bilo
radikalno novo, ali se sv. Pavao
pozvao na to kao na nešto opće
poznato: Ta ne primiste duh
robovanja da se opet bojite, nego
primiste Duha posinstva u kojem
kličemo: „Abba! Oče!“ Sam Duh
susvjedok je s našim duhom da smo
djeca Božja (Rim 8, 15-16).

Radi se o uvjerenju koje ih je
ispunjalo pouzdanjem i davalo im
neočekivanu smjelost: ako pak djeca,
onda i baštinici, baštinici Božji, a
subaštinici Kristovi (Rim 8, 17). Isus je
ne samo jedinorođeni Sin Božji, već i
prvorođenac među mnogom braćom
(usp. Rim 8, 29; Kol 1, 15). Novi Život
koji je Krist donio prikazan im je kao
život ljubljene djece Božje. Ne radi se
ni o teoretskoj niti o apstraktnoj
istini, već o stvarnosti koja ih je
ispunjavala preobilnom radošću. To
iščitavamo iz radosnih riječi sv.



Ivana apostola u njegovoj prvoj
poslanici: Gledajte koliku nam je
ljubav darovao Otac: djeca se Božja
zovemo, i jesmo (1 Iv 3, 1).

Božje očinstvo, njegova veoma
posebna i nježna ljubav prema
svakome od nas, nešto je o čemu mi
kršćani učimo već od djetinjstva. I
unatoč tome smo pozvani otkriti je
na osoban i živ način koji
preobražava naš odnos s Bogom.
Tako čineći, Sredozemlje mira i
povjerenja otvara se pred našim
očima, neizmjeran horizont u kojeg
možemo dublje napredovati tijekom
cijeloga života. Za sv. Josemaríu ovo
je bilo neočekivano otkriće,
iznenadno otkrivanje panorame koja
je bila skrivena u nečemu što je već
poprilično dobro poznavao.

Ovo se dogodilo u jesen 1931., čega se
prisjetio mnogo godina kasnije:
„Mogu vam točno do u trenutak reći
kada i kako se odvila moja prva



molitva kao sina Božjeg. Naučio sam
Boga zvati Ocem, kao u Očenašu, u
svom djetinjstvu. Ali osjećati, vidjeti,
biti zadivljen tom Božjom željom da
budemo Njegova djeca... to se
dogodilo na ulici, u tramvaju. Kroz
sat, sat i pol, nisam siguran, morao
sam vikati Abba, Pater!“[7]

U nadolazećim mjesecima sv.
Josemaría se opetovano vraćao na
ovu točku razmatranja. Primjerice,
tijekom duhovne obnove na kojoj je
sudjelovao godinu dana kasnije,
zapisao je: „Prvi dan. Bog je moj Otac.
I ne odstupam od ovog
razmatranja.“[8] Cijeli dan proveden
u razmatranju Božjeg Očinstva! Iako
bi nas tako dugo razdoblje
razmatranja isprva moglo iznenaditi,
ono u stvari pokazuje koliko duboko
se iskustvo božanskog sinovstva
usadilo u njegovom srcu. I mi,
također, u svojoj molitvi i svaki puta
kada se obratimo Bogu, trebali bismo
gajiti stav pouzdanjem ispunjenog



prepuštanja i zahvalnosti. Ali da bi
naš odnos s Bogom poprimio ovakav
sadržaj, trebamo ponovno otkriti da
on uistinu želi biti naš Otac.

Tko je Bog za mene?

Možda smo i mi, poput sv.
Josemaríje, kao veoma mladi također
naučili da je Bog naš Otac. Ali možda
je još dug put pred nama dok ovu
radikalnu istinu da smo Božja djeca
uistinu ne učinimo sastavnim
dijelom svoga života. Kako možemo
pospješiti ovo otkriće?

Prije svega, da uistinu otkrijemo
Božje očinstvo, često će biti potrebno 
obnoviti Njegov istinski lik. Tko je Bog
za mene? Svjesno ili nesvjesno, neki
smatraju Boga kao Nekoga tko
propisuje zakone i prijeti kaznom
svakome tko ih se ne pridržava.
Nekoga tko očekuje da se njegova
volja poštuje i tko se ljuti kada ga se
ne sluša; jednom riječju, Gospodara,



a nas kao njegove nevoljke podanike.
Drugi (među kojima i neki kršćani),
Boga gledaju kao razlog zbog kojeg se
treba dobro ponašati. Gleda ga se kao
na razlog zbog kojeg trebamo težiti
cilju kojem bi trebali težiti, ali baš i 
ne želimo. Unatoč svemu, Bog „nije
niti tiranin niti strogi i nepopustljivi
sudac: on je naš Otac. Progovara nam
o našem nedostatku velikodušnosti,
našim grijesima, našim pogrješkama;
ali to čini kako bi nas od njih
oslobodio, kako bi nam obećao svoje
prijateljstvo i svoju ljubav.“[9]

Teškoća u shvaćanju da Bog je ljubav
(1 Iv 4, 8) također je katkad
uzrokovana i krizom koju očinstvo
prolazi na različitim mjestima.
Možda smo primijetili u razgovoru s
nekim od prijatelja ili kolega da im
razmišljanje o vlastitom ocu ne budi
dobre uspomene te ih Bog koji je
Otac posebno ne privlači. Kada s
njima razgovaramo o vjeri, dobro je
pomoći im uvidjeti kako njihova bol



zbog tog nedostatka u životu
pokazuje koliko duboko je potreba za
očinstvom usađena u njihovom srcu:
očinstvu koje ih prethodi i koje ih
doziva. Prijatelj, ili svećenik, mogu
im svojom blizinom pomoći otkriti
ljubav Oca, od koga ime svakom
očinstvu na nebu i na zemlji (Ef 3,14); i
također da iskuse ovu nježnost u
„pozivu da budu 'zaštitnici'“[10] koji
se nalazi u svačijem srcu, a koji svoj
izričaj nalazi u majci ili ocu kakvim 
oni sami već jesu, ili bi jednog dana
htjeli biti. Tako mogu u dubini svoje
duše nastaviti otkrivati istinsko Božje
lice i način na koji smo mi, Njegova
djeca, pozvani živjeti, znajući da nas
On promatra bezgraničnom
naklonošću. Otac ne voli svoje dijete
zbog onoga što ono radi, zbog
pokazanih rezultata, već jednostavno
jer je njegovo dijete. On želi da mu
djetetu bude dobro u životu i nastoji
izvući najbolje iz svakog
pojedinačno, ali je i stalno svjestan



koliku vrijednost to dijete već ima u
njegovim očima.

Imati to na umu nam može pomoći
kada u nečemu ne uspijemo ili kada
nam razlika između našeg vlastitog
života i „uzora“ koje svijet za nas
određuje stvori loše mišljenje o nama
samima. „Ovo je naš istinski 'status,'
naš duhovni identitet: mi smo
ljubljena djeca Božja, uvijek. Stoga
vidite kako ne prihvatiti sebe, živjeti
potišteno i biti negativni znači ne
prepoznati svoj najdublji identitet.
To je poput odlaženja u trenutku
kada me Bog želi pogledati, nastojeći
pokvariti njegov san kojeg ima za
mene. Bog nas voli kakvi jesmo, i
nijedan naš grijeh, mana ili
pogrješka neće ga navesti da se
predomisli.“[11]

Spoznaja da je Bog naš Otac također
uključuje dopustiti Mu da nas gleda
kao na svoju žarko ljubljenu djecu.
Tada shvatimo da naša „vrijednost“



ne ovisi o onome što imamo – našim
talentima – ili o onome što učinimo –
našim uspjesima – već radije o
Ljubavi koja nas je stvorila, koja nas
je „sanjala“ i potvrdila prije postanka
svijeta (Ef 1, 4). S obzirom na hladno
poimanje Boga na koje se katkad
može naići u suvremenom svijetu,
Benedikt XVI je odmah na početku
svog pontifikata želio prizvati u
sjećanje da „nismo slučajan i
besmislen proizvod evolucije. Svatko
od nas plod je Božje misli. Svatko od
nas je željen, svatko od nas je voljen,
svatko od nas je potreban.“[12]
Utječe li ova ideja uistinu na naš
svakodnevni život?

Povjerenjem ispunjena nada
Božje djece

Sveti Josemaría je često podsjećao
vjernike Opusa Dei da „temelj našeg
duhovnog života jest svijest o našem
božanskom sinovstvu.“[13]
Usporedio ju je s „niti koja povezuje



biserje prekrasne ogrlice. Božansko
sinovstvo jest nit koja povezuje sve
krjeposti jer su krjeposti djeteta
Božjeg.“[14] Stoga je vrlo važno
zamoliti Boga da nam otkrije ovaj
„novi Mediteran“ koji uzdržava i
oblikuje naš cjelokupni duhovni
život.

„Nit“ božanskog sinovstva dovodi do
„svakodnevnog stava prepuštanja u
nadi,“[15] stava kojeg se može naći u
djece, posebice kada su malena.
Stoga je u životu i djelima sv.
Josemaríe božansko sinovstvo često
usko vezano uz duhovno djetinjstvo.
Kakvu važnost dijete pridaje svojim
čestim padovima dok uči voziti
bicikl? Nikakvu, dokle god u blizini
vidi svoga oca koji ga potiče da
iznova pokuša. To je značenje
njegovog nadom ispunjenog
prepuštanja. „Tata je rekao da
mogu... pa hajdemo!“



Svijest da smo Božja djeca daje nam
sigurnost koja nam je potrebna za
izvršenje zadaće koju nam je
Gospodin povjerio. Poistovjetit ćemo
se s onim djetetom kojem otac kaže: 
Sinko, hajde danas na posao u
vinograd! (Mt 21, 28). Možda će naša
prva reakcija biti osjećaj
uznemirenosti, te zamišljanje
mnoštva različitih poteškoća. Ali
istoga trenutka ćemo se prisjetiti da
je naš Otac taj koji nas traži da to
učinimo, pokazujući tako veliko
pouzdanje u nas. Poput Krista, naučit
ćemo se prepustiti u Očeve ruke i reći
mu iz dubine svoje duše: Ali ne što ja
hoću, nego što hoćeš ti! (Mk 14, 36).
Sv. Josemaría nas je svojim životom
naučio ponašati se na ovaj način, po
Kristovom primjeru: „Tijekom
godina, nastojao sam nepokolebljivo
tražiti oslonac u ovoj radosnoj
stvarnosti. Bez obzira kakva bila
situacija, moja molitva, iako
promjenjivog tona, uvijek je bila ista.
Rekao bih mu: 'Gospodine, ti si me



ovdje stavio. Ti si mi povjerio ovo ili
ono, i ja svoje povjerenje polažem u
tebe. Znam da si ti moj Otac i vidio
sam da su malena djeca uvijek
potpurno sigurna u svoje
roditelje.'“[16]

Ne možemo poricati da će biti
poteškoća. Ali ćemo se s njima suočiti
sa spoznajom da nas, ma što god se
dogodilo, naš svemogući Otac prati;
on je uz nas i bdije nad nama. On će
učiniti ono što mi pokušavamo jer je
u konačnici to Njegovo djelo; možda
na drugačiji, ali plodonosniji način.
„Čim se u potpunosti pouzdaš u
Gospodina, znat ćeš kako biti
zadovoljan sa bilo čime što se dogodi.
Nećeš gubiti svoj mir ako tvoji
pothvati ne uspiju onako kako si se
nadao, čak i ako si sve uložio u njih,
te iskoristio sva raspoloživa sredstva.
I to zato što će 'uspjeti' onako kako
Bog hoće.“[17]



Jačati našu „svijest o
božanskom sinovstvu“

Sveti Josemaría, treba istaknuti, nije
ukazao na božansko sinovstvo kao
temelj duha Opusa Dei, već na svijest
o našem božanskom sinovstvu. Nije
dovoljno biti dijete Božje; trebamo 
shvatiti da smo djeca Božja tako da
naš život poprimi taj „smisao.“
Posjedovanje te sigurnosti u našim
srcima najsigurniji je mogući temelj;
istina o našem božanskom sinovstvu
tada postaje živa stvarnost, sa
konkretnim posljedicama u našim
životima.

Da bismo ojačali ovu „svijest,“ dobro
je dublje ući u tu stvarnost našim
umom i srcem. Našim umom,
prvenstveno kroz razmatranje
odlomaka iz Svetog Pisma koji
govore o Božjem očinstvu, o našem
sinovstvu te o životu djece Božje.
Ovdje se možemo poslužiti i
mnogobrojnim tekstovima sv.



Josemaríje o tome što znaži biti Božje
dijete,[18] kao i razmatranjima
drugih svetaca i kršćanskih pisaca.
[19]

Našim srcem možemo dublje ulaziti u
stvarnost da smo Božja djeca
odnoseći se s povjerenjem prema
Bogu Ocu, prepuštajući se Njegovoj
Ljubavi. Možemo potaknuti svoje
sinovsko povjerenje, riječima ili bez
njih, stalno nastojeći biti svjesni
njegove Ljubavi prema nama. Jedan
način da se takvo što čini jest
obraćati mu se kratkim zazivima ili
uzdasima. Sveti Josemaría je
predložio: „Zazovi ga 'Oče' mnogo
puta u danu i reci mu – sam, u svome
srcu – da ga voliš, da ga obožavaš, da
se osjećaš ponosnim i snažnim jer si
njegovo dijete.“[20] Također možemo
i koristiti neke od njegovih kratkih
molitava koje nam mogu pomoći
suočiti se svakim danom sa
sigurnošću svijesti da smo djeca
Božja, ili ga završiti molitvom



zahvale, kajanja i nade. Papa Franjo
je predložio sljedeću molitvu mladim
ljudima: „Gospodine, hvala ti što me
ljubiš; siguran sam da me voliš;
pomozi mi zaljubiti se u vlastiti život!
Ne u moje mane, koje treba ispraviti,
već u sam život koji je veliki dar jer
je vrijeme da ljubim i budem
ljubljen.“[21]

Povratak u Očev dom

Obitelj je opisivana kao „mjesto
kojem se vraćamo,“ gdje
pronalazimo utočište i odmor. Kao
što je sv. Ivan Pavao II volio kazati,
ona je „svetište ljubavi i života.“[22]
Zato što u njoj iznova pronalazimo
Ljubav koja daje značenje i
vrijednost našem životu jer je u
samom njegovom središtu.

Na sličan način, spoznaja da smo
Božja djeca omogućava nam vratiti
se k njemu s povjerenjem kada smo
umorni, kada su nam drugi naudili,



ili kada se osjećamo ranjeni... a
također i nakon što smo ga uvrijedili.
Povratak Ocu je još jedan način
življenja „nadom ispunjenog
prepuštanja“. Trebali bismo često
razmatrati prispodobu o ocu koji je
imao dva sina koju nam je prenio sv.
Luka (usp. Lk 15, 11-32). „Bog nas
čeka, poput oca u prispodobi,
raširenih ruku, iako to ne
zaslužujemo. Nije važno koliko je naš
dug velik. Baš poput razmetnoga
sina, sve što trebamo učiniti jest
otvoriti svoje srce, osjetiti čežnju za
Očevom kućom, čuditi se i radovati
daru koji nam Bog daje kada nam
omogućava zvati se njegovom
djecom, uistinu biti njegovom
djecom, iako je naš odgovor njemu
bio toliko manjkav.“[23]

Možda taj sin nije previše razmišljao
o patnji koju je nanio svome Ocu; ono
što mu je nedostajalo više od svega
bio je život kojeg je imao u domu
svoga oca (usp. Lk 15, 17-19). Uputio



se kući s idejom da bude jednostavno
još jedan od slugu. Ipak, njegov ga
otac prima – izašao mu je u susret,
zagrlio ga i obasuo poljupcima! –
podsjećajući ga na njegov najdublji
identitet: on je njegov sin. I odmah je
izdao naredbu da mu se vrati
njegova odjeća, njegove sandale i
njegov prsten – znakovi sinovstva
koje čak ni njegovo loše ponašanje
nije moglo izbrisati. „Pa ipak, u
konačnici, radilo se o njegovom
vlastitom sinu, a takav odnos ne
može nikada biti promijenjen ili
uništen ikakvim načinom
ponašanja.“[24]

Unatoč tome što na Boga ponekad
možemo gledati kao na Gospodara
čiji smo mi sluge, ili kao na
hladnokrvnog suca, On ostaje vjeran
svojoj Ljubavi koju ima kao Otac.
Mogućnost da Mu se približimo
nakon što padnemo uvijek je čudesna
prilika da Ga uistinu otkrijemo. A
također nam otkriva i naš vlastiti



identitet. Ne radi se samo o činjenici
da je On odlučio ljubiti nas jer to želi,
već o tome da uistinu jesmo, po
milosti, Božja djeca. Mi jesmo Božja
djeca: nitko i ništa ne može nas
nikada lišiti tog dostojanstva. Čak ni
mi sami. Stoga, uviđajući stvarnost
naše slabosti i našeg svjesnog i
namjernog grijeha, ne bismo smjeli
nikada gubiti nadu. Kao što je sv.
Josemaría rekao: „To nije sve. Bog je
taj koji ima zadnju riječ – a to je riječ
Njegove spasiteljske i milosrdne
ljubavi te, stoga, riječ našeg
božanskog posinjenja.“[25]

Zaokupljeni ljubavlju

„Osjećaj“ božanskog sinovstva
mijenja sve, kao što je promijenio
život sv. Josemaríje kada je
neočekivano otkrio ovaj „novi
Mediteran“. Koliko drugačiji postaje
nutarnji život onda kada ga, umjesto
da ga temeljimo na vlastitom
napretku ili odlukama da postanemo



boljima, usredotočimo na Ljubav
koja ide pred nama i očekuje nas! 
Ako damo prednost onome što mi
sami činimo, činimo da se naš
duhovni život vrti gotovo
isključivo oko našeg osobnog
poboljšanja. Dugoročno gledajući,
ovakav način života ne samo da
riskira ostavljanje Božje ljubavi
zaboravljene u kutku naše duše,
već vodi i k obeshrabrenju jer
stojimo sami u našoj borbi protiv
neuspjeha.

Ali kada se usredotočimo na sve ono
što Bog čini, na to da Mu dopustimo
da nas ljubi, na svakodnevno
prihvaćanje Njegovog spasenja, naša
borba poprima sasvim drugačiji ton.
Ako se dogodi da postignemo neki
uspjeh, zahvalnost i hvala će izvirati
iz nas sasvim prirodno; a ako
pretrpimo poraz, s povjerenjem
ćemo se vratiti Bogu našem Ocu,
tražeći Ga za oprost i dopuštajući si
da nas On zagrli. Tako dolazimo do



spoznaje da „božansko sinovstvo nije
određena krjepost s vlastitim činima,
već radije trajno stanje subjekta
krjeposti. Sva naša djelatnost,
vršenje naših krjeposti, mogu i
trebali bi biti izraz našeg božanskog
sinovstva.“[26]

Za osobu koja svakoga dana nastoji s
dobrodošlicom primiti Božju Ljubav
ne postoji poraz. Čak i grijeh može
postati prigoda za prisjećanje našeg
identiteta djeteta i vraćanja Bogu
našem Ocu, koji inzistira na tome da
nas pozdravi riječima „sine, moj
sine!“ I kao sv. Josemariji, ova
spoznaja će nam dati potrebnu snagu
da iznova slijedimo našeg Gospodina.
„Znam da ćemo ti i ja zasigurno
vidjeti, sa svjetlošću i uz pomoć
milosti, koje stvari trebaju biti
spaljene i spalit ćemo ih; koje trebaju
biti iskorijenjene i iskorijenit ćemo
ih; kojih se stvari treba odreći i
odreći ćemo ih se.“[27] Ali to ćemo
učiniti bez tjeskobe ili obeshrabrenja,



nastojeći nikada ne zamijeniti ideal
kršćanskog života sa
perfekcionizmom.[28] Tada ćemo
osloniti naše živote na Božjoj Ljubavi
prema nama, zaokupljeni ljubavlju.
Biti ćemo poput malene djece koja su
otkrila djelić očeve ljubavi i koja
traže tisuće načina da pokažu svoju
zahvalnost i odgovore svom
ljubavlju, bilo to malo ili mnogo, koju
su sposobna izraziti.

[1]Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14. veljače 2017, br. 30

[2]Isto. Usp. Sv. Josemaría, Put, br.
961; Prijatelji Božji, br. 239

[3]Sv. Josemaría, Susret s Kristom, br.
97

[4]Sv. Josemaría, Kovačnica, br. 540

[5] Sv. Katarina Sienska, Razgovori,
pog. 167



[6]Sv. Ćiril Jeruzalemski, Kateheza,
16

[7]Sv. Josemaría, Razmatranje, 24.
prosinca 1969. (u Andres Vázquez de
Prada, Osnivač Opusa Dei, sv. 1,
Scepter, str. 334)

[8]Sv. Josemaría, Osobne bilješke, br.
1637 (u Andres Vázquez de Prada, 
Osnivač Opusa Dei, sv. 1, Scepter, str.
400)

[9]Susret s Kristom, br. 64

[10]Papa Franjo, Homilija na
inauguracijskoj misi njegovog
pontifikata, 19. ožujka 2013.

[11]Papa Franjo, Homilija tijekom
Svjetskog dana mladih u Poljskoj, 31.
srpnja 2016.

[12]Papa Benedikt XVI., Homilija na
inauguracijskoj misi njegovog
pontifikata, 24. travnja 2005.



[13]Sv. Josemaría, Pismo, 25. siječnja
1961.

[14]Sv. Josemaría, Bilješke njegovih
propovijedi, 6. srpnja 1974.

[15]Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14. veljače 2017., br. 8

[16]Prijatelji Božji, br. 143.

[17]Brazda, br. 860.

[18]Usp. Fernando Ocáriz, „Filiacion
divina“ u Diccionario de san
Josemaría Escriva de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, str. 519 – 526.

[19]Jubilejska Godina milosrđa
pomogla je naglasiti neke od ovih.
Usp. Papinsko vijeće za novu
evangelizaciju, Milosrdni poput Oca,
Sredstva za Jubilej milosrđa 2015 -
2016.

[20]Prijatelji Božji, br. 150.

[21]Franjo, Homilija, 31. srpnja 2016.



[22]Sv. Ivan Pavao II., Homilija, 4.
svibnja 2003.

[23]Susret s Kristom, br. 64

[24]Sv. Ivan Pavao II., Enciklika Dives
in Misericordia (30 studenog 1980),
br. 5

[25]Susret s Kristom, br. 66

[26]F. Ocáriz i I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, str. 54

[27]Susret s Kristom, br. 66

[28]Usp. Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14. veljače 2017., br. 8

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-
prva-molitva-bozjeg-djeteta/ (8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-prva-molitva-bozjeg-djeteta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-prva-molitva-bozjeg-djeteta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nova-sredozemlja-i-ta-prva-molitva-bozjeg-djeteta/

	Nova Sredozemlja (I): „Ta prva molitva Božjeg djeteta“
	Abba Pater!
	Tko je Bog za mene?
	Povjerenjem ispunjena nada Božje djece
	Jačati našu „svijest o božanskom sinovstvu“
	Povratak u Očev dom
	Zaokupljeni ljubavlju


