
opusdei.org

Normalno, diskretno
i božansko

Neki Isusovi sugrađani sumnjali
su da se Božja moć može
očitovati po nekome „tako
normalnome”. Gospodin nas i
dalje želi susretati u
svakodnevnici, protkanoj
jednostavnim normama
pobožnosti koje nastojimo
živjeti.

2.04.2021.



Subota je. Isus je u nazaretskoj
sinagogi. Možda mu kroz misli
prolaze brojne drage uspomene iz
djetinjstva i mladosti. Koliko li je
puta upravo tamo čuo riječ Božju.
Njegovim sumještanima, koji ga već
jako dugo poznaju, stižu razne vijesti
o čudima koja čini u susjednim
gradovima. I ovo postaje uzrok
nečemu čudnom: poznanstvo s
Isusom za njih postaje prepreka.
„Odakle ovomu ta mudrost i te
čudesne sile? Nije li ovo drvodjeljin
sin?” (Mt 13, 54-55), pitali su se.
Iznenađuje ih da bi spasenje moglo
doći od nekoga koga su gledali kako
odrasta iz dana u dan. Ne mogu
vjerovati da bi Mesija mogao živjeti
među njima na jedan tako diskretan i
nezapažen način.

Kao Isusovi sumještani



Stanovnici Nazareta misle da dobro
poznaju Isusa. Sigurni su da ono što
se o njemu govori ne može biti istina.
„Nije li mu majka Marija, a braća
Jakov, i Josip, i Šimun, i Juda? I sestre
mu nisu li sve među nama? Odakle
mu sve to?” (Mt 13,56). U naselju koje
nema predodžbu o Bogu, koje čak ni
ne izgovara njegovo ime, jedan od
njihovih zemljaka tvrdi da je
Mesija...Nemoguće. Štoviše, poznato
im je njegovo porijeklo, poznaju
njegove roditelje i njegovu kuću:
„Bila je to jednostavna obitelj, dobra
sa svima, prirodno integrirana u
naselje”[1]. Ne mogu si objasniti kako
netko tako sličan njima može činiti
čuda. „Isusova normalnost, radnika
iz provincije, ne izgleda kao da krije
neki misterij. Njegovo porijeklo
dokazuje da je jednak svima
ostalima”[2]. Sin Božji radi s Josipom
u njegovoj radionici; „većinu svoga
života posvećuje ovoj zadaći,
jednostavnim postojanjem koje ne
izaziva nikakvo posebno



divljenje”[3]. Zašto je normalnost
Isusova života mogla postati razlog
da se ne povjeruje u njegovo
božanstvo.

Iako nam može izgledati kao nešto
poprilično strano, svojstveno onima
koji su živjeli u Kristovo vrijeme,
zapravo je i nama također
jednostavnost često sumnjiva.
Privlači nas ono što je posebno,
upadljivo, izuzetno; oduševljava nas
razbijanje rutine. Često se zna
dogoditi da primijetimo da se naša
sposobnost čuđenja uspavala,
uzimamo zdravo za gotovo mnogo
toga, zatvaramo se u određene
navike, ne primjećujući čuda koja se
kriju u onom normalnom. Da ne
idemo u veće detalje, događa se često
da se čak navikavamo na najveće od
svih čuda, prisustvo Sina Božjega u
Euharistiji. Međutim, ista stvar se
može dogoditi u našem osobnom
susretu s Kristom u molitvi, s
usrdnim molitvama u čast Djevice,



kao što je molitva svete krunice, ili u
onim trenucima kada želimo ispuniti
naše misli i osjećaje kršćanskom
doktrinom kroz duhovnu literaturu.
Možda smo se naviknuli da nam je
naš stvoritelj tako nadohvat ruke.
Darivatelj svih milosti, ljubav koja
upotpunjava svaku želju, zatvoren je
u bezbroj svetišta po cijeloj kugli
zemaljskoj. Bog je htio učiniti
vidljivom svoju svemoć na mjestima
koja mu nudi jednostavnost. Od tamo
djeluje. Na takav način, često bez
blještavila, događaju se bezbrojna
čuda u našem okruženju.

U okvirima svakodnevnog

Ta Božja prirodnost nas može zbuniti
jer je suprotstavljamo spontanosti
koju možda smatramo temeljnim
elementom nekog odnosa. Ono
normalno nam može izgledati
previše predvidljivo jer u tome
naizgled manjka kreativnosti, faktora
iznenađenja, strasti istinske ljubavi.



Možda propuštamo nešto osobito što
bi naš odnos s Bogom moglo
pretvoriti u iznimnu, jedinstvenu i
neponovljivu avanturu, u izvanredno
svjedočanstvo koje bi čak moglo
ganuti druge osobe. Možemo
pomisliti da normalnost čini
jednolikim i trati doprinos koji
pojedinac može uložiti. Istina je da je,
pred onim što je uvijek isto, logična
reakcija navikavanje.

Međutim, znamo da nas Bog poziva
da ga susretnemo u onome što je
najobičnije, što je svakodnevno.
Takva je također ljudska ljubav koja
raste i produbljuje se, ne samo
oslanjajući se na posebne velike
trenutke, već i na one tišine, zamore i
nerazumijevanjima zajednički
proživljenih dana; jednostavno
bivajući zajedno. „Postoji ono nešto
sveto, božansko, skriveno u
najobičnijim situacijama”[4] što
bismo htjeli otkriti. Događa se da,
iako se naš odnos s Bogom zbiva



usred normalnih okolnosti, procesija
prolazi kroz našu nutrinu. Njegova
strastvena ljubav može se vrlo
komotno kretati u okvirima
normalnosti, u svakidašnjici bez
spektakla, bez vatrometa, ali s
vrućom žeravicom. To je zato što
znamo da se na nas u svakom
trenutku gleda s posebnom ljubavlju.
Bogu nije važno koliko je normalan
moj život: moj je i to je za njega
dovoljno. Bog nam, zapravo, daje
priliku da od našeg života napravimo
nešto izvanredno jedinstveno i
posebno; on ne zna drugačije nego
računati s jednim po jednim. Nikad
ne uspoređuje svoju djecu. Pozvao
nas je svakoga pojedinačno još prije
stvaranja svijeta (usp. Ef 1,4): ne
postoji nitko jednak meni i zbog toga
sam neponovljiv i Bog me bezuvjetno
ljubi.

Milovanja izgledaju monotono



To područje normalnosti u kojem
Gospodin djeluje omogućava da naš
život bude, kako kaže sveti Pavao,
„skriven s Kristom u Bogu” (Kol 3,3);
pun sličnih dana u kojima se
naizgled ne događa ništa a, ipak, se
događa ono najnevjerojatnije. „U
ovoj ustrajnosti da se ide dalje iz
dana u dan, vidim svetost borbene
Crkve. Često je to svetost koja dolazi
od susjednih vrata”[5]. Izvana bi se
moglo reći da je monotonija uzela
maha kod onih koji nastoje živjeti
svetost u svakodnevnim stvarima.
Međutim, kako bismo razotkrili to
površno viđenje, sveti Josemaría je
uspoređivao male i stalne navike
pobožnosti neke duše s majkom koja
miluje malo dijete: „Životni plan:
monotonija? Majčina milovanja,
monotonija? Ne govore li si uvijek
isto oni koji se ljube”[6]. U isto
vrijeme, Bog je skoncentriran na nas
i ne prestaje misliti na nas ni voljeti
nas u niti jednom trenutku; ne zbog



toga što je naš život tako normalan,
već što je tako poseban za Njega.

Sveti Bernardo de Claraval pisao je
papi Eugenu III., svom velikom
prijatelju koji je naknadno
beatificiran, kako bi ga ohrabrio da
ne zanemari život stalne molitve i da
izbjegne da ga obuzmu aktivnosti
koje je trebao izvršavati po svojoj
novoj službi: „Oslobodi se obaveza
barem na neko vrijeme. Učini što god
je potrebno, samo nemoj dopustiti da
te preuzmu i odvedu tamo gdje ne
želiš. Želiš li znati gdje bi to bilo? U
tvrdoću srca.”[7]. Bez konkretnih,
dnevnih, navika pobožnosti, srce se
nalazi u opasnosti da se zatvori za
ljubav Božju i da otvrdne. Bez njega
u našoj blizini, odmah gubimo snagu.

U svibnju 1936., sveti Josemaría je
održao propovijed i predložio je
svima koji su ga slušali da svatko od
njih zamoli „milost da mogu ispuniti
svoj životni plan na taj način da



dobro iskoristim vrijeme. Zašto da ne
idem na spavanje i da ne ustajem se
na vrijeme?”[8]. I može nam pasti na
um pitanje: kakve veze ljubav Božja
ima s našim odlaskom na počinak? U
tome je ljepota Božje normalnosti.
Njemu je važan, i to mnogo, naš san,
naše zdravlje, naši planovi. I,
naročito, ne želi da nas u zadnji tren
obuzme nemir da učinimo više
stvari, nego što nam to dan dopušta
jer onaj koji djeluje je uvijek Bog.

Radi utvrđivanja naše slobode

Na početku svog pontifikata,
Benedikt XVI. upozoravao nas je na
stalno prisutnu opasnost, koja je
možda također postojala u onoj
nazaretskoj sinagogi koju smo
spomenuli na početku: „Svijet je
otkupljen Božjom strpljivošću i
uništen ljudskom nestrpljivošću”[9].
Normalnost nam se nekad čini
prespora, mogli bismo pomisliti da
kasni. Mi želimo da se dobre i svete



stvari dogode što prije. Ponekad nam
je teško shvatiti zašto ono dobro
toliko dugo stiže, zašto si Mesija
uzima toliko vremena da čak „dolazi
boraveći devet mjeseci u utrobi svoje
Majke, kao svaki čovjek, s krajnjom
jednostavnošću”[10].

Zapravo, otkrivajući se na ovaj način,
možda Bog želi utvrditi slobodu svih
ljudi, želi biti siguran da mi također
želimo biti s njim, moleći nekoliko
minuta, zastajući na trenutak u
našem danu da bismo uputili
nekoliko riječi Mariji ili čineći bilo
što slično. Da se Bog otkrio na
drugačiji način, naš odgovor bi bio
neupitan. Zbog toga primjećujemo da
Isus izgleda sretno ostajući
neprimjetnu određenim prizorima iz
evanđelja. Mudraci su se, na primjer,
sigurno morali iznenaditi ugledavši
kralja Židova u naručju jedne mlade
žene, na jednom tako jednostavnom
mjestu. Bog ne želi podčiniti ljude.
Osobnost njegovoga sina je toliko



privlačna da je Bog odabrao otkriti se
u onome što je normalno da bi nam
ostavio prostora za slobodu. Želi
slobodnu djecu, a ne zaslijepljenu.
Svjestan je da nas ništa ne motivira
toliko kao osobno otkriće skrivenoga
blaga. Biti zahvalni i uživati u ovoj
slobodi – sa svim plusevima i
minusima – pomaže nam da
podijelimo njegovo strpljenje s
tolikim stvarima koje nam se na prvi
pogled mogu činiti kao prepreka za
otkupljenje a, ipak, su uobičajen put
preko kojeg se Bog objavljuje.

Upravo iz toga razloga, njegove
zapovijedi i norme također su dar i
poziv. Ova istina može se sažeti ako
pribjegnemo dvojici najvećih
mislilaca kršćanske tradicije: „U
ovom pogledu, Toma Akvinski je
mogao reći: ‚Novi zakon je sama
milost Duha Svetoga’, ne neka nova
norma, već nova suština darovana
od istog Duha Svetoga. Augustin je
mogao rezimirati na kraju ovo



duhovno iskustvo istinske vijesti u
kršćanstvu poznatom formulom: ‚Da
quod iubes et iube quod vis’, ‚Daj mi
ono što zapovijedaš i zapovijedi što
želiš’”[11]. Onda se dobro razumiju
neki gorući dijelovi psalmista koji
nam mogu poslužiti da bismo
zahvalili Bogu za ovu slobodu:
„Usnama svojim navješćujem sudove
usta tvojih. Putu se propisa tvojih
radujem više no svemu bogatstvu.
Razmišljat ću o naredbama tvojim i
putove ću tvoje razmatrat.”(Ps
119,13-15).

U onome što je normalno nalazi se
Bog

Živimo u dobu fenomena masa, s
osobama koje imaju milijune
pratitelja, slika i videa koji se šire
brzinom virusa. Kada smo suočeni s
ovim stanjem, kakvu važnost ima
ono što smo rekli o normalnosti u
kojoj djeluje Gospodin? Znamo da je
Bog strpljiv i da nam je rekao da



djeluje kao kvasac: nije moguće
razlikovati ga u masi a, unatoč
svemu, dolazi do svakog kutka. Bog
je prvi koji zainteresiran spasiti
svijet, mnogo više od nas. Zapravo,
on je onaj koji gura, koji rasplamsava
i koji podupire. Mi se u konačnici
priključujemo tom pokretu svetosti:
„ Predivnom normalnošću
božanskog, kontemplativna duša se
razlijeva u apostolskom žaru”[12].

Papa Franjo nas poziva baš na to da
dopustimo da nas obuzme gorljivo
raspoloženje milosti: „Koliko nam
dobro čini, kao Šimunu, primiti
Gospodina u ‚naručje’ (Lk 2,28). Ne
samo u glavu i u srce, već u ruke, u
sve što činimo: u molitvi, u poslu, u
jelu, na telefonu, u školi, sa
siromašnima, svugdje. Primiti
Gospodina u naručje je protulijek za
samotni misticizam i neobuzdani
aktivizam jer istinski susret s Isusom
dovodi u red, kako sentimentalnu
pobožnost, tako i frenetički faktotum.



Živjeti susret s Isusom također je lijek
za blokadu onog normalnog,
otvorenost za svakodnevne pokrete
milosti”[13]. S Kristom se želimo
osloboditi blokade u razmišljanju da
se Bog ne nalazi u normalnome.

„Marija posvećuje ono najobičnije –
kako nam je ukazivao sveti
Josemaría –, ono što mnogi pogrešno
smatraju nebitnim i bezvrijednim:
svakodnevni posao, pažljivi detalji u
ophođenju s dragim osobama,
razgovori i obiteljski ili prijateljski
posjeti. Blagoslovljena normalnost,
koja može biti ispunjena tolikom
ljubavlju Božjom”[14].

Diego Zalbidea

[1] Franjo, ap. pob.Amoris laetitia, br.
182.

[2] Benedikt XVI., La infancia de
Jesús, Izdavač Planeta, Barcelona,
2012., str. 11.



[3] Franjo, enciklikaLaudato si’, br.
98.

[4] sveti Josemaría, Conversaciones,
br. 113.

[5] Franjo, ap. pob. Gaudete et
exultate, br. 7.

[6] sveti Josemaría, Guión de una
plática, 22. VIII. 1938. Citiran u Pedro
Rodríguez, Camino, edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid, 2004., str.
288.

[7] San Bernardo de Claraval, Carta
al Papa Beato Eugenio III.

[8] sveti Josemaría, Guión de una
plática, V. 1936. Citiran euCamino,
edición crítico-histórica, str. 288.

[9] Benedikt XVI., Homilija, 24. IV.
2005.

[10] sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 18.



[11] Benedikt XVI., Isus iz Nazareta
II, Ediciones Encuentro, Madrid,
2011., str. 83.

[12] sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 120.

[13] Franjo, Homilija, 2.II. 2018.

[14] sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 120.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/normalno-diskretno-i-
bozansko/ (31.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/normalno-diskretno-i-bozansko/
https://opusdei.org/hr-hr/article/normalno-diskretno-i-bozansko/
https://opusdei.org/hr-hr/article/normalno-diskretno-i-bozansko/

	Normalno, diskretno i božansko

