
opusdei.org

Nešto veliko što je
Ljubav (XII): Poziv
na brak

„Ljepota poziva na stvaranje
kršćanske obitelji sa sobom nosi
poziv na svetost koja nije
drugorazredna, već
prvorazredna.“

20.09.2019.

Kad je sveti Josemaria prvi put počeo
govoriti o pozivu na brak, prije
gotovo stoljeća, spajanje ova dva
koncepta znalo je zbuniti ljude, ako
ne i nasmijati ih; bilo je to kao



govoriti o ptici bez krila ili
četvrtastom kotaču. „Smijete se jer
vam kažem da imate 'poziv na brak'?
Pa, imate upravo to: poziv.“[1] U
mentalitetu tog doba, a ponekad i
danas, „imati poziv“ značilo je
ostaviti iza sebe ono što je normalno
u životu kako bismo mogli služiti
Bogu i Crkvi. A za većinu ljudi
normalno je imati obitelj, djecu, dom,
posao, kupnje, račune, perilice
rublja, ostatke hrane u hladnjaku…

Ovaj popis, raznolik i nepredvidljiv
poput samog života, ne samo da se
uklapa u „kvadratni kotač“ poziva na
brak, već tamo pronalazi svoj
najbolji izraz. Pogled na „brak kao
pravi Božji poziv“[2] proizlazi
izravno iz uvjerenja da Bog
blagoslivlja normalnost obiteljskog
života i želi tamo „prebivati“. Ti
prebivaš u svetom mjestu, hvali
Izraelovoj, kaže psalam koji je Isus
molio na križu (Ps 22,4). Bog, Sveti,
želi živjeti usred najnormalnijih



života obitelji. Života pozvanih da
postanu, kroz ljubav izraženu tamo,
hvala Njemu: da postanu „nebo“,
unatoč svim neizbježnim
nedostacima ovog privremenog
mjesta koje je naš zemaljski život.

Neka ti putovanje bude ugodno

Taj se mladić nasmijao kad je čuo
riječi „poziv na brak“, ali se i
zamislio. I dobio je konkretan savjet:
„Preporuči se svetom Rafaelu da te
sačuva čistim, kao što je učinio Tobiji,
do kraja puta.“[3] Sveti Josemaria
ovdje se poziva na jedinu priču u
Bibliji o ovom Arkanđelu, prema
kojem je gajio posebnu naklonost;
toliko da je vrlo rano svetom Rafaelu
povjerio svoj apostolat s mladima.[4]
„Knjiga o Tobiji je očaravajuća“,
jednom je rekao.[5] Iako je cijela
knjiga pripovijest o putovanju, ona
nam omogućuje da duboko uđemo u
živote dvaju domova i svjedočimo
rođenju trećeg. Čak i samo putovanje



dijeli tu atmosferu doma, s malim
detaljem koji umjetnici nisu
propustili primijetiti kroz stoljeća.
Ova knjiga je jedino mjesto u Svetom
pismu gdje vidimo kućnog psa koji
prati Tobiju i svetog Rafaela na
cijelom njihovom putovanju (usp.
Tob 6,1; 11,4).

Kad se Tobija spremao otići, otac ga
blagoslivlja ovim riječima: Bog koji
prebiva na nebesima neka ti
blagoslovi put i anđeo njegov neka te
prati (Tob 5,16). Sveti Josemaria
parafrazirao je ove riječi kada je
davao blagoslov onima koji su se
spremali krenuti na putovanje: „neka
Gospodin bude na tvom putu i anđeo
njegov neka ide s tobom.“[6] A pravo
putovanje, najodlučnije, jest put
života, kada se muž i žena
međusobno predaju u braku,
odgovarajući na Božji san koji seže
do početka svijeta.[7] Koliko je onda
važno pomoći mladima da otkriju i
ponovno otkriju nakon mnogo



godina putovanja „ljepotu poziva na
stvaranje kršćanske obitelji“[8]:
poziv na svetost koja nije
drugorazredna, već prvorazredna.

Kad život uistinu počinje

Čovjekov poziv rađa se iz
jednostavnog otkrića koje sa sobom
nosi mnoge posljedice: uvjerenje da
smisao, istina našeg života ne leži u
životu za sebe, za vlastite brige, već
za druge. Otkrivamo da smo u životu
primili toliko ljubavi i da smo
pozvani činiti isto: davati ljubav.
Samo tako će se čovjek istinski
pronaći. Davati ljubav, ne samo u
slobodnim trenucima, smirivati 
svoju savjest, već učiniti ljubav
središnjim ciljem našeg života,
težištem svih naših drugih briga.

Prije i nakon braka sa Sarom, mladić
Tobija dobiva nekoliko savjeta u tom
pogledu, s apelima na ono što je u
njemu najplemenitije. Njegov otac
Tobit, koji ga šalje na putovanje kako



bi prikupio novac za njihovu
budućnost (usp. Tob 4,2), prvo mu
želi prenijeti njegovu najvažniju
baštinu, ono što je najviše cijenio u
vlastitom životu. Sine, kada umrem,
pristojno me pokopaj. Poštuj svoju
majku, ne ostavljaj je svega svog
života, čini sve što će joj biti milo i
nemoj je žalostiti... sjeti se Gospodina
Boga našega; nemoj griješiti ili kršiti
njegovih zapovijedi... Ne okreći lica
od siromaha, pa ni Bog neće okrenuti
lica od tebe. Od onoga što imaš i
prema tome koliko imaš dijeli
milostinju: imaš li malo, daj malo, ali
ne oklijevaj dati milostinju... U svakoj
prilici hvali Gospoda Boga i moli ga
da ti upravlja putove, da sve tvoje
staze i namjere dobro završe (Tob
4,3-19). Nekoliko tjedana kasnije,
Tobija, nedavno oženjen, sprema se
krenuti na put natrag u roditeljski
dom, a njegova nova svekrva, Edna,
upućuje mu oproštajnu molbu: nek’
ti Gospodar neba dade sretan
povratak, a meni neka udijeli milost



da vidim djecu koju ćeš imati s
mojom Sarom, da osjetim radost pred
Gospodom. Evo, predajem ti kćer
svoju na čuvanje: ne žalosti je (Tob
10,12).

Bog poziva muža i ženu da se štite,
da se brinu jedno za drugo, da
izlijevaju svoj život jedno za drugo:
odavde proizlazi tajna njihovog
osobnog ispunjenja, koje stoga
nikada ne može biti samo
samoispunjenje. Najdublje značenje
života je davati život. To vidimo u
Isusovom životu: Došao sam da
imaju život i da ga imaju u izobilju
(Iv 10,10). Tako su živjeli i sveti Josip
i Gospa, s najponiznijom,
najnježnijom i najprofinjenijom
ljubavlju koju je ovaj svijet ikada
vidio, brinući se jedni za druge i
brinući se prije svega za Život koji je
postao tijelom. I tako Bog želi da žive
njegovi učenici, da gdje god se
nalazimo zračimo njegovom radošću,
njegovom žudnjom za životom. To je



jezgra smisla našeg kršćanskog
poslanja.

„Nedostatak ljubavi i osmijeha
pretvorio je naše gradove u pustinje.
Toliko zabave, toliko stvari za
gubljenje vremena, za smijeh, ali
ljubavi nedostaje. Osmijeh obitelji
može pobijediti ovo dezertifikaciju
naših gradova. To je pobjeda
obiteljske ljubavi. Niti jedan
ekonomski i politički inženjering ne
može zamijeniti ovaj doprinos
obitelji. Projekt Babilon gradi
beživotne nebodere. Duh Božji
umjesto toga čini pustinju plodnom
(usp. Iz 32,15).“[9]

Najdublje značenje života je davati
život. To otkriće, koje se može učiniti
čak i u adolescenciji, ali se ponekad
postiže tek kasno u životu, označava
pravi prijelaz iz djetinjstva u ljudsku
zrelost. Mogli bismo reći da tek tada
čovjek istinski počinje biti osoba: da
tek tada život istinski počinje. Jer



„imati velike snove znak je života;
voljeti, to je ono što život znači.
Voljeti do te mjere da se možeš dati
za voljenog. Biti u stanju zaboraviti
na sebe, to znači biti svoj; biti u
stanju umrijeti za nešto, to znači
živjeti. Osoba koja misli samo na
sebe nije nitko, prazna je; samo
osoba koja može zaboraviti na sebe,
koja može dati sebe, koja može
voljeti jednom riječju, živa je.“[10]

Opseg "da"

U tom svjetlu vidimo koliko je poziv
na brak udaljen od „poriva za
samozadovoljstvom ili pukog
sredstva za sebično ispunjenje
vlastite osobnosti“.[11] Svakako, naša
osobnost se istinski razvija tek kada
se možemo predati drugoj osobi.
Bračni život je također izvor mnogih
zadovoljstava i radosti; ali nitko ne
propušta vidjeti da on sa sobom nosi
i probleme, zahtjeve, obmane. Pa



ipak, kako je lako pokušati pobjeći od
ovog manje privlačnog lica ljubavi.

Možemo se ovdje sjetiti kako se neka
bračna slavlja planiraju s velikom
pažnjom, ne štedeći novac, čineći sve
što je moguće kako bi se osiguralo da
to bude nezaboravno iskustvo i
dostojno društvenog položaja
obitelji. Ali onda dolazi stvarnost
svakodnevnog života, razočaranje
koje može nastati nakon nekoliko
mjeseci ili godina, kada se suočimo s
nesavršenostima obiteljskog života:
kada se pojave problemi, kada se
jasnije vide nedostaci supružnika i
postane teško razgovarati jedno s
drugim, slušati jedno drugo, liječiti
rane koje se otvaraju, izlijevati
ljubav. Tada se može početi gubiti iz
vida činjenica da je brak „pravi Božji
poziv“, koji traži od supružnika da se
istinski predaju, kao otac, majka,
muž, žena... sa pozivom. A to bi
zaista bilo nesretno: obitelj koju je
Bog želio da bude sretna, čak i usred



teškoća i nevolja, a koja na kraju
skrene s puta, zadovoljna time da se
samo „trpi“.

Na dan kada se muškarac i žena
vjenčaju, odgovaraju s „da“ na
pitanje vole li se. Ali pravi odgovor
daje samo njihov vlastiti život:
iskovano u sporoj vatri „zauvijek“
njihovog međusobnog „da“. „Na
najvažnija pitanja čovjek uvijek
odgovara cijelim svojim životom.
Nije važno što govori, koje riječi
koristi. Na kraju, odgovor dolazi iz
djela vlastitog života. Tko si ti? Što
zaista želiš? Odgovor dolazi samo iz
cijelog vlastitog života.“[12] I to „da“
cijelog života, koje se svakodnevno
iznova ostvaruje, postaje sve dublje i
autentičnije. Neizbježna naivnost
koja označava početak bračnog
života pretvara se u svjetlom
ispunjenu nevinost, bez ikakvog
cinizma: u „da, draga“ koje sada zna,
ali i voli.



Neosporna dubina ovog "da",
neopozivog ako ljubav treba biti
istinita, također je razlog zašto Crkva
i dalje ide protiv struje u svojim
učenjima o vremenu zaruka i
otvorenosti supružnika životu. Iako
ovaj stav vodi do optužbi za
neprosvijećenost i oštrost, ona
strpljivo inzistira jer zna da je Bog
poziva da čuva istinu ljudske ljubavi,
posebno u njezinom "domovu kraju".
[13] Time Crkva ne brani apstraktnu
istinu, pravilo iz priručnika. Umjesto
toga, štiti istinu konkretnih života,
obitelji; štiti ljudske odnose od prave
smrtonosne bolesti: od otrova koji se
suptilno uvlači, isprva odjeven u
romansu i trijumf, sve dok se
iznenada ne razotkrije, možda tek
nakon nekoliko godina, kao ono što
stvarno jest: sebičnost koja može
zarobiti svakog supružnika u njemu
samome.

Istina je da postoji prividna
velikodušnost i radost življenja u



osobi koja odluči: „Uživat ću u svemu
što mi moje tijelo može dati i
podijeliti to sa svima koji mi se žele
pridružiti.“ U ovom pristupu životu
možemo čuti jasan odjek iz prvih
poglavlja Postanka: mladost je tako
ukusan plod... zašto ga ne okusiti u
potpunosti? Zašto me Bog želi lišiti te
slatkoće? (usp. Post 3,2.6). Mladi ljudi
danas koji žele živjeti kršćanskim
životom osjećaju istu tu privlačnost,
ali vide da je to samo fatamorgana i
žele dublje shvatiti istinu. Svojim
trudom da sačuvaju svoju ljubav
čistom ili da ponovno steknu svoju
nevinost ako su je možda izgubili,
pripremaju se voljeti bez
„posjedovanja“ druge osobe, bez da
je „proždiru“. Na ovaj ili onaj način
pitaju se: s kim ću podijeliti ovu
žudnju za životom koju osjećam u
sebi? Je li ovo doista prava osoba?
Hoćemo li se istinski voljeti ili ćemo
se samo željeti? Znaju da će svojim
tijelom dati i svoje srce, svoju osobu,
svoju slobodu. Znaju da sve to



istinski odgovara samo "da zauvijek";
i znaju da su oni i svaka osoba
dostojni "da bez uvjeta". Ako ta
odluka nedostaje, nisu spremni dati
ovaj dar, niti su drugi spremni
primiti ga; to je dar koji bi ih ostavio
praznima iznutra, iako bi to mogli
otkriti tek s protokom vremena.

Ista „logika“ leži u osnovi poziva onih
koji su u celibatu i koji također žele
ljubiti Boga svojim tijelom, jer mu ga
daju iz dana u dan. Da, brak i celibat
se međusobno obasjavaju i trebaju,
jer oboje izražava besplatnost koja se
može razumjeti samo u Božjem
svjetlu, iz slike o sebi koju je Bog u
nas ugradio, po kojoj sebe vidimo kao
dar, druge vidimo kao dar i
shvaćamo da smo pozvani davati
život: svojim roditeljima, djeci,
unucima... svima.

Kad Isus otkriva ovo duboko
značenje ljubavi, njegovi učenici su
zbunjeni, toliko da im mora reći: Ne



mogu svi prihvatiti ovo učenje, nego
samo oni kojima je dano (Mt 19,11).
Mladi i roditelji koji pokušavaju
živjeti kršćanskim životom, iako
ponekad mogu naići na nedostatak
razumijevanja kod drugih, trebali bi
shvatiti da im se duboko u sebi
mnogi ljudi dive, iako ponekad ne
mogu točno izraziti zašto. Dive im se
jer svojom iskrenom ljubavlju daju
jasan izraz radosti i slobodi Božje
ljubavi, želji koju svaki muškarac i
žena duboko u srcu krije, „s
neizrecivim uzdasima“ (Rim 8,26).

Srce koje ne želi patiti

Ime Rafael znači „Bog liječi“. To znači
da Bog bdije nad svakom osobom i
brine se za nju. Arkanđelova
intervencija u životima Tobita, Ane,
Tobije i Sare vidljiv je izraz stvarnosti
koju često gubimo iz vida: Božja
zaštitnička briga za obitelji, važnost
koju pridaje njihovom uspjehu i sreći
(usp. Tob 12,11-15). Bog želi biti blizu



nas, iako mu ponekad odbijamo
dopustiti, jer zapravo ne želimo da
nam bude blizu. U priči o rasipnom
sinu, koji je otišao u daleku zemlju
(Lk 15,13), možemo vidjeti ne samo
određene ljude, već i cijela društva i
kulture: svijet koji se udaljava od
Boga i tako postaje neprijateljsko
mjesto gdje mnoge obitelji pate, a
ponekad i dožive brodolom. Unatoč
svemu, poput oca u prispodobi, Bog
se nikada ne umara čekati i uvijek
pronalazi način da bude prisutan u
tim ponekad tragičnim stvarnostima,
tražeći svaku osobu, čak i kada se
mnoge rane moraju izliječiti.

Knjiga o Tobiji također nam pokazuje
kako Božja blizina i briga za obitelji
ne znači biti pošteđen svake teškoće,
bilo unutarnje ili vanjske. Tobit je, na
primjer, pravedan čovjek, čak i heroj,
a ipak Bog dopušta da oslijepi (usp.
Tob 2,10). Njegova žena stoga mora
pokušati pronaći prihod za obitelj i
jednog dana, uz plaću, dobiva i jare.



Tobit, možda loše volje zbog svoje
sljepoće, misli da mu je žena ukrala
jare i nenamjerno izaziva nered u
obitelji. Kao što nam sam Tobit kaže:
Ali ja joj nisam vjerovao i rekao sam
joj da ga vrati vlasnicima; i
pocrvenjeo sam zbog nje. Tada mi je
ona odgovorila: "Gdje su tvoje
milostinje i tvoja pravedna djela?
Čini se da sve znaš!" (Tob 2,14).
Suočen s ovim oštrim odgovorom,
Tobit je ispunjen tugom i počinje
plakati i moliti se, moleći Boga da ga
uzme k sebi (usp. Tob 3,1-6).

Ipak, Tobit i dalje čini sve što može
kako bi usrećio svoju ženu, iako mu
to ne uspijeva uvijek. Tako, na
primjer, kada je Tobija već na putu
kući, sada sretno oženjen i s novcem
koji mu je otac dao da oporavi,
njegova majka Ana, koja se od samog
početka protivila Tobijinom
putovanju, boji se najgoreg: Mladić je
propao; njegovo dugo odgađanje to
dokazuje... Zar mi nije žao, dijete



moje, što te puštam da odeš, ti koji si
svjetlo očiju mojih? Tobit, koji je
također zabrinut, pokušava je
umiriti: Budi mirna i prestani se
brinuti; on je dobro. A Ana odgovara:
Budi miran i prestani me varati;
dijete moje je propalo. Ali s
majčinskim nedosljednim srcem, ona
se potajno nastavlja nadati njegovom
povratku: I svaki dan je izlazila na
put kojim su krenuli; nije ništa jela
danju, a noću nije prestajala tugovati
za svojim sinom Tobijom (Tob
10,1-7).

Dirljivo je vidjeti kako se tijekom
stoljeća svakodnevni izazovi s kojima
se obitelji suočavaju nisu puno
promijenili. Nesporazumi, neuspjesi
u komunikaciji, brige za djecu…
„Imali bismo lošu predodžbu o braku
i ljudskoj naklonosti kada bismo
mislili da ljubav i radost prestaju
kada se suočimo s takvim
poteškoćama.“[14] Početni proces
zaljubljivanja – koji pruža snagu



potrebnu za san o osnivanju obitelji –
obično prikriva nedostatke druge
osobe. Ali nekoliko tjedana života
pod istim krovom dovoljno je da se
shvati da nitko ne dolazi savršen na
dan vjenčanja i da stoga bračni život
treba biti put stalnog obraćenja za
oba supružnika, koji rade zajedno
kao tim. Sve dok muž i žena
nastavljaju jedno drugome davati
novu priliku svaki dan, njihova će
srca svakim danom postajati sve
ljepša, iako će neka od njihovih
ograničenja i dalje ostati, pa čak i
postati kristalizirana.

Stara pjesma kaže: „Srce koje ne želi
patiti, cijeli svoj život provodi bez
ljubavi.“[15] A C.S. Lewis je u tom
smislu napisao: „Voljeti uopće znači
biti ranjiv. Volite li bilo što, vaše će
srce sigurno biti iscijeđeno i moguće
slomljeno. Ako želite biti sigurni da
će ostati netaknuto, ne smijete
nikome dati svoje srce, čak ni
životinji. Pažljivo ga omotajte



hobijima i malim luksuzima;
izbjegavajte sve zaplete; zaključajte
ga sigurno u lijes ili kutiju svoje
sebičnosti.“[16] Svakako, mladenci se
ne susreću s istom opasnošću kao
Tobija i Sara, koji moraju biti
spremni suočiti se s opasnošću smrti
u svojoj prvoj bračnoj noći, kroz
zlobu zlog duha (usp. Tob 6,14-15;
7,11). Pa ipak, vrag sebičnosti -
smrtonosni neprijatelj - stalno prijeti
svim obiteljima, iskušenjem da
„grade planine“ od „nevažnih malih
trenja koje bi sebičnost mogla
nesrazmjerno povećati.“[17]

Stoga je važno da muž i žena govore
jasno, čak i kada to uključuje
otvaranje teških tema, a ne da se
malo po malo ukopavaju iza visokog
zida: trebaju ponovno izgraditi,
iznova, osjećaje koji ljubav
omogućuju. Sveti Josemaria je rekao
da su „svađe, sve dok se ne događaju
često, također dokaz ljubavi i gotovo
su potreba.“[18] Voda treba slobodno



teći, jer ako postane ustajala, počinje
se prekrivati algama. Stoga je
također vrlo važno da roditelji „nađu
vremena za druženje sa svojom
djecom, za razgovor s njima. Oni su
najvažnija stvar - važnija od posla ili
odmora. U svojim razgovorima
roditelji bi se trebali potruditi slušati,
obratiti pažnju, razumjeti,
prepoznati činjenicu da su njihova
djeca ponekad djelomično u pravu -
ili čak potpuno u pravu - u nekim
svojim buntovnim stavovima.“[19]

I prije svega, muž i žena trebaju
razgovarati s Bogom, moleći Ga da
im podari svoje svjetlo: Riječ je tvoja
svjetiljka mojim nogama i svjetlo
mojoj stazi (Ps 119,105). Iako nam
knjiga o Tobiji nikada ne govori o
ikakvim neslaganjima između Tobije
i Sare, lako možemo zamisliti da se
ona događaju, kao između Tobije i
Ane, i kao u svim obiteljima. Ali
možemo ih zamisliti i blisko
povezane do kraja života, jer vidimo



njihov brak ojačan intimnim
sjedinjenjem s Bogom: Blagoslovljen
si, Bože otaca naših, i blagoslovljeno
neka je tvoje sveto i slavno ime
dovijeka, moli Tobija u svojoj bračnoj
noći. Daj mi da nađem milosrđe i da
ostarim zajedno s njom (Tob 8,5.7).

******

Sveti Ivan Pavao II., „Papa obitelji“,
[20] jednom je usporedio bračnu
ljubav u Pjesmi nad pjesmama s
ljubavlju između Tobije i Sare.
„Supružnici u Pjesmi nad pjesmama,
žarkim riječima, izjavljuju jedno
drugome svoju ljudsku ljubav.
Mladenci u knjizi Tobije mole Boga
da budu sposobni odgovoriti na
ljubav.“[21] Spajajući ova dva opisa
bračne ljubavi, želio je postaviti
pitanje: koji od njih dvoje je bolje
odražava. Odgovor je jednostavan:
oba. Dan kada se dva srca pronađu,
njihov poziv poprima svježe i
mladenačko lice, poput supružnika u



Pjesmi nad pjesmama. Ali to lice
svaki put vraća svoju mladolikost
kada, tijekom svog života, njih dvoje
iznova prihvaćaju svoj poziv da
odgovore na ljubav. I tada, da, ta
ljubav postaje jaka kao smrt.[22]

Carlos Ayxelà

[1] Sveti Josemaria, Put, br. 27.

[2] Sveti Josemaria, Susret s Krsitom,
br. 30. Usp. br. 22-30, koji sadrži
homiliju “Brak: kršćanski poziv”.

[3] Put, br. 27. Usp. također br. 360.

[4] Usp. Sveti Josemaria, Apuntes
íntimos, br. 1697 (10. listopada
1932.), u Andres Vázquez de Prada,
Utemeljitelj Opusa Dei, sv. 1, Sceptre
Publishers, Princeton, 2001., str.392.



[5] Sveti Josemaria, bilješke iz
meditacije, 12. listopada 1947., u Dok
nam je govorio na putu, str. 31.

[6] Usp. Ibid. „Ovo je formula koju
sam odabrao kao blagoslov za
putovanje, dodajući joj zaziv upućen
Gospi: Beata Maria intercedente,
bene ambules: et Dominus sit in
itinere tuo, et Angelus eius comitetur
tecum [Po Gospinom zagovoru neka
vam bude sretan put: i neka
Gospodin bude na vašem putu i neka
vas njegov anđeo prati].“

[7] Sveti Ivan Pavao II. nazvao je
brak „prvobitnim
sakramentom“ (usp. Opća
audijencija, 20. listopada 1982. i 23.
svibnja 1984.).

[8] Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 14. veljače 2017., br. 25.

[9] Franjo, Opća audijencija, 2. rujna
2015.



[10] Joan Maragall, “Elogio del vivir”
u Vida escrita, Madrid, Aguilar, 1959.,
str. 105.

[11] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 42.

[12] Sandor Marai, El último
encuentro, Salamandra, Barcelona, 
2007., str. 107.

[13] Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 4. lipnja 2017.

[14] Susret s Kristom, br. 24

[15] “A los árboles altos,” popularna
pjesma na koju sveti Josemaría
aludira u Putu, br. 145.

[16] C.S. Lewis, Četiri ljubavi,
poglavlje 6.

[17] Susret s Kristom, br. 23.

[18] Isto, br. 26.

[19] Isto, br. 27.



[20] Franjo, Homilija za kanonizaciju,
27. travnja 2014.

[21] Sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 27. lipnja 1984.

[22] Usp. Isto, i Pj 8,6. 

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-

xii-poziv-na-brak/ (22.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xii-poziv-na-brak/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xii-poziv-na-brak/
https://opusdei.org/hr-hr/article/nesto-veliko-sto-je-ljubav-xii-poziv-na-brak/

	Nešto veliko što je Ljubav (XII): Poziv na brak

